

The estimate

 $\Delta$ 

.

and the second secon

a de

يتنامى هذا البحث فى سياق تصورى مغاير جذرياً للسياق الذى تمت فيه دراسات الشعر الجاهلى حتى الآن ، ويصدر عن مكونات مهجية ونظرية ، ونقدية ، وفلسفية ، ولغوية ، لا تتشكل فى إطار المعطيات التقليدية التى طغت على كلا الدراسات العربية وتناول الإستشراق الغربى للتراث الشعرى العربى ، بل فى إطار منجزات الدراسات المعاصرة فى مجالات معرفية متعددة لعل أبرزها أن تكون علم الإنسان ( الأنثر وبولوجيا ) ، واللسانيات ، والسيميائيات ، والنقد الأدبى ، ونظرية الأدب ، وعلم إجتماع الأدب ، ودراسة الشعر المفهى للشعر ، وبنية الحكاية . ومحاول البحث أن موضع دراسة الشعر المفهى على مستوى من التحليل يرتفع عن المستويات التاريخية ، والتعليقية والتوثيقيةأو اللغوية والبلاغية والإنطباعية التى تتم عليها معظم الدراسات له الآن .

ومدف البحث من خلال ذلك كله إلى تطوير مهج تناول لهذا الشعر يغذيه وعى نظرى عميق بالأسس التحليلية التى تطرحها الدراسات المعاصرة وبالتصورات التى تنطلق مها والإشكاليات التى تشرها . فلقد أصح من السذاجة بمكان أن نستمر في العمل على هذا الشعر وكأن معرفتنا النظرية ما تزال هى المعرفة التى امتلكها ابن قتبية في القرن الثالث الهجرى أو طه حسين وشوقى ضيف في القرن الرابع عشر الهجرى ، كما أن من السذاجة أن نستمر في العمل وكأن الثقافات الأخرى في العالم لا تمتلك تراثات تقوم بدراستها مطورة من أجل ذلك مناهج للتحليل ، داخل إطار الشـعر وخارجه ، لها قدرة عالية على المعاينة والاكتشاف والبلورة والتعمه م النظرى .

يسهم في تشكيل المنظور الذي يعاين منه الشعر الجاهلي في هذا البحث الإنجازات التي تحققت في خمسة تيارات بحثية متميزة في هذا القرن :

- ١ التحليل البنيوى للأسطورة كما طوره كلودليثى شتر اوس فى الأنثر وبولوجيا
   البنيوية .
- ٢ التحليل التشكيلي للحكاية كما طوره فلاديمير بروب في دراسته للتركيب
   ١ التشكيلي ( مورفولوجيا ) لحكاية الحوريات ( (Fairytale) ) .
- ٣ مناهج تحليل الأدب المتشكلة في إطار معطيات التحليل اللغوى والدراسات
   ١للسانية والسيميائية وبشكل خاص عمل رومان ياكوبسن والبنيويين الفرنسيين.
   ٤ المنهج النابع من معطيات أساسية في الفكر الماركسي والذي أولى عناية خاصة
   لاكتناه العلاقة بين بنية العمل الأدبى وبين البني الاجماعية ( الاقتصادية ،
- والسياسية والفكرية ) ، ولعل لوسيان جولدمان أن يكون أبرز النقاد الدين أسهموا فى تطوير هذا التناول .
- ٥ تحليل عملية التأليف الشفهى فى الشعر السردى ودور الصيغة (formula)
   فى آلية الحلق ، كما طوره ملمان بارى وألبرت لورد .

ولا يعنى ما يقال هنا أن هذا البحث تطبيق لمناهج جاهزة أو نقل لها من المجالات التى استخدمت فها أولا إلى مجال جديد ، بل أنه لا يعنى أن هذا البحث ينبى الأطروحات النظرية لهذه المناهج جميعاً . كل ما يعنيه هو أن البحث يم فى إطار من الوعى النظرى الدقيق لهذه المناهج بما تثيره من إشكالات ، وما تحققه من إنجازات . ورغم أن العلاقة بين أسس البحثوبين كل من هذه التيارات تتفاوت من حيث طبيعها و درجة تأثير ها فإن هذه التيارات جميعها تظل ذات مضور فعلى على مستوى الوعى النقدى فى عملية التحليل التى يؤ دما وفى ما يبلوره من أطروحات ، إما بصفة تكوينية إنجابية ، أو بصفة تعارضية . ويسهم هدا الحضور الدائم فى تعميق الوعى بمكونات وخصائص جوهر الشعر الحاهلى ، وفى تطوير منظور تحليلى أكثر تشابكاً وتعقيداً وقدرة على الغور والاكتناه من المنظورات البدائية التى تطغى على الدراسات الحاضرة له.

وإذا كان عمل ليئى – شتر اوس هو الألصق بالمشروع الذى أنميه ، وكانت معطياته التحليلية ومصطلحاته قد لعبت دوراً تأسيسياً فى تطويرى للمنهج البنيوى فإن دراستى للشعر ودراسته للأسطورة على درجة من التمايز تجعل المقارنة بينهما

أمرآ ضرورياً لفهم عملي ولإعطائه حقه من المبادرة والريادة لكنبى لن أقوم بمثل هذه المقارنة هنا ، بل سأترك لغيرى من الباحثين مهمة القيام بها .

أما عمل بروب فإن أهميته تنبع ، أولا ، من كونه لعب دوراً فى تطوير ليتى – شتر اوس لمنهجه فى تحليل الأسطورة ، وثانياً : من كونه يسهم فى بلورة مفهومى البنية والتحولات إسهاماً متميزاً (سابقاً بزمن طويل إستخدام تشومسكى ، مثلا ، وبشكل خاص لمفهوم التحويل : ( transformation ) ،

ويساعد فى الوقت نفسه على إدراك التمايز بين بنية الحكاية وبنية القصيدة فى فى جانب عميق الدلالة هو ترتيب الوظائف فى كل منهما وعلاقة هذا الترتيب بالرؤيا العميقة التى تجسدها القصيدة .

أما المنظور النابع من اللسانيات والسيميائيات فإن دوره فى تطوير المهمج من الحذرية والشمول بحيث يستحيل أن أفرد هنا أى عدد من المعطيات المكونة له وأعرضها بطريقة موجزة . ولذلك أكتمى بالإحالة إلى منجزات هذا المنظور فى الدراسات الغربية وإى دراسات سابقة ى نشرت بالإنكليزية والعربية تستقى من هذه المنجزات تصورات ومناهج تحليل أساسية .

على صعيد مغاير ، يسهم عمل باحثين من نمط لوسيان جولدمان ، بصورة ضمنية فى هذا البحث صرمحة فى غيره ، فى تطوير تصور جديد للعــلاقة بين الرؤيا المركزية فى الثقافة ورؤيا الثقافة المضادة كما تتجليان فى بنية النص الشعرى نفسه ، ورغم أن هذا التصور لا يتبلور إلا بشكل أولى فى القسم المهائى من الدراسات فإنه بمثل إحدى إمكانيات التطوير الأكثر ثراء ووعداً فى المستقبل .

أما منهج بارى ولورد فإنه ذو حضور ضمنى يكاد يكون ضدياً فى البحث الحاى ، رغم أن بعض المفاهيم الأساسية فيه تلعب دورها فى بلورة مواقف من قضايا محددة فى الشعر الحاهلى ، وتبقى الإمكانيات التى يتيحها قائمة للإفادة منها فى أبحاث مقبسلة .

كان فى نيلى ، حين بدأ هذا البحث يتخذ صيغته الحاضرة ، أن أدرج فى قسم تمهيدى منه ترجمة لدراسة ليثى – شتر اوس ، « التحليل البنيوى للأسطورة » و دراسة لتحليل بروب لحكاية الحوريات ، و دراسة ثالثة لنظرية التأليف الشفهى

١ – التحليل البنيوى للأسطورة كما طوره كلودليثى – شتر اوس فى الأنثر وبولوجيا
 البنيوية .

- ٢ التحليل التشكيلي للحكاية كما طوره فلاديمير بروب في دراسته للتركيب
   ٢ التشكيلي ( مورفولوجيا ) لحكاية الحوريات ( (Fairytale) ) .
- ٣ مناهج تحليل الأدب المتشكلة في إطار معطيات التحليل اللغوى والدراسات اللسانية والسيميائية وبشكل خاص عمل رومان ياكوبسن والبنيويين الفرنسيين.
- ٤ المنهج النابع من معطيات أساسية فى الفكر الماركسى والذى أولى عناية خاصة لاكتناه العلاقة بين بنية العمل الأدبى وبين البنى الاجتماعية (الاقتصادية ، والسياسية والفكرية ) ، ولعل لوسيان جولدمان أن يكون أبرز النقاد الذين أسهموا فى تطوير هذا التناول .
- ه ــ تحليل عملية التأليف الشفهى فى الشعر السردى ودور الصيغة ( formula) فى آلية الحلق ، كما طوره ملمان بارى وألبرت لورد .

ولا يعنى ما يقال هنا أن هذا البحث تطبيق لمناهج جاهزة أو نقل لها من المجالات التى استخدمت فما أولا إلى مجال جديد ، بل أنه لا يعنى أن هذا البحث ينبى الأطروحات النظرية لهذه المناهج جميعاً . كل ما يعنيه هو أن البحث يتم فى إطار من الوعى النظرى الدقيق لهذه المناهج بما تثيره من إشكالات ، وما تعققه من إنجازات . ورغم أن العلاقة بين أسس البحثوبين كل من هذه التيارات تتفاوت من حيث طبيعتها ودرجة تأثيرها فإن هذه التيارات جميعها تظل ذات مضور فعلى على مستوى الوعى النقدى فى عملية التحليل التى يؤدما وفى ما يبلوره من أطروحات ، إما بصفة تكوينية إنجابية ، أو بصفة تعارضية . ويسهم هسذا الحضور الدائم فى تعميق الوعى بمكونات وخصائص جوهر الشعر الجاهلى ، وفى تطوير منظور تحليلى أكثر تشابكاً وتعقيداً وقدرة على الغور والاكتناه من المنظورات البدائية التى تطغى على الدراسات الحاضرة له.

وإذا كان عمل ليوى – شتر اوس هو الألصق بالمشروع الذى أنميه ، وكانت معطياته التحليلية ومصطلحاته قد لعبت دوراً تأسيسياً فى تطويرى للمنهج البنيوى فإن دراستى للشعر ودراسته للأسطورة على درجة من التمايز تجعل المقارنة بينهما

أمراً ضرورياً لفهم عملي ولإعطائه حقه من المبادرة والريادة لكنبى لن أقوم بمثل هذه المقارنة هنا ، بل سأترك لغيرى من الباحثين مهمة القيام بها .

أما عمل بروب فإن أهميته تنبع ، أولا ، من كونه لعب دوراً فى تطوير ليتى – شتراوس لمهجه فى تحليل الأسطورة ، وثانياً : من كونه يسهم فى بلورة مفهومى البنية والتحولات إسهاماً متميزاً (سابقاً بزمن طويل إستخدام تشومسكى ، مثلا ، وبشكل خاص لمفهوم التحويل : ( transformation ) ،

ويساعد فى الوقت نفسه على إدراك التمايز بين بنية الحكاية وبنية القصيدة فى فى جانب عميق الدلالة هو ترتيب الوظائف فى كل منهما وعلاقة هذا الترتيب بالرؤيا العميقة التى تجسدها القصيدة .

أما المنظور النابع من اللسانيات والسيميائيات فإن دوره فى تطوير المهج من الجذرية والشمول بحيث يستحيل أن أفرد هنا أى عدد من المعطيات المكونة له وأعرضها بطريقة موجزة . ولذلك أكتنى بالإحالة إلى منجزات هذا المنظور فى الدراسات الغربية وإى دراسات سابقة ىى نشرت بالإنكليزية والعربية تستقى من هذه المنجزات تصورات ومناهج تحليل أساسية .

على صعيد مغاير ، يسهم عمل باحثين من نمط لوسيان جولدمان ، بصورة ضمنية فى هذا البحث صريحة فى غيره ، فى تطوير تصور جديد للعــلاقة بين الرؤيا المركزية فى الثقافة ورؤيا الثقافة المضادة كما تتجليان فى بنية النص الشعرى نفسه ، ورغم أن هذا التصور لا يتبلور إلا بشكل أولى فى القسم النهائى من الدراسات فإنه يمثل إحدى إمكانيات التطوير الأكثر ثراء ووعداً فى المستقبل .

أما منهج بارى ولورد فإنه ذو حضور ضمنى يكاد يكون ضدياً فى البحث الحالى ، رغم أن بعض المفاهيم الأساسية فيه تلعب دورها فى بلورة مواقف من قضايا محددة فى الشعر الحاهلى ، وتبقى الإمكانيات التى يتيحها قائمة للإفادة منها فى أبحاث مقبــلة

كان فى نيتى ، حين بدأ هذا البحث يتخذ صيغته الحاضرة ، أن أدرج فى قسم تمهيدى منه ترجمة لدراسة ليثى – شتر اوس ، « التحليل البنيوى للأسطورة » و دراسة لتحليل بروب لحكاية الحوريات ، و دراسة ثالثة لنظرية التأليف الشفهى

عند بارى ولورد ولدى عدد من الباحثين الذين إستخدموها فى تحليل الشعر الجاهلى . لكن أسباباً عملية صرفاً دفعتنى بعد تأمل طويل إلى الاكتفاء بإدراج دراستى لعمل بروب فى هذا البحث لأن عمله غير متوفر بالعربية مكتفياً بإشارة إلى أن ترجمة لكتاب ليثى – شتر اوس الأنثر وبولوجيا البنيوية الذى يضم فصسل : و التحليل البنيوى للأسطورة » ، قد ظهرت حديثاً ، و يمكن أن تنى بالغرض الذى أهدف إليه (وهو إتاحة الفرصة للقارىء للإطلاع على منهجه فى التحليل) رغم أنها تفتقر إلى المصطلح والتعبير المكتمل عن فكر المؤلف وتناسقه الداخلى وحيويته .

وآمل أن أستطيع فى المستقبل إنجاز كتاب مستقل يتناول المناهج الجديدة فى دراسة الشعر الجاهلى ويضم ترجمة جديدة لعمل ليفى ــ شرّاوس ، ومناقشة لمهج بارى ولورد ، وللمهج الأسطورى فى دراسة هذا الشعر ، كما يضم دراسات لعدد من المحاولات المتميزة التى تتناول جوانب فردية محمددة منه من منظورات نقدية جمديدة .

بدأ المنهج الذى يطوره هذا البحث باتخاذ صيغة أولية له فى النصف النانى من الستينات فى سياق التطوير الطبيعى لمجموعة من المبادىء والتصورات النقدية التى تبلورت أثناء عملى الطويل فى جامعة أكسفورد على نظريتى الصورة الشعرية والنظم عند عبد القاهر الحرجانى ، وكانت دراستى للجرجانى قد اتخذت مساراً محدداً لها هو موضعة تحليله للنظم وللصورة الشعرية فى سياق النظريات الحديثة المطروحة فى النقد الغربى ، وقد قادنى هذا النهج إلى التعمق فى دراسات التيارات السائدة فى السانيات ( بفروعها المختلفة ) ، وفلسفة اللغة والرمز والشكل ، والصورة الشعرية فى جوانبها المتعددة وبين أهمها الحانب النابع من دراسة اللغة المجازية فى الفكر الدينى والفكر « البدائى » والأسطورة ، وكان هـــــدا الاتجاه هو الذى قادنى فى آن واحد إلى أعمال فردينان دوسوسير ورومان ياكويسن وكلود ، ليثى – شتراوس وتشومسكى يعد أن كانت الأسس النظرية والدراسات التطبيقية النابعة من عمل آى . إى . ريتشاردز ومدرسة النقصد الجديد قد أصبحت

هؤلاء الباحثين ، على قدم بعضها ، قد بدأت فى تلك الفترة فقط باحتـــلال مركز بارز فى مجالات دراستهم وخارجها وتحدث ما يشبه الهزة الفكرية فىالدراســـات الإنسانية يشكل عام واللغة والأدب بشكل خاص .

وكانت نقطة اللقاء بكلود ليثى – شتر اوس شرارة حاسمة فى تطور مسار العمل . يومها لم تكن البنيوية فى النقد الأدى شيئا يشغل الناس أو موضع حديث الدارسن ، دع عنك أنصاف المتعلمين والمعلقين والصحف والمجللات ، ولم يكن البنيويون الفرنسيون أمثال تودوروف وبارت وجينيت أسهاء مألوفة فى المحال الثقافى الذى كنت أعمل فيه . وبدت لى الإمكانيات التى تتيحها الإفادة من الأسس النظرية لدراسات ليثى – شتر اوس لتطوير مهج جديد فى النقد الأدبى بشكل عام وفى دراسة الشعر الحاهلى بشكل خاص هائلة فعصلا . ثم مرت سنوات من التأمل والتطوير البطىء الصعب أدت فى ١٩٧٠ إلى بلورة صيغة أولية للمهج الذى رسمته دراستى لمعلقتى لبيد وامرىء القيس والذى بدا بحاجة فى عزلة مطلقة عن الدراسات الفرنسية التى إتضح ى فها بعد أنها كانت قد بدأت إلى سنوات أخرى من العمل قبل أن يصل إلى صيغة مكتملة ، ولق مذاك فى عزلة مطلقة عن الدراسات الفرنسية التى إتضح ى فها بعد أنها كانت قد بدأت فى عزلة مطلقة عن الدراسات الفرنسية التى إتضح ى فها بعد أنها كانت قد بدأت فى عزلة مطلقة عن الدراسات الفرنسية التى إتضح ى فها بعد أنها كانت قد بدأت فى عزلة مطلقة عن الدراسات الفرنسية التى إتضح ى فها بعد أنها كانت قد بدأت ما فى الوقت نفسه الذى كنت أعمل فيه على تطوير المهج ) باتخاذ مسار محدد ما فى الوقت نفسه الذى كنت أعمل فيه على تطوير المهج ) باتخاذ مسار عدد ما فى الدراسة البنيوية أعلن ليثى – شراوس فيا بعد تبرؤه منه مائياً ، واعتبر منطلقه النظرى نقيصاً للمتطلقات النظرية لعمله البنيوى .

هكذا كان عملى وعمل باحثين آخرين على تطوير منهج بنيوى فى دراسة الأدب يتمان فى خطبن متوازيين ومتزامنين دون إحتكاك بينهما ، وفى السبعينات فقط بدأت أعمال بارت وتو دوروف وجنيت وغيرهم تعرف وتترجم إلى الإنكليزية بل أن بعضها لم يظهر إلا فى نهاية السبعينات وأوائل الثمانينات . هكذا نشرت دراستى لمعلقة امرىء القيس وكتاب جوناثان كلر الشعريات البنيوية ( Struc دراستى لمعلقة امرىء القيس وكتاب جوناثان كلر الشعريات البنيوية ( معتد القارىء باللغة الإنجليزية ، فى وقت واحد ، أما فى العربية فلم يكن هناك ، بقدر ما أعرف ، دراسات من هذا النمط ولم يكن المنهج مألوفاً للباحثين الذين يعملون فى مجال الدراسات النقسدية أو اللغوية .

فى المرحلة المبكرة من العمل على تطوير هذا المهج ، لم تكن الدراسة البنيوية قد دخلت بشكل جاد مجال الشعر، بل كانت تتعامل باستمرار تقريباً مع النتر ( والسرد بشكل خاص ) ، وكانت الدراسة الرئيسية المألوفة هى دراسة ليتى -شتراوس وياكوبسن لقصيدة بودلبر « القطط » ، وقد ظل الشعر أصعب مجالات العمل ، كما أعلن أكثر من باحث بينهم ناقد بارز هو لوسيان جو لدمان . لكن الشعر كان المجال الذى اخترت لعملى أن يتم فيه ، وكانت الصعوبات فى تطوير المهج ضخمة بحق ، ضخمة دونما تراث نقدى متطور يستند إليه العمل . لكن النتائج التى كانت تتعجلى كانت تغرى، بثر انها النظرى والتطبيق ، بمتابعة البحث ومواجهة الصعوبات متعة حقيقية بارتياد آفاق مليئة بالحدة والإثارة .

ثم مرت سنوات أصبحت البنيوية فبها تياراً مغلفاً بالسحر وجاذبية المبهم كما أصبحت مثار جدال وخلاف عقائدى ومهجى . وأتيح للأجزاء التي نشرت من هذا البحث أن تصبح محل عناية كبيرة في عدد من الجامعات الغربية والعربية وخارج الجامعات ، وتفرعت عنها أبحاث جديدة استطاعت أن تكشف مكونات وملامح للشعر الجاهلي لم يكن ممكناً أن تكشف إنطلاقاً من السبل السابقة علما في الدراسة . بيد أن ما أنجز من عمل ما يز ال محدوداً ، وما يز ال أمامنا شوط طويل نقطعه قبل أن يكتمل تطوير رؤية نقسدية جديدة متكاملة للشعر الجاهلي وللتجربة الإنسانية التي مجسدها . وإلى تطوير مثل هذه الرؤية يطمح البحث الحالى الذي إستمر في تناميه خلال هـــذه السنوات العديدة ، تغذيه روافد جديدة من الإنجازات التي ما زالت تتحقق في مجالات معرفية متعددة عبر عقد ونصف من الزمان ، لكن البحث ، رغم كل ما قد يكون حققه من تطوير مهجى واكتشاف لمكو نات جوهرية في الشعر الجاهلي وللبني التوليدية فيه ، وللرؤى المتعارضة ضمنه ، لا يدعى لنفسه تقديم أجوبة نهائية على ما يثيره من أسئلة . وهو إذ يكشف عن وجود إشكاليات في الشعر الجاهلي لم تتميزها المناهج الأخرى ، أو عجزت عن تقدم حلول مقنعة لها حين تميزتها ، ويقتَّر ح حلولًا لها ، فإنه يثبر إشكاليات جديدة لا يسعى دائماً إلى حلها بل يكتني ببلورتها تاركاً لأبحاث أخرى في المستقبل مهمة معالجتهيا .

والبحث ، بهذه الصفة ، مشروع مستمر لا يستعجل الوصول إلى نهاية بل يسعى إلى تطوير وسائل التحليل وزيادتها رهافة ودقة وكفاءة، واستكمال العمل الضرورى الحاد لتطوير المنهج ولتحقيق فهم أعمق غوراً وأكثر شمولية للشمر الجاهلى وللشرط الإنسانى فى الحياة الحاهلية . وهو فى ذلك كله يتحرك على مستوى يرفض فيه التفكير الجزئى القاصر والعمل الانطباعى المتعجل والمعالجة التقليدية المتجمدة عند حدود ماقدمه المعلقون والشراح والتأريخيون، ويسعى إلى بلورة مهج بنيوى قادر على تحقيق رؤية متشابكة معقدة جذرية وكلية فى آن واحد .

وبمثل هذا السعى ، وبالحركة على هذا المستوى منابحديةوالأناة والإخلاص والتحليل المتعمق المتقصى ، بمكن لنا أن أن نفجر طاقات جديدة بناءة فى ثقافتنا التى تبدو الآن أكثر من أى وقت مضى مهددة بالتفتت والهامشيةوالخضوع للفكر الجزئى أو الفكر الغوغائى أو الفكر القليدى أولحميع هذه الأنماط من الفكر فى آن واحد .

إذ يطرح هذا البحث أسئلة تتعلق بالبنية ومكوناتها و بالعلاقة بين البنية و الرؤيا، فإنه يعى أن هذه الأسئلة ليست الوحيدة التى تستحق أن تطرح ، فدر اسة الشعر الجاهلي لا يمكن أن تكتمل فى غياب تحليل علمى دقيق لما يكشف عنه هـــــدا الشعر وعلاقات سائدة ضمن البلى الاجتماعية و الاقتصادية و السياسية. وهو فى الواقع يطمح فى مرحلة متقدمة منه إلى فهم هــــده الشروط و العلاقات ، كما يتجلى فى اكتناهه للتعــارض الجذرى بين ما اسميه الثقافة المركزية و الثقافة المضادة وهو تعارض نابع من العلاقات السائدة بين كيانات متغايرة على مستويات مادية إقتصادية قد لا تكون شكلت طبقات بالمعنى الذى نقصــده فى الدر اسات المعاصرة لكنها دون شك مثلت شرائح متمايزة ضمن البنية الاجتماعية .

بيد أن البحث يسعى إلى تلمس هذا التعارض من خلال الخصائص التى تملكها البنى الشعرية ذاتها ، لا من خلال معطيات تاريخية خارجية . كما أنه يؤمن بأن تحليل هذه البنى تحليلا دقيقاً ناضجاً شرط ضرورى لفهم علاقتها بالبنى الإجتماعية . وهو يمارس هذا المستوى الأول من الاكتشاف رافضاً أن يقفز قفز ات مفاجئة إلى غيره من المستويات ، لأن مثل هذه القفز ات لا يمكن أن تؤدى إلى نتائج

علمية سليمة . ولا بد من أجل تناول المستويات التي تمثل ما أسميه في دراسات أخرى خارج النص من عدد كبير من الإشكاليات النظرية المرتبطة بطبيعة النصوص المنتجة وبنيتها اللغوية والرؤيا التي تتجسسد فيها ، والسبل التي بها يتجلى ممثل النص الأدن للبي الإجتماعية والفكرية ( السائدة والتاريخية ) التي تشكل سياق تناميسه .

وانطلاقاً من هذا الإدراك بمكن أن نتصور عملا نقدياً جديداً ينطلق من الأطروحات التي يقدمها العمل الحابى والنتائج التي يصلها لربط الرؤى المقنعة التي أباقشها هنا في إطارالرؤيا الضدية للزمن من حيث هو فاعلية إفاء وإحياء ، وجفاف وإخصاب . بتعبر آنها المادية المباشرة المرتبطة بالصراع من أجل البقاء فى أبعاده الإقتصادية والمادية الصرف وبالتناقضات القائمة ضمن البنية الإجتماعية على مستوياتها الإقتصادية . لكن مثل هذا العمل ينبغي أن يتحرك بآناة بالغة وأن يتنجنب المطلقات الشعاراتية الجاهزة ، ويسعى إلى تأسيس كل ما يطرحه على أتحليل متقص دقيق للنص الشعرى باعتباره بالدرجة الأولى جســـداً لغوياً ذا آلية متميزة للدلالة ومرهوناً بشروط التشكيل اللغوى التي تفترضها قواعد الأداء في اللغة وبآلية التكوين التي يؤسسها التراث الشعري نفسه، أي باعتباره، أولا وأخبراً بنية دالة من خلال وجودها التشكيلي والعلاقات العميقة التي تسود بهن مكوناتها البنيوية لا من خلال مجموعةالتقريرات والصياغات الذهنيةالمباشرة التي تتكون على مستوى البنية السطحية . بكلمات أخرى ، إذا لم نكن قادرين كملى فهم البنية فى وجودها الكلى وإدراك خصائصها الجوهرية فسيكون من العبت أن نحاول فهم العلاقات التي تنشأ بينها وبين أي من الشروط التي تقع خارجها ، على محورى التزامن والتوالد ، ضمن البنية الاجتماعية ، وإذا كان هذا البحث يركز على عملية الفهم الأولى مشيراً إشارات مبدئية فقط إلى العملية الثانية ، فإن ذلك نابع من أنه إختار انفسه أن حاول اكتناه أبعاد محددة من الشعر الذي يدرسه إلى أعمق درجة بدت له ممكنة ، لا لأنه يتجاهل مستويات التحليل الأخرى المكنة والضرورية لإنجاز دراسة شاملة مستوفاة .

وفى يقينى أن العمل المتأنى الدقيق الذي يسعى إلى بلورة اشكاليات قائمة

و محاول أن يقدم حلولا جذرية لها قبل أن ينتقل إلى إشكاليات أخرى تستند أصلاً إلى الأولى ، هو العمل الوحيد الذي تمكن أن يؤدى في نهاية المطاف إلى تحقيق فهم أكثر شمولية ودقة في آنواحد للبني الفكرية والإجماعية والإقتصادية والأدبية السائدة في ثقافة معينة . ولتحقيق مثل هذا الفهم يطمح البحث الحالى في ما أنجزه الآن ، في ما يظل متضمناً فيه مشر وعاً قابلا للإنجاز .

بين بدء هذا البحث وانتهائه عبرت سنوات من الاكتساب المعرفي ، والإثارة الفكرية ، والحركة الدائبة بين الجامعات ومراكز الثقافة في الغرب والعـــالم العربى ، في سياق من التطور والتغير الباهرين في مجالات علمية وبحثية متعددة. ولقد كان من طيب طالعي أن عدداً كبيراً من الزملاء والأصدقاء منحوني من وقتهم ومشاركتهم في تقصى ما كنت أسعى إليه ، وبلورة ما كنت أبحث له عن بلورة ، ما أتاح للتصورات والمنطلقات التي شكلت عصب هذا البحث أن تقلب وترهف وتدقق وتنمى في إطار معرفي نادر الثراء ولولا أنبى لا أود هنا أن أعيد تجربة الشاعر الجاهلي في البحث عن الزمن الضائع لأدرجت تفاصيل وأسهاء قد لا تعنى القارىء ، لكنها تمثل بى شخصباً مرحلة من العنى والعطاء الإنساني فريدة . لكن بين الذين لا أستطيع إلا أن أعبر عن عميق إمتناني لكل ما منحوه من وقت وجهد ومشاركة فى متعة التعب والاكتشاف ، مهما اقتضت الأمور أن أوجز ، أدونيس ، وخالدة سعيد ، وروث أبو ديب . وبينهم أ. ف. ل. بيستون (جامعة أكسفورد) ، ومنح خورى (جامعة كاليفورينا– ببركلي) وتوماس ناف (جامعة بنسلفانيا) وطلبتي في جامعة أكسفورد ( ١٩٧٠– ١٩٧٢ ر ١٩٧٦ – ١٩٧٧) ، وطلبة الدراسات العليا في جامعة بنسلفانيا ( ١٩٧٢ – ١٩٧٤ ) وفي جامعة كاليفورينا – بيركلي ( ١٩٧٥ ) ، وطلبتي في جامعة البرموك (١٩٧٧ – ١٩٨١) الذين كانوا في العالم العربي ، أول من واجه عبء تحمل العمل ونهج التحليل اللذين يبرزان في هذا البحث والنتائج التي يصلها ، ولقد كان لاستجابتهم الرائعة ومشاركتهم الدائمة فى البحث وتطوير الدراسة أثرعميق فى إتخاد محفدا العمل صيغته الحاضرة .

على صعيد آخر ، كان لما أولته اعتدال عُمان من رعاية لا ثنى ، أولا لترجمة

الفصل الثانى من هذا البحث ونشره فى فصول ، ثم لمراجعة المخطوط وإعداده واستكمال أجزاء منه ، فضل العين المدققة واليد المترفقة ، كما كان للجهد الرائع الذى بذله أحمد طاهر حسنين فى ترجمة الفصل المذكور ، على صعوبة الأصل وكثافة لغته ، الفضل فى إيصاله للقارىء العرب بى بصيغة سلسة مشرقة . أما عز الدين إسماعيل فقد كان سخاء اهتمامه وإلحاحه وما أولاه للترجمة وللبحث بأكمله من عناية ، المحرك الذى أدى بحق إلى تقريب موعد إنجازه بزمن طويل ، ووصوله إلى القارىء ، ولقرد بذلك الجهاز الإدارى والطباعى فى الهيئة المصرية العامة للكتاب من جهد ، وأظهر من الدقة فى العمل ، ما أدى إلى إخراج الكتاب هرذا الإخراج المتقن ، فلهؤلاء جميعا ، والذين فى البال لم يذكروا ، كل ما تقدر النفس عليه من عرفان وود .

أما أمية ورهـام ، اللتان عانتا طويل العناء من إستغراق فى العمـل ، وإهراقى لمتع طفولتهما من أجله ، فإن لهما هذا الكتاب ، عله يكون شيئاً من تعويض عن زمن ضائع لا يعوض .

## جامعة اليرموك كمال أبو ديب

١2

and the second second

تمهيد لدراسة الأطر

التصورية والمنهجية

فلاديمير بروب بنية حكاية الحوريات

فلاديمبر بروب : بنية حكاية الحوريات (عع) :

ينطلق عمل بروب<sup>(1)</sup> من تصور إشكالى (Formalist) لأصول الحكاية . فهو يعزل حكاية الحوريات أولا بوصفها جنساً متميزاً، ويتجاوز الدراسات التى اقتصرت على تتبع أصول الحكايات وأنماطها، وموضوعاتها، وأنماط شخصياتها ومغز اها لمركز على تركيبها التشكيلى( مورفولو جية الحكاية ) . ومحدد بروب حكاية الحوريات (Fairytale) بأنها مبدئياً ذلك انمط من الحكايات الذى يتدخل فيه عنصر خارق أو سحرى يؤثر فى تنامى الأحداث ، ومميز بينها يتدخل فيه عنصر خارق أو سحرى يؤثر فى تنامى الأحداث ، ومميز بينها وبين الأنماط الأخرى على أسس منهجية جديدة تغاير ماكان قد اتبع فى در اسات أسلافه من معايبر . ومن أجل عمله مختار بروب مائة حكاية من مجموعة كان قد جمعها ونشرها من (١٨٥٥ – ١٨٦٤ (أفاناسييف (A. N. Afanasev) بلغ عدد الحكايات فيها (٢٠٠ ) .

يحلل بروب الحكاية المفردة إلى سلسلة من الوظائف ، محدداً الوظيفة (Function) بأنها فعل « تؤديه شخصية حكائية ، محدد من وجهة نظر أهميته ودلالته بالنسبة لتطور مجرى الأحداث » <sup>(٢)</sup> . والوظيفة تشكل مكوناً ثابتاً ، أما المتغير فهو الشخصية التي تؤدى الفعل والطريقة التي بها تؤديه ، وبذلك تكون الوظائف المكونات الأساسية للحكاية .

و بهذه الطريقة يكشف عن تركيب الحكاية التشكيلي ، أو تشكيلها ، أو بنينها ، محدداً دراسة التشكيل (مورفولوجی) بأنها و صف للحكاية تبعاً لأجزائها المكونة ولعلاقات هذه الأجزاء فيما بينهاوعلاقاتها بالكل »(٣) ثم يكتشف عدد الوظائف فى الحكاية وتعاقبها ، وبعدهذا التحليل الفردى يقرنبروب مجموعة الحكايات واحدتها إلى الأخريات مظهراً تطابق الوظائف بينها .

تبدأ إحدى الحكايات مثلا بإعطاء القيصر نسراً للبطل ، ثم يحمل النسر البطل

إلى مملكة ثانية ، وتبدأ حكاية أخرى بإعطاء رجل عجوز حصاناً للبطل ، ثم يحمل الحصان البطل إلى مملكة أخرى . وتبدأ حكاية ثالثة بإعطاء ساحر زورقاً صغيراً لإيفان ، وينقل الزورق إيفان إلى مملكة أخرى، ثم تبدأ حكاية رابعة بإعطاء أميرة خاتماً لإيفان ، ومن الحاتم بخر ج شباب ينقلون إيفان إلى مملكة أخرى ، وهكذا .

و يمكن إضاءة النقطة المناقشة بالإشارة إلى نماذج غير حكايات بروب . كألف ليـلة وليـلة مثلا .هنا تبدأ إحدى الحكايات بترك شيخ لأهله من أجل التجارة . وهنا تبدأ أخرى بخروج أمير إلى الصيد . كما تبدأ ثالثة بترك مسرور لبيته بحثاً عمن يفسر له حلماً ، ثم تبدأ رابعة بابتعاد شخص عن أهله ليجرب حصـاناً سـحرياً (٤)

على مستوى معين ، تبدو هذه الحكايات متباينة لا يربط بينها رابط ، أما على صعيد عميق ، أى على مستوى بنينها فإن ثمة علاقات حميمة بينها ، إن كلا من الحكايات ، فى مجموعة بروب ، تبدأ مثلا بهدية ما تقوم بنقل شخص ما إلى مكان تخر ، أى أنها جميعاً تبدأ بوظيفة واحدة ، يسميها بروب ( المغادرة ) ، وبالطريقة نفسها نجد فى مجموعة ألف ليلة وليلة أن جميع الحكايات تشترك فى البدء بحركة إبتعاد أو مغادرة هى المكون الوظيفى للأحداث المذكورة جميعاً ، على إختلاف الشخصيات التى تؤديها ، وسبل أدائها . ومع هذا الإدراك الجوهرى ، يتابع بروب اكتناه التطابق بين الوظائف المختلفة فى بنى الحكايات المائة ، ويكشف عن حقيقة أساسية هى أن الحكايات على مستوى الوظائف التي تشكل منها هى حكاية واحدة أو بالأحرى ذات بنية واحدة .

و يخلص بروب من تحليله إلى صياغة قوانين جذرية هى : ١ – أنّ عدد الوظائف التى تتألف منها الحكاية محدود جداً .وهو لا يتجاوز فى مجموع الحكايات إحدى وثلاثين وظيفة ( اكن كل حكاية تحقق عدداً مختلفاً من الوظائف ونادراً ما تحقق الوظائف كلها حكاية واحدة ) . ٢ – أن عدد الوظائف متغبر من حكاية لأخرى .

٣ – أن ترتيب الوظائف ثابت لا يتغير من حكاية لأخرى على عكس ما كان يعتقد من أن الترتيب عرضى ومتغير (٥).

١٦

- 1

وهذه القوانين حاسمة الأهمية في دراسة بنية العمل السردى لا فى حكاية الحوريات فقط بل فى جميع أنماط السرد .

حين يدخل بروب فى تفاصيل عمله ، يبتكو نمو ذجاً مفصلا لبنية الحكاية الخرافية ومخص كل وظيفة بمصطلح متميز وبرمز مميز لها وبشرح وجيز ، ثم بدر اسة جذرية الأهدية للتجليات المختلفة التى يمكن اكل وظيفة تقريباً أن تتخذها ، ويلعب مفهوم التحويل Transformation دوراً كبيراً فى تمكينه من الربط بين أنماط مختلفة من التجليات واعتبارها وظيفة واحدة . وسأقدم بشكل سريع جدولا للوظائف كما حددها بروب مع تعليقات سريعة على بعضها ، تاركاً تفصيلات التنويع الدقيقة لأن غرضى هو وصف عمل بروب فى أبعاده الأكثر ملائقية بالمنهج الذى أحاول بلورته فى هذا البحث من جهة ، وبتطور الف كر البنيوى من جهة أخرى .

- ۲

يوضح المخطط (A) تصور بروب لحكاية الحوريات إنطلاقاً من تشكيل الحكاية المفردة وانتهاء بالبنية المجردة للحكاية بوصفها وجوداً مجرداً قد يتحقق فى حكاية مفردة وقد لا يتحقق . ويرمز فى هذا المخطط كل حرف من الحروف (F.E.D.C.B.A) لحكاية مستقلة ، فيما يرمز الحرف (X) للبنية المجردة النهائية ، أما الأرقام فإنها تمثل الوظائف التى تتشكل منها الحكاية متر اوحة بين (1) و (٣١) .

--- ٣

يلاحظ فى هذا المخطط أن الحكاية (A) تتكون من خمس وظائف فقط ، أما الحكاية (B) فإنها تتكون من تسع وظائف وأن أدنى عدد من الوظائف بمكن أن يكون حكاية هو وظيفتان ، وأن كان بروب نفسه لا يفصح عن هذه الإمكانية لأنه فى تقديرى كان يتعامل مع مادة عينية ويقصر نتائجه على ما تقدمه ، كذلك يلاحظ أن عدد الوظائف يتفاوت من حكاية لأخرى ، أما ترتيب الوظائف فإنه لا يتغير : ثم يلاحظ أن الحكاية المطلقة تتألف من ٣١ وظيفة .

1. 1. 1. 1. N

أما الوظائف نفسها فإن بروب يصفها بإعطاء كل منها ثلاثة محددات : ١ ــ ملخص وجــيز لها . ٢ ــ تحــديد مختصر بكلمة واحدة .

٣ – علامة مائز ة لها .

وبعد ذلك يورد أمثلة من حكايات متعددة ، ثم يقسم الأمثلة إلى مجموعات، وضمن كل مجموعة يشير إلىتنويعات . وترتبط التنويعاتوالمجموعات بالوظيفة الأساسية إرتباط الجنس بالنوع .

تبتدىء الحكاية عادة ، كما يقول بروب ، بموقف أولى ، كأن يعدد أفراد العائلة ، أو يقدم الشخص الذى سيكون البطل فما بعد بذكر إسمه أو مكانته ، وهذا الموقف الأولى ليس وظيفة لكنه عميق الأهمية فى تركيب الحكاية ، فهو الذى يسمح للأحداث بالبدء بالتنامى ، ويرمز بروب له بالعلامة (α) ، وبعد هذا الموقف الأولى تتعاقب الوظائف بالنظام التالى : –

I أحد أفراد العائلة يغادر البيت (التحديد : التغيب ـــ العلامة (β) . II نتهىٌّ ما يوجه إلى البطل (التحديد : التحريم ، العلامة y ) III التحريم ينتهك (التحديد : الإنتهاك ، العلامة δ ) .

وعند هذا المفصل تدخل الحكاية شخصية شريرة تهدد سلامة العائلة . IV الشريريسعى إلى تسقط الأخبار (التحديد : الإستكشاف ، العلامة ٤) . V الشرير يتلقى معلومات حول الضحية (التحديد : الإفضاء ، العلامة ٤) . VI الشرير يسعى إلى خداع ضحيته للإستيلاء عليه أو على ممتاكاته (التحديد : الحديعة ، العلامة ٣) .

VII الضحية يقع فى شرك الخديعة وبذلك يساعد العدو ( التحديد : التواطؤ العـالامة θ ) .

وهذه الوظيفة ذاتٍ أهمية إستثنائية لأنها هي التي تخلق الحركة في الحكاية ، وتقوم جميع الوظائف السابقة بالإعداد لها ، ولذلك يمكن أن تعتبر الوظائف

| A  | B   | C     | D          | E  | F   | G  |   |    |
|----|-----|-------|------------|----|-----|----|---|----|
|    | 1   | <br>1 | 1          | 1  | 1   | 1  |   | 1  |
| 1  | L   | L     | 2          |    | 6   | 2  |   | 2  |
| 2  | 3   | 31    |            | 7  | 7   | 3  |   | 3  |
|    | 3   | 51    |            |    | 8   | 4  |   | 4  |
| 4  | 5   |       | 5          | 9  | 9   | 5  |   | 5  |
| 10 |     |       |            |    |     | 6  |   | 6  |
|    | 7   |       |            | 13 |     | 7  |   | 7  |
|    | 1   |       | 10         |    | 21  | 8  |   | 8  |
| 31 | 9   |       | 17         | 17 |     | 9  | 1 | 9  |
|    | 9   |       | 1 <b>2</b> |    | 24  |    |   | 10 |
|    | 11  |       |            | 21 | 2.5 | 11 |   | 11 |
|    | 11  |       | 16         |    |     | 13 |   | 12 |
|    | 14  |       |            | 27 |     | 15 |   | 13 |
|    | 14  |       | 24         | 28 |     | 18 |   | 14 |
|    | 1.7 |       |            | 29 |     | 20 |   | 15 |
|    | 17  |       |            | 27 | 31  | 22 |   | 16 |
|    |     |       | 31         | 31 | 5.  | 24 |   | 17 |
|    | 31  |       |            |    |     | 26 |   | 18 |
|    |     |       |            |    |     | 28 |   | 19 |
|    |     |       |            |    |     | 31 |   | 20 |
|    |     |       |            |    |     |    |   | 21 |
|    |     |       |            |    |     |    |   | 22 |
|    | -   |       |            |    |     |    |   | 23 |
|    |     |       |            |    |     |    |   | 24 |
|    |     |       |            |    |     |    |   | 25 |
|    | 1   |       |            |    |     |    |   | 26 |
|    |     |       |            |    |     | 1  | 1 | 27 |
|    |     |       |            |    |     |    |   | 28 |
|    |     |       |            |    |     |    |   | 29 |
|    |     |       |            |    |     |    |   | 30 |
|    | ļ   |       |            |    |     |    |   | 21 |
|    | ļ   |       |            | l  |     | ļ  |   | }  |

السابقة القسم النمهيدي للحكاية : فيا يبدأ تعقيد الحكاية بوظيفة الإيذاء وتتعدد أشكال الإيذاء تعدداً بارزاً ، ويذكر بروب ١٨ شكلا منها .

يشير بروب عند هذه النقطة إلى أن ثمة نمطاً من الحكايات لا يبدأ بالإيذاء بل بوظيفة معادلة له هى وجود نقص أو حرمان من نمط ما ، ويؤدى هذا الحس بالنقص إلى سعى لسده يوازى الحركة التي يؤدى إليها الإيذاء في النمسط الأول من الحكاية .

ويشير بروب إلى أن كثيراً من الحكايات قد تبدأ بوظيفة النقص أو العوز مباشرة ، ولذلك فإنه يخصص للعوز حيزاً خاصاً في سلسلة الوظائف كما يلي :

وللعوز أشكال كثيرة يعدد مها المؤلف ستة .

ويشر بروب هنا إلى وجود حكايات لاتبدأ فعـــلا بالطريقتين الموصوفتين أعلاه ، بل بعنصر وسطى الموقع فى بنية الحكاية المجردة : بيد أنّ التحليل يظهّر أن العنصر الوسطى قد ينقل إلى بداية الحكاية ليشكل الحركة الأولى فى السرد .

IX المصيبة أو العوز يعلن ويعرف ، ويعرض على البطل عرض ما أو يؤمر بفعل ما ، ويسمح له بالمضى أو يرسل ( التحديد التوسط : الحدث التر ابطى ، العـــلامة B ) .

وهذه الوظيفة تدخل البطل إلى مجرى أحداث الحكاية . وتتعدد أشكال هذا الدخول : وقد يكون البطل أحد نمطين : ـــ

١ - إذا خطفت صبية واختفت من عالم أبيها والمستمع ثم إنطلق إيفان للبحث
 عنها ، فإن البطل هو إيفان لا الصبية المخطوفة ، ويمكن تسميته هـذا النمط
 البطل الباحث .

٢ – إذا اختطف شاب أو فتاة أو طرد وارتبط مسار الحكاية بمصبره الذين يخلفهم وراءه ، فإن البطل هو المختطف وفى مثل هذه الحكاية لا يوجد بطل باحث ، و ممكن للمبطل من هذا النمط أن يسمى البطل الضحية أو المغدور . تكمن أهمية هذه النقطة فى أنها تؤدى إلى مغادرة البطل المنزل .

X البطل الباحث يقرر أو يوافق على القيام بفعل مضاد .
 التحديد : بدء الفعل المضاد ، العـــلامة O ) .
 XI البطل يغادر المنزل .
 وتختلف هذه المغادرة عن العنصر السابق ( التغيب ) الذي رمز له بـــ ( 8 ) ،

وتدخل الحكاية عند هذه النقطة شخصية جديدة يسميها بروب الوهاب ، وعن طريقه يحصل البطل أو المختطف على عنصر مساعد يكون عادة سحرياً . XII البطل يمتحن أو يستجوب . أو يهاجم إلخ ... مدا يمهد الطريق لتلقيه إما عنصراً سحرياً أو مساعداً (التحديد : الوظيفة الأولى للوهاب . العـــــلامة D ) .

ولهذه الوظيفة أشكال كثيرة يعدد منها بروب عشرة :

- XIII البطل يستجيب لتصرفات الشخصية التي ستكون الوهاب بعد ذلك ( التحديد: إستجابة البطل، العلامة <sub>E</sub> ) وتكون الاستجابة إما إنجابية أو سلبية ، ولذلك أشكال كثيرة .
- XIV البطل يكتسب استخدام عنصر سحرى ( التحديد : اكتساب عنصر سحرى أو تلقيه ، العلامة F ) ولذلك أشكال كثيرة .
- XV البطل ينقل ، أو يوصل ، أو يقاد إلى مكان وجود المقصود من البحث ( التحديد : الانتقال بين مملكتين أو الهداية العلامة G ) .
   XVI البطل والشريريلتحمان في صراع ( التحديد : الصراع ، العلامة H ).
   XVII البطل يرسم بعلامة (التحديد : الوسم العلامة J )
   XVII الشرير مهزم ( التحديد : النصر ، العلامة I ) .
   XVIII الشرير مهزم ( التحديد : النصر ، العلامة I ) .
   XIX المصيبة أو العوز المبدئي يسد أو يزال ( العلامة K )<sup>(1)</sup>.

وتشكل هـــذه الوظيفة مع الإيذاء (A) مزدوجة ، وتصل الحكاية عند هـــذه النقطة إلى ذروتها .

XX البطل يعود ( التحديد : العودة ، العلامة ل ) .

وتتم العودة عادة بالوسيلة نفسها التي تم بها الوصول .

XXI البطل يطارد (التحديد : المطاردة ، العلامة Pr. )

XXII إنقاذ البطل من المطاردة ( التحديد : الإنقاذ، العلامة RS ، ولذلك أشكال كثيرة .

وتنهى كثير من الحكايات عند هذه النقطة ، فيتم الزواج مثلا . لكن كثيراً من الحكايات تتعرض هنا لمصيبة جديدة كأن يسرق ما ناله البطل منه ، أى أن الإيذاء المبدئى يتكرر ، وهكذا تبدأ حكاية جديدة ، وكثيراً ما يكون الإيذاء على يد أخوة البطل الذى يسرقون جائز ته منه أو يقتلونه ، وإذالم يقتل ، يقام بينه وبين ما كان قد بحث عنه حاجز مكانى ، فير مى هو فى حفرة أو بير أو فى البحر ويبدأ كل شىء من جديد ، إلى أن يعود البطل إلى بيته ، وهنا تصبح أحداث الحكاية الجديدة مغايرة للأولى . وتشهد هذه الظاهرة على أن كثيراً من الحكايات تتألف من سلسلتين من الوظائف :

ويصف بروب التطور الجديد بالطريقة التالية :

VIII bis أخوة إيفان يسرقون جائزته (ويرمونه في حفرة) .
 X-XI bis البطل من جديد يبدأ بالبحث عن شي ما (↑ C) راجع X-XI bis
 XII bis البطل من جديد موضوع لأحداث تقود إلى تلقيه العنصر السحرى D

XIV ، ۱٫ (E) البطل من جديد يستجيب لتصرفات الوهاب (E) ر ۰۱ ، XIV
 XIV عنصر سحرى جديد يوضع تحت تصرف البطل F) ر ۰۱ ، ۷۱۷ bis
 XIV البطل ينقل إلى مكان المقصود من البحث G) ر ۰۱ ، ۷۷ ، وفى
 هذه الحالة يصل إلى البيت .

XXIII البطل يصل البيت دون أن يميزه أحد ، أو يصل إلى بلد آخر ( التحديد : الوصول غير المتميز ، العلامة 0 ) .

XXIV بطل منتحل يدعى إدعاءات لا أساس لها من الصحة (التحديد : إدعاءات زائفة ، العلامة L ) .

XXV تطرح على البطل معضلة أو مهمة صعبة ( التحديد : المعضلة ، العلامة M ، ولهذه الوظيفة أشكال كثيرة .

XXVI البطل ينقذ أو يحل المعضلة والمهمة الصعبة ( التحديد : الحل ، العــــلامة N ) .

IXXVII البطل يتميز (أويعرف) (التحديد: التعرف ، العلامة Q).
 XXVIII البطل المنتحل أو الشريو يفضح (التحديد: الفضح ، العلامة EX).
 XXXIII البطل يمنح مظهراً جديداً ( التحديد تغيير الهيئة ، العلامة T).
 XXX الشرير يعاقب ( التحديد : العقوبة ، العلامة U).

IXXX البطل يتزوج ويرتقى إلى العرش (التحديد : الزواج ، العلامة W) . وعند هذه النقطة تصل الحكاية خاتمتها ، ويقرر بروب أن تمة أفعالا يؤديها أبطال فى بعض الحكايات لاتتطابق مع الوظائف هنا لكنها نادرة جداً ، وهى تحتاج إلى دراسة مقارنة ، وقد تكون أصلا عناصر نقلت من حكايات من طبقات ( أو فصلات ) مغايرة ل (حخ) ( الحوافات . الأخبار... إلخ) ، وهو يصف هذه الأفعال بأنها عناصر مبهمة ويعطبها العلامة X

۳ – ۱

يطرح بروب على نفسه أسئلة شيقة في مهاية وصفه لبنية (حح)، ويشير إلى نتائج مهمة ، بين أبرزها أن كل وظيفة تتنامى من الوظيفة السابقة تبعاً لضرورة منطقية وفنية ، وإنه ليس تمة من وظيفة تتنامى مع غيرها من الوظائف أو تحتم إستثناءها ، فالوظائف جميعاً تنتمى إلى محور للنمو وأحد لا إلى محاور متعددة.

لعل أَهْمَ سَوَّالَ يَفَرَض نَفْسَهُ عَلَيْنَا مَن خَلالَ عَمَلَ بَرُوبٍ أَن يَكُونَ ؟ مَا السر في هذا التوحد الباهر في بنية الحكاية ؟

ما السر فى التشابه بل التطابق بين الحكايات التى درسها هو والحكايات التى قام بدراستها باحثون آخرون فى مجالات ثقافية وحضارية متباينة (وبينهم طلبتى فى الدراسات العليا فى جامعة البرموك الذين قاموا بدراسة خمسين حكاية من بيئاتهم] المحلية أكدت جميعها سلامة نموذج بروب).

وإنه لمما يغرى فعلا أن يؤكد المرء أن السر لا يكمن فى هجرة الحكايات أو تأثير ثقافة على أخرى ، بل فى كون العقل الإنسانى نفسه بمتلك بنية كلية ، وكون هذا العقل يعبر عن نفسه فى بنية سردية فى الحكاية تمرئى بنيته الخاصة ، ولقد عبر ليفى – شتر اوس عن مثل هذا المنظور فى دراسته للأسطورة مشبراً إى إمتلاك الأسطورة لنظام داخلى متماسك ثم ملمحاً إلى نظام على مستوى آخر تماماً .

« حين ننظر إلى جميع المنجزات الفكرية للإنسان بقدر ما دونت عبر العالم كله ، نجد أن القاسم المشتر بينها هو دائماً إدخال نظام من نمط ما . وإذا كان هذا يمثل حاجة أساسية للنظام فى العقل الإنسانى ، وما دام العقل الإنسانى ، بعد كل حساب ، ليس سوى جزء من الكون ، فإن الحاجة ربما كانت موجودة لأن ثمة نظاماً ما فى الكون ولأن الكون ليس (فى حالة من الفوضى ) » (٧) .

بيد أن تحليل بروب هام على صعيد آخر هو الربط بين تجليات مختلفة للوظيفة الواحدة أو بشكل أدق ، إكتشاف كون عدد مختلف من الفقرات فى تركيب عدد من الحكايات قابلا للتقليص إلى الوظيفة نفسها ، وقد عبر بروب عن هذ الآلية يمفهوم التحويل (Transformation) الذى كان له أن يلعب دوراً بارز بوجهين مختلفين فى عمل ليثى شتر اوس والنحو التحويلى عند تشومسكى (Chomsky) فى تعليله على عمل بروب معتبراً الحرق تحولا للمنع الذى ممثل هو بدوره تحولا فى تعليله على عمل بروب معتبراً الحرق تحولا للمنع الذى ممثل هو بدوره تحولا لوظيفة أخرى هى الأمر، ويربط شتر اوس بهذه الطريقة بين الخرقو الوظيفة المقابلة للأمر وهى تصميم البطل أو قبول الأمر (١٠) .

ويستخدم بروب مفهوم التحولات بطريقة دقيقة لتجاوز التغاير الهامشى، من منظور البنية ، بين فقرات التكوين الحدثى فى الحكايات والوصول عبر ذلك التغاير إلى التوحد الذى يجمعهما من حيث هى وظائف وإذا كان عمله أحياناً قد يبدو بارعاً أكثر ما يبدو مقنعاً (١١) فإن ذلك لا ينقص من أهمية المفهوم نفسه مفهوم التحولات فى دراستى للبنى فى الشحر الحاهلى فى مواقع مفصلية من تطور عمالى.

تسمح إحدى النتائج الأساسية الى استخلصها بروب من دراسته بتأكيد سمة مكونة فى الشعر الجاهلى هى تقابل الوظائف ، فقد لاحظ أن عدداً كبيراً من الوظائف تشكل مزدوجات أو ثنائيات ضدية (١٢) ، أى أن لكل وظيفة تقريباً نقيضاً ممثل تجاوزاً أو حلالها ، فالتحرم يقابله الانتهاك ، وحس النقص يقابله إشباع النقص وهكذا ، أى أن الحكاية تنتظم على صعيد بنيتها، إنتظاماً ثنائياً ضدياً ، ولا شك أن دراسة عدد كبير من النماذج فى الشعر الجاهلى تكشف عن الدور الأساسى الذى يلعبه التنظيم الثنائي الضدى فى تشكيل بنية النص الشعرى، وفها أقدمه هنا من دراسات ما يبرهن على سلامة هذا التصور . وسأكتنى الآن بالإشارة إلى أن حركة الاندثار والعفاء فى الأطلال دائماً تولد حركة مضادة له بحيث تشكل الحركتان ثنائية ضدية شرائحية ، وقد تكون هذه الفاعلية هى المولة عن إختفاء الأطلال من بنية قصيدة الهجاء وقصيدة الرئاء إذ أن كلا من الهجاء عن إختفاء الأطلال من بنية قصيدة الهجاء وقصيدة الرئاء إذ أن كلا من الهجاء

والرثاء بمثل فاعلية تدمير ، أو على الأقل فاعلية سلبية . مجانسة للأطلال ولذلك لا يمكن (ضمن الرؤيا الجوهرية للوجود فى الشعر الجاهلى) ، إن تدخل فى سياق تكون فيه الأطلال ، بدلالاتها السلبية ،الحسركة الأولى المكونةوسأناقش هسذه النقطة بالتفصيل فى فقرة مقبلة .

1-0

يناقش بروب عدداً من الخصائص البنيوية للحكاية قد يضىء وعها أبعاداً ما تزال خفية فى الشعر الحاهلى ، بينها عملية « التمثل » أو الاستيعاب الذى يتم بين حدثين مختلفين بحيث تكتسب الوظيفة الواحدة دلالة ( تشكيلية، مور فولوجية ) مزدوجة ، ويقـدم مثلا على ذلك حدثين :

فى الأول يطلب إيفان من ساحرة حصاناً ، فتقترح عليه أن يقوم باختيار الأفضل من بين قطيع من الجياد ، ونختار إيفان الأفضل ويأخذه ، وفى الثانى يرغب البطل فى الزواج من إبنة حورية الماء التى تشترط عليه أن نختار عروسه من إثنتى عشرة صبية متشابهات تشابهاً كلياً ، فى الحالة الأولى ، يقول بروب إن الاقتراح هو الإمتحان للبطل من قبل الوهاب . لكن هل يمكن إعتبار الحالة الثانية إمتحاناً للبطل ؟ ويرى بروب أننا رغم توحد الحدثين نواجه فى الثانى عنصراً مختلفاً : – مهمة صعبة مرتبطة باختيار العروس ، وإن ما حدث هنا هو تمثل من قبل شكل أول لشكل ثان ، ثم يطور بروب معياراً للتمييز بين عنصرين كهذين هو الحكم على الوظيفة من خلال عاقبتها أو نتيجتها ، فإذا تلا حل معضلة تلتى عنصر سحرى فإننا أمام حالة من إمتحان الوهاب للبطل ( D ) .

أما إذا تلا ذلك زواج أو هبة عروس فأننا أمام حالة من المهمة الصعبة – ثم يطور هذه القاعدة إلى صورة أكثر تعقيداً لكن تفصيلها لا يبدو ضرورياً هنا ، كما أنه يدرس أشكالا أخرى لاكتساب الوظيفة الواحدة دلالة تشكيلية (مورفولوجية) مز دوجة ، ولنتائجه المتعلقة بهذه النقطة من الأهمية مايبرر التأكيد عليها، فهو يلخص در استه بالقول إن الطرق التى تتحقق بها الوظائف تؤثر بعضها على بعض ، وان أشكالا موحدة الهوية تكيف نفسها مع وظائف مختلفة ، فقد ينقل شكل ما إلى مكان مغاير ، مكتسباً معنى جديداً أو محتفظاً بمعناه القديم إلى جانب معناه الجديد .

- 「

على مستوى آخر ، هو مستوى شخصيات الحكاية ، يناقش بروب العلاقة بين الثابت والمتغير ، مؤكداً من جديد أن المكونات الثابتة للحكاية هى الوظائف ، أما الشخصيات فإنها العناصر المتغيرة بأسمائها وخصائصها . لكن النقطة الهامة التى يبرزها تمييزه هى أن العناصر المتغيرة ( خصائص الشخصيات ) هى التى تمنح الحكاية القها وثراءها وجاذبيتها وجمالها . كذلك يشير بروب إلى أن الحكاية فى جوهرها تحمل رواسب وثنية وأسطورية قديمة ، كما تحمل رواسب معتقدات وعادات محلية ، لكن الحكاية بالتدريج تخضع لعملية تقمص وتحولات تتبع قوانين معينة ، وتؤدى هذه التحولات إلى التنوع والتعددية فى الحكاية اللذين بجعدلان من التحليل عملية صعبة جداً .

وأخيراً يشير بروب إلى أن عملية تبادل بين الشخصيات تتم فى كثير من الحكايات وتكون نتيجة لتحولات داخل البنية .

ولا محاول بروب أن محدد أنماط التحولات المكنة ، على أهمية النقطة ، قائلا أنها تستحق دراسة مستقلة ، إلا أنه يرى فى هذه التحولات إمكانية إكتشاف كون حكاية الحوريات على صعيد تركيبها المورفولوجى الأساسى تمثل أسطورة ويقترح أن دراسة الحكاية مجب أن تتم فى إطار تاريخى أيضاً وأن مثل هـذه الدراسة بجب أن تربط بالمفاهم الدينية .

- V

فى دراسته لسيكولوجية الراوى والخلق ، ولعناصر الخلق الحر والمقيد ، يميز بروب بين المواقع التى ىمكن فيها للراوى أن ممارس الخلق بحريةوالمواقع التى يكون فيها مقيداً فلا مخلق ، فالراوى مقيد لا مخلق فى المواقع التالية : ١ - فى الترتيب العام للوظائف التى تتنامى سلسلتها تبعاً للخطة الموصوفة أعلاه . ٢ - فى أحداث إبدالات للعناصرالتى تكون تنويعاتها متر ابطة باعتماد مطلق أونسبى . ٣ - فى إختيار شخصيات معينة بناء على خصائصها حيث تكون وظيفة معينة مطلوبة

٤ ـ ثمة إعماد متبادل بن الموقف الأولى والوظائف التى تتلوه : فإذا كانت الوظيفة A2 مطلوبة (خطف مساعد) فإن المساعد ينبغى أن يدرج فى الموقف الأولى .

أما المواقع التي يتمتع فيها الراوي بالحرية فإنها :

١ – اختيار الوظائف التي يحذقها أو يستخدمها .

٢ – اختيار الطريقة (الشكل) التى تحقق بها وظيفة ماوهذه هى الطريقة التى يتم بها تشكيل تنويعات أو حكايات جديدة .

٣ – اختيار الأسماء والحصائص التى تملكها الشخصيات والحرية هذا ، نظرياً ، مطلقة ، لكن المادة المحللة تشبر إلى أن البشر لا يستخدمون هذه الحرية إستخداماً واسعاً ، إذ أن تطورات معينة قد حدثت فأدت إلى سنن محدودة (التذين هو الشرير النمطى : الساحرة هى الوهاب النمطى ، إيفان هو الباحث النمطى ، وه كذا ) .

و يمكن القول في النهاية أن راوى الحكاية نادراً ما يبتكر ، بليتلتى مادته من من محيطه أو من الوقائع الشائعة ثم يكيفها لتلائم حكاية ما . لكنه حر في إختياره لوسائله اللغوية ، بيدأن هـذه النقطة الغنية لا تخضع لدراسة الباحث في تركيب الحكاية التشكيلى وينبغى أن يدرس أسلوب الحكاية بشكل مستقل .

على مستوى نظرى صرف ، يكتنه بروب إمكانية تقليص جميع (حح) إلى حكاية واحدة ، هى حكاية اختطاف التنبن لصبية عذراء ، وبهذه الصيغة ، تكون جميع الحكايات الأخرى تنويعات على موضوع واحد ، لكن إمكانية البرهنة على هذه الأطروحة مرهونة بالقيام بدراسات أشمل فى التحولات ، ومن هنا يستقى مفهوم التحولات أهميته المطلقة فى الدراسة ، ومنهذه الأطروحة تنبع نتيجة جوهرية هى أنه ليس بالإمكان دراسة أى موضوع مفرد ، فى أى جنس من الحكايات دراسة مورفولوجية أو تكوينية فى معزل عن الموضوعات الأخرى. ذلك أن موضوعاً ما يتحول إلى موضوع آخر عن طريق إبدال العناصر على أساس

19

٢٨ -

من الأشكال ، ويقتضى هذا الإدر المخضر ورة در اسة كل موضوع من الموضوعات در اسة مسهبة متقصية ، بغض النظر عن إستخدامه الفعلى فى حكاية أو أخرى . ويؤكد بروب أن كل موضوع يستحق كتاباً متخصصاً لتفهمه فهما عميقاً كما يظهر فى حكايات كثيرة قبل أن ندرسه فى سياق حكاية واحدة . وهنا يقدم بروب أطروحة جديدة مثيرة ، هى أن در اسة كهذه لا يمكن أن تحصر نفسها فى مجال الحكاية . ذلك أن معظم عناصر الحكاية يمكن أن تتبع لتكشف جذورها فى واقع قديم مترسب ثقافى أو دينى أو يومى، وينبغى استخدام هذا الواقع للدر اسة المقارنة . وبعد هذه الدر اسة المستقلة لكل عنصر يذبغى القيام بدر اسة تكوينية للمحور الذى تشكل عليه جميع الحكايات . كما يذبغى هنا در اسة معايير التحولات والتقمصات وأسكالها ، وبعد إتمام مثل هذه الدر اسات فقط ، يمكن أن تدرس قضية الكيفية التي بها تشكلت موضوعات مستقلة ، وما تمثله هذه الموضوعات .

فى مناقشته للدلالات التى تحملها الحكاية على مستوى مصادرها ، يؤكد بروب أن المصادر لا ينبغى أن تناقش بمعنى ضيق جغرافى ، وأن إفتر اض وجود مصدر وحيد للحكايات لا يعنى ، كما يفترض البعض ، أن جميع الحكايات جاءت من الهند وهاجرت إلى أصقاع العالم مكتسبة أشكالا متباينة خلال هجرتها ، بل قد يكون المصدر الوحيد مصدراً « نفسياً (سكولوجيا) ». وهنا أيضاً ينبغى على المرء أن يكون حذراً ، فلو إفترضنا أن محدودية الحكاية تفسر بمحدودية ملكات الحيال الإنسانى بشكل عام ، لكان ينبغى أن يوجد نمط واحد من الحكايات فقط هو النمط الذى يدرسه بروب .

لكن للحكايات أنماطاً أخرى ، وثمة آلاف من الحكايات التي تختلف عن (حح) ، كذلك عكن للمصدر الوحيد أن يكون الحياة اليومية ، لكن دراسة التركيب التشكيلي ( المورفولوجي) للحكاية تظهر أنما فيها مما يرتبط بالحياة اليومية نزر يسبر . ثم أن ثمة مراحل إنتقالية بين نسق الحياة اليومية والحكايات ، والحكاية تعكس هذا النسق بصورة غير مباشرة ، وإحدى هذه المراحل الإنتقالية تتمثل

فى أن يكون ثمة رباط طبيعى بين الحياة اليومية والدين ، من جهة ، وبين الدين والحكاية من جهة أخرى .

ويرى بروب أن طريقة حياة ما والدين بموتان ، فما يتحول مضمونهما . إلى حكايات ، ويشـــر إلى أن الحكايات تحتوى على آثار لمفاهيم دينية هى من الوضوح بحيث بمكن تتبعها دون عون من الدراسة التاريخية .

لكنه يقتبس عدداً من التوازيات بس المعتقدات والحكايات لأن ذلك قابل للتحتى منه تاريخياً . ثمة ، فى المحموعة التى محللها بروب من الحكايات ، أتماط ثلاثه من « أدوات ، حمل إيفان ( بطل الحكايات ) فى الهواء ونقله : هى الحصان الطائر ، والعصفور الطائر ، والقارب الطائر ، ويشهر بروب هنا إلى أن ههذه « الأدوات » هى أيضاً أشكال ( أدوات ) نقل أرواح الموتى ، وأن الحصان هو السائد لدى الشعوب الزراعية والرعوية ، والنسر هو السائد لدى الشعوب الصيادة ، والقارب هوالسائد لدى سكان المناطق الساحلية .

بل ان فوربینس (Forbenius) لیشیر إلی وجو د مرکب کهذا للارواح ( فی شمال شرقی أمبرکا ) .

وبناء على هذه الملاحظة يقول بروب ، أن بإمكان المرء أن يفترض أن المفاهيم الأساسية لتأليف الحكاية أى التجوال ، يعكس مفاهيم حول الأرواح المتجولة الشاردة فى العالم الآخر : ثم يقترح بروب أن هذا المفهوم، مع غيره من المفاهيم ، قد يكون نشأ بصورة مستقلة عن غير هعبر العالم كله ويكمل الانتقال الثقافى وموت المعتقدات الباقى ، وهكذا يفسح الحصان الطائر المكان لظهور البساط السحرى الأكثر تسلية ، لكن بروب يقف عندهذه النقطة قائلا إننا مضينا بعيداً وينبغى أن نترك الأمر للمؤرخين ، إذ أن دراسة الحكاية فى موازاة الدين ومن حيث نفوذها إلا بعد إلى جوانب الإقتصادية والثقافيةللحياة اليوميسة ما تزال نادرة .

ويصف بروب الاستنتاج الذى قدمه هنابأنه الاستنتاج الأكثر عموميةوأساسية لعمله كله ، قائلا : أنه لم يعد ممكناً قبول النظرة التى عبر عنها سببر انسـكى (Speranski) باستحالة الوصول إلى تعميات فى دراسة الحكاية ، ورغم

أنه يقر بأن التعميات التى يصدرها هو ليست إلا محاولة ، فإنه يقترح أنها إذا كانت صحيحة ينبغى أن تقود فى المستقبل إلى سلسلة من النتائج العامة ، وعندها قد يغدو ممكناً أن نفض الأسرار العميقة التى ما تز ال تسربل الحكاية وتحجبها . ١٠ تنظيم الجداول :

ينظم بروب الحكايات التى محللها فى جداول تنشأ من كتابة كل حكاية بوظائفها المكونة فى خط أفتى ووضع الوظائف موحدة الهوية فى جدول شاقو لى(١٣) ويشير إلى إمكانية دراسة كل وظيفة فى كل جدول دراسة مستقلة تماماً ، وبهذه الطريقة تبرز إمكانية دراسة التحولات والتقمصات التى تخضع لها كل وظيفة من وظائف الحكاية ، وسأقتبس هنا جدولين فقط نموذجا لعمل بروب ، يشيران بصيغتهما مباشرة إلى الإمكانيات الجديدة التى تتاح لنا فى دراسة الشعر الحاهلى من خلال المفاهيم المطروحة هنا .

الجــدول I الموقف الأولى :

۱ – التحديد الزماني – المكاني ( « في مملكة ما» ) .

۲ ــ تركيب العائلة :

(أ) تبعاً للأسماء والمكانة ،

(ب) تبعاً لفصلات الشخصيات :

(مرســل ، باحث ، إلخ ) . ٣ ــ عـــدم وجود أطفال ( عقم ) .

٤ - ٥ صلاة من أجل ولادة طفل :

(أ) شكل الصلاة .

ه ـ دوافع الصــــلاة .

٦ - سبب الحمدل :

(أ) عن قصد (سمكة تؤكل ، إلخ).
 (ب) عرضى (إبتلاع حبة فاصوليا ، إلخ).
 (ج) مفروض قسراً (فتاة يختطفها دب ، إلخ).

e a star se ٧ ـ شكل الولاة المعجبزة : (أ) من السمكة ومن الماء . (ب) من موقــد . (ج) من حيوان . ( د ) بطرق أخـرى . ٩ – حالة (الشخص) ، قبل مرحلة تعقيد الحكاية : (أ) إبهامي خارق Fantastic) . (ب) بیتی . (ج) زراعی : ( د ) بأشكال أخرى . ١٠ ــــ ١٥ بطل المستقبل : ١٠ ـــ الاسم ، الجنس . ١١ – النمو السريع . ١٢ ــ علاقة مع موقد ، زماد ۱۳ – صفات روحية . ۱۳ ١٤ – خبث . ١٥ ـ صفات أخرى . ٢٠ – ٢٠ – بطل المستقبل الزائف ( من النمط الأول : أخ ، أخت من والد واحد ) . ١٢ ــ الإسم ، الجنس . ۱۷ ــ درجة القرابة للبطل . . ١٨ ـ صفات سلبية . ١٩ ــ خصائص روحية بالمقارنة مع البطل ( ماهر ) . ۲۰ ـ خصائص أخرى ٢١ ـــ ٢٣ ــ جدال بين الأخوة من أجل السيطرة :

الرؤى المقنعه 🚊 🕅

٢١ -- شكل الجدال وطريقة الحل . ٩٧ ـــ حوار الشرير مع البطل . ٩٨ – ١٠١ – الظهور الثاني (وهو الأول في حالة العوز) للأمرة ( أو غرض البحث) ۲۲ ـ عناصر مساعدة تضاعف . ٢٣ \_ نتيجة الحدال . ۹۸ – طريقة الإدخال في مسار الأحداث . جمعدول (v) من دخول المساعد إلى نهاية الحركة الأولى . ۸۹ — المظهر الفيزيائى . ۸۲ – ۸۹ – المساعد (العنصر السحرى) : ۱۰۱ – الحصائص الفردية المميزة لنظهور الخارجي على مسرح الأحدات (تجلس ٨٢ – التسمية : على شاطىء البحرر .. إلَخ ) . ۸۳ ـــ اشكال الاستحضار . ۱۰۱ – حوار . ٨٤ ــ طريقة الإدخال إلى مسار الأحداث . ١٠٢ ـــ ١٠٥ : الصراع مع الشرير : ٨٥ ـــ الخصائص الفردية المميزة للظهور على مسرح الأحداث . ١٠٢ ــ موضع المعــركة . ٨٦ – المظهر الفيزيائي (الحلقة) . ۱۰۳ - الأحداث السابقة للمعركة ( إخلاء الحقل) . ٨٧ – الموضع الأصلي (له) . ۱۰٤ – أشكال المعركة أو الصراع . star provide ٨٨ – تدريب ( ترويض ) المسماعد . ١٠٥ ــ بعد المعــركة (إحراق الجثة) . and the second ٨٩ ـ حكمة المساعد . ۱۰۲ ـ ۱۰۷ ـ الوسم . ٩٠ - الإيصال إلى المكان الحدد . ۱۰۲ – الأشخاص . ٩١ ـــ أشكال الوصول . ١٠٧ – الطريقة . ٩٢ ـــ تفاصيل موضع الشيء الذي يتم البحث عنه . ۱۰۸ ــ دور البطل . (A) مسحكن الأميرة . ۱۰۹ – دور المساعد ، التثليث . (B) مسكن الشرير ١١٠ – ١١٣ – البطل الزائف (من النمط الثاني – حامل الماء ، قائد ) . (C) أو حلف المملكة البعيدة . • ١١ – التسمية . ۹۳ – ۹۷ – الظهور الثاني للشرير . ١١١ – أشكال الظهور على مسرح الأحداث . ٩٣ ـ طريقة الإدخال إلى مسار الأحداث ( إنه محط لبحث الآخرين .. إلخ ) . ١١٢ – السماوك أثناء المعمركة . ۹٤ – المظهر الفيزيائي للشرير . ١١٣ ـ جوار مع الأميرة ـ خــداع ، إلخ . ٩٥ ـــ الحاشية . ١١٤ – ١١٩ – إزالة المصيبة أو سد العوز : ٩٦ – الحصائص الفردية المميزة للظهور الحارجي على مسرح الأحداث . 50 ٣٤.

١١٤ - تحـرم المساعد . ١١٥ – إنتهاك التحريم . ١٣١ – دور البطل . ١١٧ – دور المسـاعد . ١١٨ – الوســـائل . ١١٩ – العناصر المساعدة مضاعفة مرتين ( مثلثة ) . ١٢٠ – العودة . ١٢١ – ١٢٤ – المطاردة : ١٢١ – إشكال إخطار الشرير بالنجاة . ١٢٢ – أشكال المطاردة . ١٢٣ – أخطار البطل بالمطاردة . ١٢٤ – العناصر المسماعدة مثلثة . ١٢٥ – ١٢٧ – الإنقاذ من المطاردة : ١٢٥ – المنقـــذ . ١٢٦ - أشكال ( الإنقاذ ) . ١٢٧ – سقوط الشرير (١٤) .

- 11

يؤدى الربط بين الشعر الحاهلى من جهة والحكاية(حح) والأسطورة من جهة ثانية إلى فتح آفاق تصورية ومهجية جديدة لدراسة هذا الشعر بين أهمها نقل قراءة من مستوى الفعل الواقعى إلى مستوى الفعل التخيلى ، ومن مستوى القراءة التاريخية إلى مستوى القراءة الإشارية – الرمزية ، ومن مستوى الدلالة التعليدية للتشكل إلى مستوى الدلالة الطقسية للتشكيل ، ثم من مستوى القراءة التجزيئية (السائدة فى الدراسات العربية) إلى مستوىالقراءة البنيوية التى تسعى إلى كشف آلية تشكل النص وشبكة العلاقات التى تتنامى بين وحداته المكونة

فماً بينها ، وبين هذه الوحدات والنص الكلى ، وعلاقة البنية بالرؤيا الجوهرية التى تملكها الثقّافة للإنسان ، والطبيعة والزمن ، أو باختصار ، للشرط الإنسانى في أبعاده المتشابكة المعقدة جميعها .

وعلى مستوى أكثر محدودية ، تسمح النتائج التي وصلها بروب في عييزه للسمات الأساسية للحكاية بالقول أن عدداً من هذه السمات تنتمى أيضاً إلى النص السردى الشعرى الذى يتشكل ضمن التر اث الشفهى وبآ لية التأليف الشفهى و الارتجال كما يدرسه ملهان بارى (Albert Lord) ، وألبرت لورد (Albert Lord)<sup>(1)</sup>. ويتيح لنا هذا التطوير والربط أن نبلور عدداً من الإمكانيات الباهرة التى تولدها هذه الدراسات لتحليل الشعر الحاهلى في أبعاده الكثيرة ، وبشكل خاص على مستوى بنية القصيدة والعلاقة بن الإبداع الفردى والتقليدي في عملية التأليف، ثم العلاقة بن العناص الثابتة والمتغيرة فيها ، يبد أن الحجال الطبيعى لاستجلاء هذه الإمكانيات هو البحث المتخصص الذي آمل أن يصدر قريباً .

- 17

ثمة نقطة أخبرة تستحق أن تثار : هى جلوى الحيار المهجى الذي يقوم به بروب لدراسة الحكاية : وهى قضية ذات أبعاد متشابكة ليس أقلها إثارة للجدل البعد العقائدى ( الأيديولوجى) ويغلب أن يركز على هذا البعد دارسون تتفاوت درجات معرفهم بالتراث الاشكالى (Formalist) ، وعلاقته بالبنيوية ودور الكون اللسانى فى كل مهما ، كما تتفاوت درجات إطلاعهم على الفكر الماركسى وتمثلهم لمهج التحليل فيه ولتطورات المهج فى تجلياته الأدبية ، خصوصاً بعد أن نشأ تيار مستقل كامل مدف إلى بلورة مهج نقدى يوحد بين منطلقات تحليلية ماركسية وبين منطلقات بنيوية ، وعاول إلغاء التعارض الساذج الذى تصور وجوده دارسون مذهبيون بين مفهوم البنية والتاريخ ثم بين الماركسية والبنيوية .

ومع أن إثارة مثل هذه النقطة هنا يبدو إقحاماً في مجال غير مخصص أصلا لدراستها فإن الإشارة إلها ومعالجتها من وجهة النظر المحددة التي اقترحها بروب على قدر من الأهمية وسأقيد طرحى للموضوع بالمجال الذى حدده بروب نفسه ، على أمل أن يتاح لى التركيز عليه ومعالجته بتقص في مجال أكثر ملاءمة .

يناقش بروب أساليب متعددة فى تصنيف الحكايات وتحليلها فى أعمال الباحثين قبله، داخل روسيا وخارجها ، ويكشف عن نقاط الخلل المهجية التصورية فها، ويركز في نهاية إستعراضه لهــــذه الدراساتعلى إثنتين منها : الأوبي تاريخية ، والثانية مغالية في تفكيكها للحكاية إلى متخللات جذرية (motifs) وإعداد (شخصيات) وأفعال (الأبطال) ، واشياء إلخ ، وفي ترميز ها الشكلي لحميم هذه المكونات التي يبلغ عددها أحياناً ٢٥٠ ــ مكوناً ويظهر قصور هـــذا النمط من الدراسة تماماً كما يظهر قصور الدراسات ذات الطبيعة التاريخية التي لا تقوم أولا على فهم سليم لتركيب الحكاية التشكيلي ( المورفولوجي ) ، وفي فقرة من مناقشته يقارن بروب الحكاية باللغة قائلا هل بوسعنا أن نتحدث عن حياة لغة ما دون أن نعر ف شيئاً عن أقسام الكلام ، أي عن مجموعات معينة من الألفاظ المرتبة تبعاً لقوانين تغيرها ! ويرى أن اللغة الحية هي الحقيقة محسوسة وأن النحو هو طبقتها التحتية المجردة Substrata ، ثم يؤكد أن هذه الطبقات التحتيـــة (Substrata) تكمن في الأساس من ظواهر لا تحصى في الحياة أو أن هذه الطبقات التحتية هي بالضبط ما يتوجه العلم بعناية إليه من أجل تحليله وفهمه. وأخبراً يقرر بروبأنه ما من حقيقة محسوسة واحدة بمكن أن تفهم وتفسر دون در اسة أسسها المجردة .

ثم ينقل بروب مجال النقاش إلى ميدان الدراسات التاريخية للحكاية ، بعد أن كان قد قصر عمله على دراسة تركيبها التشكيلي ويقتر ح أن البحث التاريخي قد يكون ظاهرياً أكثر أهمية من الاكتناء التشكيلي ( المورفولوجي ) ، وأن قدراً كبيرا من البحث قدتم في هذا المجال ، بيد أنة محتج بأن المشكلة العامة المتعلقة بأصول الحكايات لم تحل وأن هناك قوانين تتعلق بالأصول والتطورما تز ال تنتظر المعالجة والتطوير .

لكن بدلا من ذلك ، أنجز أكبر قدر من الأبحاث حول قضايا مجددة ، ويرى بروب أن مجرد التعداد الإحصائية للأسهاء والأعمال ليس بذى معنى، ويخم حديثه بالإلحاح على أنه لا ممكن على الإطلاق تحقيق دراسة تاريخية سليمة ما دامت الدراسة التشكيلية ( المورفولوجية ) السليمة لم تحقق بعد (١٦) ، وأننا كنا عاجزين عن تفكيك الحكاية إلى مكوناتها ، فلن نكون قادرين على القيام بمقارنة صائبة ،

وإذا كنا لا نعرف كيف نقارن ، فكيف ممكن أن نضى ، مثلا العلاقات الهندية --المصرية أو العلاقة بين حكايات الحيوان اليونانية والهندية ، إلخ ، وإذا كنا لانستطيع مقارنة حكاية بأخرى فكيف ممكن أن نقارن بين الحكاية والدين أو الحكاية والأسطورة : وعند هذا المفصل تبلغ حجة بروب ذروة أهميتها إذ تتجاوز مشكلة الأصول على مستوى التأثيرات وهجرة الحكايات لتتناول الأصول فى وجودها الثقافى الكلى - أى بوصف الحكاية نشاطاً إنسانياً مرافقاً لنشاطات أخرى جوهرية كالأسطورة والدين وبوصف هذه النشاطات جميعاً قابلة للتفاعل والتطوير المتبادل بحيث يساعدنا كل مها على فهم الآخر تاريخياً وفى بنيته الكلية .

أخيراً يقول بروب أن جميع الأسئلة المتعلقة بدراسة الحكايات تؤدى إلى حل المشكلة بالغة الأهمية التي ما تزال دون حل وهي سر التشابه في الحكاية عبر العالم كله (تماماً كما أن جميع الأنهار تصب في البحر) .

كيف نفس تشابه حكاية الملكة – الضفدع فى روسيا وألمانيا وفرنسا والهند ولدى هنود أمريكا الحمر ، وفى نيوزيلنده فى وضع لا يمكن فيه البرهان على وجود إتصال بين شعوب هذه المناطق ! إن هذا التشابه ، فى عرف بروب ، لا يمكن أن يفسر إذا كنا نحمل التصورات الخاطئة حول طبيعته ، فالمؤرخ الذى لا يملك خبرة فى الدراسة التشكيلية ، سيخفق فى رؤية تشابه قائم فعلا وسيغفل عن مصادفات هامة جداً بالتسبة لعمله لأنه لا يستطيع أن يلحظها ، وعلى نقيض ذلك ، فإن المتخصص فى التركيب التشكيلى قادر ، حن يكون ثمة تشابه يمكن تبينه ، أن يظهر ويؤكد أن الظواهر المتشابهة هى دائماً

« نستطيع أن نرى ، إذن ، أن الكثير الكثير يتوقف على دراسة الأشكال ، ولن نرفض أن نحمل على عاتقنا عبء المهمة الحام ، التحليلية ، المجهدة إلى حد بعيد التي يزيدها تعقيداً أنها تتناول من وجهة نظر المشكلات الشكلية التجريدية . ذلك أن مثل هذا العمل الحام « غير الشيق ، هو سبيل من سبل تعميم بنيانات « شيقة ، (١٧) .

في فصول أخرى ، بعد أن يكمل بروب تحليله للحكاية ووصفها يعود إلى مناقشة العلاقة بين البنية والتاريخ ، أو بين الأصول في أبعادها التاريخية المرتبطة بالثقافة ، في بناها الكلية ، بالدين والأسطورة والحياة اليومية والاقتصاد، وبين الأصول في تجليانها على مستوى إشكالية التطابق في البنية بين الحكايات المتباعدة ز مانياً ومكانياً ، ويسهم بحثه ، هنا وهناك في تأسيس منظور قادر على رؤية الموضوع ر وية تركيبية تسهم في بلورة منهج لدراسة العلاقة بين البنية والتاريخ في صورة روية تركيبية تسهم في بلورة منهج لدراسة العلاقة بين البنية والتاريخ في صورة جنينية ، وسيكون لهذا المنهج الجنيبي أثره الحاسم فعا بعد في تطوير مناهج أكثر روائة الموافقة المنهج المنه المائي المنافقة بن البنية والتاريخ في صورة والثقافة والمجتمع ، بل وفي فهم البني الأكثر جزئية وعددودية تكوين الوجود الإنساني .

٤.

و أواه ، يا أو تنابشتيم ، ماذا أفعــل ، أين أسـير ! لقــد تسـلل البلى إلى أطراف و حيثا قلبت وجهى أجــد الموت » . . . جلجامش : ملحمة جلجامش ، و بقيت متــل السـيف

عمرو بن معد يكرب مسالك الأبصار ، مخطوط

و كيف لقساء من تحت القبور » . .

ف\_, داً » . . .

، پهلهل بن ربيعة ( الاصمعيات ، ٥٣ ) .

« وكل ذى غيبسة يؤوب وغسائب الموت لا يؤوب » . . . بر قومى الحمهسرة . ١٠٠ فليس السدلسو إلا بالرشاء » عدى بن حاتم الطائى

( ديوان الشعر العربي : ١ / ٢٧١ )

## أبعاد أولى للتحليل البنيوي القصيدة المفتاح معلقة لبيد

الفصل الأول

 $> \Lambda_{i_1}$ 

a ta sa ka 1

<u>æ</u>

and the second second

. .

لم تستطع الدراسات الحديثة للشعسر الجاهلي أن تعمق فهمنا لبنية القصيدة الجاهلية إلى درجة تتجاوز بكثير ما وصلته آراء نقاد القرون الثلاثة الأولى بعد الهجرة . بل أن الآراء الحديثة فى الواقع صيغت فى قوالب أقل مرونة ، وهى تشى بميل أكثر حدة إلى التعميم ، كما أنها أقل حساسية وتبصر من آراء النقاد الأوائل وهى فى الوقت نفسه تصدر عن درجة من المعرفة والألفة بالشعر الجاهلي أدنى من معرفة الأوائل. ويبقى مقطع ابن قتيبة المشهو رالذى يحاول فيه أن يصف العملية طور بها الشاعر الجاهلي قصيدته أحد أعمق المقاطع النقدية المتعر الجاهلي أدنى حساسية وتبصراً (١) . وهو على الأقل متلك من الموضوعية والتواضع ما بحله ينسب الرأى المعبر عنه فى مقطعة إلى « بعض أهل الأدب » ، دون أن يدى ولا ينعت البنية بأنها وجود تقليدى الشعر الجاهلي كله . إلا أن أكثر جوانب ولا ينعت البنية بأنها وجود تقليدى فرضها التراث الشعرى وغياب الرغبة للدى ولا ينعت البنية بأنها وجود تقليدى فرضها التراث الشعرى وغياب الرغبة لدى ولا ينعت البنية بأنها وجود تقليدى فرضها التراث الشعرى وغياب الرغبة لدى ولا ينعت البنية بأنها وجود تقليدى فرضها التراث الشعرى وغياب الرغبة لدى تفسير وظيفى أيضاً ، وتكمن وظيفيته فى أن القصير أن علمي أن قلبة بعنسير وظيفى أيضاً ، وتكمن وظيفيته فى أن التفسير المتضمن فى مقطع ابن قببة تفسير وظيفى أيضاً ، وتكمن وظيفيته فى أنه يؤكد أن علية مو ابنى المرعبة لمرى ولا ينعت البنية بأنها وجود تقليدى فرضها التراث الشعرى وغياب الرغبة لم

نشرت هذه الدراسة بالانكليزية فى المجلة العالمية للمؤاسات الشرق الأوسط ، مج ٢ ، ع ٢ ( كبر دج نيسان ١٩٧٥) صص ٤٨ – ٨٤ ، وكانت قد كتبت بين ١٩٧١ – ١٩٧٤ . وهى تشكل حلقة اولى فى سلسلة متكاملة من الدراسات التى أحاول فيها تطوير منج بنيوى لتحليل الشعر ٢ لحاهلى . وقد نشرت المنقة الثانية ، وهى تحليل بنيوى مفصل لملقة امرى، القيس ، بالانكليزية أيضاً فى مجلة دراسات آداب الشرق الأوسط « فيلادلفيا ، ١٩٧٦ » ص ص ٣ – ٧١ . وينوى لهذة الدراسات تشكل تتاباً مستقلا يصدر بالإنكليزية والعربية فى مستقبل قريب . فى الدراسة الحالية تعديلات طفيفة على الأصل الانكليزي ، وفقرة جديدة أضيفت اليه هى فقرة (٧ – ٢) .

ونشرت الترجمة العربية للدراسة في فيلة المعرفة المدد ١٩٥ – آياد – سايو ١٩٧٨ ، والعدد ١٩٩ حزيران – يونيو ١٩٧٨ .

للقصيدة . وبهذا المعنى ، فإن ملاحظة ابن قتيبة هى أيضاً بنيوية ، لأنها تعاين بنية القصيدة المفردة لا فى عــزلة عن ، بل فى إطار من ، علاقتها بنى قصــائد أخرى فىالتراث (٢) .

وقد قام عدد من الباحثين حديثاً بمحاولات لوصف بنية القصيدة الجاهلية إلا أن المحكات النقدية التي تتمحور حولها معظم هذه الدراسات ذات طبيعة منطقية (٣) ، و لم تأت هذه الدر اسات بنتائج كبيرة الأهمية ، كما أنها لم تحدث أثراً حقيقياً في الآراء السائدة المقبولة حول بنية القصيدة لأنها ، عموماً ، وقعت في خلط واضح بين التصورات الحديثة للوحدة بما فيهاالوحدة العضوية عند كولريدج ، وبين التطور والإنتقال المنطقيين من موضوع إلى آخر في القصيدة (٤).

1-1

تهدف الدراسة الحاضرة إلى إقتراح الخطوط العامة لمهج نقدى جديد هو ، من حيث الطاقات الكامنة فيه ، أغنى مردوداً وأعمق قدرة على إضاءة بنية القصيدة من المناهج السابقة . ويفيد هذا المهج من النظريات النقدية الحديثة ومن البنيوية ، وبشكل خاص من منهج التحليل البنيوى للأسطورة كما طوره واستخدمه كلود ليثى – شتراوس (٥) .

فى خطوة تالية ، سأقدم تحليلا تطبيقياً ، يمثل نمو ذجاً لاستخدام المنهج المطور ، لواحدة من القصائد الرئيسية فى التراث العربى ، هى معلقة لبيد بن ربيعة العامرى ، وسأشير إليها منذ الآن بعبارة « القصيدة – المفتاح » . وإذ تقدم هذه الدراسة ، يؤمل أن تشر إهتماماً جديداً بالموضوع وتؤدى إلى ردود فعل من قبل باحثين آخرين فى مجال الدراسات العربية وخارجه ، لعدل ذلك أن يؤدى فى النهاية إلى وضع بنية القصيدة فى منظور جديد وأن نخلق نظرة مختلفة جدرياً عن النظرة السائدة إلى الشعر الحاهلى : طبيعته ، ومعناه ، وتقنياته وتطوره . إلا أنه ينبغى أن يؤكد أن التحليل المقدم هنا يمثل عمد لا فى طريق الإنجاز قد يستغرق تبلور نتائجه النهائية عدداً من السنين ، لا آراء نهائية فى صياغها ،

- Y

التعميمات السائدة حول بنية القصيدة هي في أساسها ذات طبيعة انطباعية ، لأنها تصدر عن قراءة لعدد محدود من القصائد . ويصعب على الباحث أن يغالب الشك في أن معظم الدراسات الحديثة مبنية على المعلقات بالذات . إذ أنه ليس ثمة هن تحليل شامل ، منتظم ، حتى لجزء من الشعر الحاهلي يمكن أن يعتبر ممشلا حقيقياً لهذا الشعر (٦) ، ومع أنه ينبغي الاعتراف بأن صعوبات كبيرة تواجه محاولة القيام بمثل هذا التحليل الشامل ، فلا بد من البداية بداية حقيقية .

ولعل الضرورة القصوى أن تكون تناول التراث الشعرى قصيدةقصيدة ، والدراسة الحالية تشكل محاولة أولى لإنجاز هـــذا التناول باختيارهاقصيدة واحدة لتركز عليها ، وقد يبدو هـــذا الاختيار عشوائياً ، وهو فى الواقع كذلك إلى حد بعيد ، لكنه ليس عشوائياً بشكل مطلق .

ذلك أن اختيار القصيدة ينبع من حدس عميق بأن رؤياها الأساسية للوجود تحتل مكاناً مركزياً في الشعر الجاهلي كله ، ثم من كونها ، على الأقل بنبوياً ، إحدى أكثر قصائد التراث تشابكاً وتعقيداً وغنى ، وهكذا فإنها تفرض على الباحث أن يطرح عدداً من الأسئلة أكثر تنوعاً وشمولية ، وإذا كان ثمة من حاجة لتبرير بداية كهذه ، فإن التبرير مكن أن يستقى من كون هذا المنهج قد برهن على غنى إمكانياته وطاقاته في در اسة ظاهرة أخرى عميقة الغنى والتعقيد هى الأسطورة . لكن منهج ليني – شتر اوس لا يتبع هنا بشكل أعمى ، بل تنبنى بعض مبادئه النظرية الجوهرية ، وكذلك بعض مصطلحاته ، وتعدل أحياناً تعديلا طفيفاً . إلا أنه ليس في نينى أن أعامل القصيدة وكأنها أسطورة ، لأن الشعر و الأسطورة ليسا ذوى الجوهرية ، وكذلك بعض مصطلحاته ، وتعدل أحياناً تعديلا طفيفاً . إلا أنه ليس في نينى أن أعامل القصيدة وكأنها أسطورة ، لأن الشعر و الأسطورة ليسا ذوى قد نينى أن أعامل القصيدة وكأنها أسطورة ، لأن الشعر و الأسطورة الما في نينى أن أعامل القصيدة وكانها أسطورة ، لأن الشعر و الأسطورة الما في نينى أن أعامل القصيدة وكانها أسطورة ، لأن الشعر و الأسطورة الما في نينى أن أعامل القصيدة وكانها أسطورة ، لأن الشعر و الأسطورة ليسا ذوى في نينى أن أعامل القصيدة وكانها أسطورة ، لأن الشعر و الأسطورة الما في نينى أن أعامل القصيدة وكانها أسطورة ، لأن الشعر و الأسطورة الما في نينى أن أعامل الشائية وستعالج الما النقطة بدقة أعمق في سياق آت . أما والآن ، فيهمني تأكيد وجهة نظر حول الحصيلة المحتملة لتحليل الشعر و الأسطورة تختلف عن وجهة نظر ليني شتر اوس الذي يقول :

لا ليس ثمة من نهاية حقيقية للتحليل الأسطوري ، ليس ثمة من وحدة خبيئة تبنى لتدرك بعد اكتمال عملية تحليل الأسطورة إلى مركباتها.إذ يمكن للخطوط المضمونية أن تقسم إلى أجزاء أصغر فأصغر إلى مالا نهاية....وليست وحدة

**\$**¥

الأسطورة أبدأ أكثر من وحدة إنجاهية أو إسقاطية ولا مكن لها أن تعكس حالة ما أو لحظة معينة للأسطورة . أنها ظاهرة من ظواهر الحيال ، تنبع من محساولة التفسير » (۷) .

على العكس من ليثى – شتر اوس (٨) ، أميل شخصياً إلى الاعتقاد بأن عدداً كبيراً من القصائد ممتلك وحدة خبيئة تبتى لتدرك عبر عمليات تحليل تختلف در جات عمقها ، رغم أن ذلك طبعاً يعتمد على التفسير (وكون طريقة ما فى التحليل قد تقود إلى اكتشاف وحدة من نمط معين ، تخفق طريقة أخرى فى جلائها ، لا يعنى بذاته إنتفاء وجود وحدة خبيئة فى القصيدة ، ولا وجود وحدة واضحة كذلك). وفى هذا السياق ينبغى أن تعاين كل قصيدة مفر دة معاينة مستقلة متعمقة .

٣- مسرك عليل ١٥٠ قصيدة جاهلية (٩) من صياغة النظرية التالية حول لقد أمكن تحليل ١٥٠ قصيدة جاهلية (٩) من صياغة النظرية التالية حول بنية القصيدة الجاهلية : يمكن أن يميز ، تحت الحيوط المعنوية المتعددة (موتيف) ، و الحركات الكثيرة المختلفة للخيوط المضمونية في الشعر الجاهلي ، تياران من التجارب الحذرية يشكلان ثنائية ضدية . التيار الأول تيار وحيد البعد ، يتدفق من الذات في مسار لا يتغير ، محسداً إنفجاراً إنفعالياً يكاد أن يكون لا زمنياً وخارجاً عن السيطرة لا يكبح ، أما الثانية فهو تيار متعدد الأبعاد ، أو هو بالأحرى نقطة إلتقاء ومصب لروافد متعددة : لتيارات تتفاعل وتتواشج ، ويكتمل التبلور ألنهائي لهذا النمو في سياق زمني ومجسد علية خلق للفاعليات المعاكسة وتحقيق للتوازن بين الأضداد في الوعي .

يتجسد التيار الأول ، على صعيد التجربة ، فى سيطرة نبض واحد وحالة إنفعالية مفردة هما خصيصتان مميزتان لأنماط شعرية مثل الهجاء ، وشعر الحب ، وبعض قصائد الحمر ، والمرثية ، والقطع الوصفية القصيرة التى تبرز ذاتاً معينة أو منظراً ما عن طريق التفاصيل الحسية والبصرية الدقيقة اللماعة ، وتمثل النمط الثانى مستوى من التجربة أكثر جذرية وعمقاً فى دلالاته الوجودية من النمط الأول ، هو مستوى الكينونة على شفار السيف التى عاناها الإنسان الجاهلى . ويشكل هذا التوتر السياق الكلى الذى تنمو فيه القصيدة وتتسع . هنا يتواشع الاحتفاء بالحياة

ويلتحم مع إحساس مأساوى بحتمية الموت والطبيعة اللانهانى للحياة نفسها ، والعكس بالعكس ، ويمكن أن تسمى هذه الإزدواجية بين الابجابى والسلبى زمن التوتر الأبدى القائم كل لحظة ، ويتجسد كل من هذين التيارين فى الشعر الجاهلى فى بنية متميزة . إذ عيل التيار وحيد البعد (ت. و. ب.) إلى التبلور فى إحدى البنيتين التاليتين الطاغيتين :

٢ ــ ما ممكن أن يسمى البنية متعددة الشرائح ( ب. م. ش. ) :

أما التيار متعدد الأبعاد (ت. م. أ. ) فإنه ، كما تقتر ح القصائد المحللة لأغراض هذه الدراسة ، يتبلور دائمًا في بنية متعددة الشرائح ، وتقدم أي قصيدة هجاء مُوذجية مثلامو ضحاً على طبيعة التيار وحيد البعد من نمط البنيةو حيدة الشريحة (١٠) ، بينما تمثل التيار وحيد البعد من نمط البنية متعددة الشرائح مرثية أبى ذؤيب الهذلى المشهورة في أبنائه والتي ستناقش في (ف٢٠٩ يلي) (١١). أما التيار متعدد الأبعاد لمان المثل الأكمل عليه هو معلقة لبيد ( القصيدة – المفتاح ) التي سيتناولها التحليل بدءاً من (ف ٤ یلی) . ثمة فرق جوهری بین (ب . و . ش . ) من جهة وبین كل من (ب . م . ش . ) و (ت . م . أ . ) من جهة أخرى ثانية : هو أن (ب و ش ) تتميز بغياب الزمن منها ، ولا يعنى هذا أن (ب و ش ) لا زمنية ، فهي من دون شك تنتمي إلى سياق زمني معين ، ما يعنيه هو أن الزمن ومروره لا يشكلان سياق التجربة التي تتجسد في ﴿ (ب و ش ) ، ولا يلعب الزمن دوراً تكوينياً فاعلا في أعطاء (ب و ش) بنيتها وقيمها الدلالية (السمانتيكية) إلا في حالات نادرة ملتبسة سأدرس إحداها في ما بعد . وعلى العكس من ذلك ، فإن (ب م ش) و (ت.م. أ.) يشبكان الزمن من حيث هو تجربة جذرية ، ومن حيث هو قوة فاعلة تكون وعي الشاعر ورؤياه للوجود وتصوغهما . ولذلك ، فإن كلا النمطين يشبكان عملية سرد حدثى تصور كائنات معينة فى سياق زمنى من التغير والاستمرارية (الثبات) ، ومن هنا يشكل وصف الأطلال وحدة مكونة في البنية متعددة الشرائح ، رغم أن الأطلال ، لأسباب أخرى تتعلق بطبيعة (ب م ش)، ليست كثيرة الظهور فيها حين تكون تجسيداً ( ت. و. ب. ) .

الرؤى المقنعة = 8 \*

## $(1+1)^{n+1} = (1+1)^{n+1} =$

لاعتبارات عملية ، لن أقدم هنا التحليل المتقصى للقصيدة – المفتاح والذى يعتمد عليه تمييز العناصر الفاعلة بنيوياً فى كل وحدة مشكلة (١٢) من وحدات القصيدة . وسأقتصر على اكتفاء وحدة الأطلال إكتناها دقيقاً (الأبيات ١ – ١١) من النص المثبث أدناه ) ، من أجل إضاءة منهج التحليل ذى الأهمية الجذرية فى هذه الدراسة كلها ، وبعد ذلك سيخصص جزء من المناقشة للعناصر المهمة بنيوياً هذه الدراسة كلها ، وبعد ذلك سيخصص جزء من المناقشة للعناصر المهمة بنيوياً وستجتمع هذه العناصر فى مخطط بنيوى نجلو العلاقات الداخلية بينها ويبر هن أنها وهو » حسزم من العلاقات (١٣) ، وأنها عكن أن تدرس أيضاً تبعاً لهذا التحديد : ثمة عاملان نجعلان الاكتفاء المتقصى لوحدة الأطلال فعلا ضرورياً :

١ – يعتمد التصور الذي تطوره الدراسة الحاضرة لبنية القصيدة اعتماداً كلياً على منحى مغاير للطرق التقليدية في تحديد القيمة الدلالية (السيانتيكية) للوحدات المشكلة للقصيدة وفي تأويل خصائصها البنيوية .

٢ – الشروح والتعليقات التقليدية على القصيدة ، بل على الشعر الجاهلى كله ، قاصرة قصوراً مدهشاً ، ذلك أن هذه الشروح ذات منحى فقه – لغوى ( فيلولوجى ) سائد وهى لا تتحرك إلا على المستوى اللغوى السطحى للقصيدة (١٤) . وهى كذلك شروح أنتجها كتاب تحددت وجهات نظرهم وآراؤهم بطريقة محددة لمعاينة اللغة ، والشعر ، وعملية الحلق الفنى ذاتها ، طريقة ليس فى مقدورها النفاذ إلى البنية العميقة للقصيدة – المفتاح بشكل خاص أو إلى بنية الشرعر الحاهل بشكل عام .

ينبغى التذكير بأن القضية الأساسية التي تدور حولها الدراسةاخاضرة هي بنية القصيدة . في القصيدة الجاهلية ، يبرز التنوع في الخطوط المضمونية بروزاً واضحاً ويتميز مشكلا ملمحاً يسهل إدراك كونه أحد الملامح الأساسية للقصيدة . لكن سؤالا مهما يفرض نفسه : هل يصح وصف هذا التنوع بأنه تفتت بنيوى وانعدام للوحدة (أو بنية متفتتة) ؟ أم أن التنوع يمثل ، على صعيد تحتى عميق

بعيد الغور ، بنية للتجربة ومنحى خاصاً فى معاينة الواقع ، منحى يتجسد بعد ذلك فى بنية متعددة الشرائح قادرة على نقل هذه الرؤية وإيصالها بصورة أكثر حدة وتجلياً وكمالا من أى بنية أخرى ؟

أحد المنطلقات الأساسية التأويل المقدم في هذه الدراسة هو التشابه المثير الذي يمكن رصده بن بنية الأسطورة ، خصوصاً كما محللها ليثي – شتر اوس ، وبن ابنية (ت. م. أ.) هل ممكن ، على أساس هذا التشابه ، أن نتحدث عن "البنية الأسطورية "ل – (ت. م. أ.) ؟ وما هي النتائج التي قد يقود إليها تطبيق مهج ليثي – شتر اوس البنيوى في تحليل الأسطورة على (ت. م. أ.) ؟ هذان السؤ الان بين أهم الأستلة التي ستحاول الدراسة الحاضرة أن تجيب عليها ، لا في إطار تنظيرى بالضرورة ، بل بتطبيق المنهج البنيوى ، في مرحلة تالية ، على القصيدة – اللفتاح أولا ثم ، بطريقة مقارنة ، على قصيدة أخرى من المط (ب. م. ش.) . إلا أن المرحلة الأولى من الدراسة الا تمام من المط (ب. م. ش.) . إلا أن المرحلة الأولى من الدراسة لا تمثل منهجاً بنيوياً محكماً حرفياً ، بل منهجاً أطوره ذاته عبر اللغة ، التي مختلف دورها في الشعر إختلافاً جوهرياً عن دورها في الأسطورة مما يلاحظ ليثي – شتر أوس نفسه (١٥) . والمهج المنويا محكماً حرفياً عن وعقق ذاته عبر اللغة ، التي يختلف دورها في الشعر إختلافاً جوهرياً عن دورها في الأسطورة مما يلاحظ ليثي – شتر أوس نفسه (١٥) . والمهج المالور هنا عثل صياغة أولى ومحتاج، ذاته عبر اللغة ، التي يختلف دورها في الشعر إختلافاً جوهرياً عن دورها في الأسطورة مما يلاحظ ليثي – شتر أوس نفسه (١٥) . والمهج المالور هنا عثل صياغة أولى ومحتاج، دون شك ، إلى تنقية وتشذيب وصقل كما قد محتاج إلى تعديل . ويؤمل أن مثل هـدا الصقل والتعديل سيصبحان ممكنين كلما حلات قصـائد جديدة أكثر تنوعاً واختلافاً .

## القصيدة - المفتاح : معلقة لبيد بن ربيعة :

١ - عفت الديسار محلها فمقسامها بمنى تأبد غولهسا فسرجسامهسا
 ٢ - فمدافسع الريان عرى رسمهسا خلقساً كما ضمن الوحى سلامها
 ٣ - دمن تجسرم بعسد عهد أنيسهسا حجج خلسون حلالها وحرامهسا
 ٣ - دمن تجسرم بعسد عهد أنيسهسا حجج خلسون حلالها ورامهسا
 ٤ - رزقت مرابيع النجسوم وصسامها ودق الرواعد جودها ورهامهسا
 ٥ - من كل سارية وغساد مسدجسن وعشيسة متجساوب أرزامهسا

طرد الفحسول وضربها وكدامها قسد رابسه عصيانها ووحامها قفر المراقب خوفها آرامهـــا جزءأ فطال صيامه وصيامها حصد ، ونجح صريمة إبرامهـــا ريح المصايف سومها وسهامهما كلخان مشعلة يشب ضرامهما كلخسان نار ساطع أسنامها منه ، إذا هي عردت ، إقدامها مسجورة متجاوراً قلامهما منه مصرع غابة وقيامها خذلت وهسادية الصوار قوامها عرض الشقائق طوفها وبغامهما غبس كواسب لايمن طعامهما إن المنايا لاتطيش سهامها يروى الخمائل دائما تسجامهما بعجوب أنقاء بميل هيامهما فى ليلة كفر النجوم غمامهسا كجمانة البحرى سل نظامهما

٢٥ ــ أو ملمع وسقت لأحقــب لاحــه ٢٦ - يعلو بها حلب الإكسام مستحجاً ٢٧ – بأُحـزة الثلبوت يربــأً فوقها ۲۸ - حتى إذا مىلخا جمسادى ستمسة ٢٩ – رجعا بأمرهما إلى ذي مــــرة ۳۰ – ورمت دوابرهما السفا وتهيجت ٣١ - فتنازعه سيطاً يطبر ظـلالـه ۳۲ – مشمولة غلثت بنابت عرفسج ۳۳ – فمضى وقدمهما وكمانت عمادة ٣٤ – فتوسطا عرض السرى وصدعا ٣٥ ـ محفوفة وسط اليراغ يظلهـــا ٣٢ – أفتلك أم وحشيــة مسبوعــة ٣٧ – خنساء ضيعت الفحريو فلم يحرم ۳۸ ـ لعفسر قهد تنازع شلب ۳۹ – صادفن منه غمرة فأصبنها ٤٠ - ياتت وأسبسل واكف من دمسة ٤١ - تجتاف أصلا قالصاً متنبداً ٤٢ – يعلسو طريقسة متنهما متواتر ٤٣ - وتضيُّ في وجسه الظلام مثيرة

بالجهلتين ظبازها ونعامهما عسوذأ تأجل بالفضاء بهامهسا زبحر تجحد متونها أقصلامهكا كففأ تعسرض فموقهن وشامهسا صمماً خوالد ما يبين كلامهما منها وغسودر نومها وثمامهـــــا فتكنسوا قطنأ تصر خيامهما زوج عليه كالحة وقسرامهما وظباء وجسرة عطفأ أرآمهسا أجزاع ابيشة أثلهما ورضامهما وتقطعت أسبسامها ورمامهسسا أهل الحجاز فمأين منك مرامهـــا فتضمنتهما فسردة فرخامهما منها وحاف القهمر أو طلخامها ولشبر واصل خلسة صرامهسا باق إذا ضلعت وزاغ قوامهما منها فأحنق صلبها وسنامهما وتقطعت بعد الكلال خدامهما صهباء راح مع الجنوب جهامها

۲ – فعلا فروع الأيهقان وأطفلت ٨ – وجسلا السيول عن الطلول كأنَّها ٩ – أو رجع واشمة أسف نؤورهــــا ١٠ - فوقفت أسألهما وكيف سؤالنا ۱۱ – عريت وكان بها الجميع فابكروا ١٢ – شاقتاك ظعــن الحي حين تحملوا ۱۳ – من کل محفسوف بظل عصیسه ۱٤ – زجلا كأن نعساج توضح فوقها ١٥ – حفسزت وزايلهما السيراب كمأنها ١٦ – بل ما تذكر من نوار وقد نسأت ١٧ – مرية حلـت بفيد وجـــاورت ١٨ – بمشارق الجبلين أو بمحجــر ۱۹ - فصوائق إن أيمنت فمظنية ۲۰ – فاقطـــع لبانة من تعرض وصله ٢١ – وأحب المحساءل بالجزيل وصومه ٢٢ – بطليح أمدفسار تركن بقيـــة ۲۳ – فإذا تغالى لحمهـــا فتحسـرت ٢٤ - فلها هباب في الـزمـــام كأنهـــا

٥٣

فرط وشاحى إذ غدوت لجامها ۳۲ \_ ولقيد حمدت الجي تحمل شکي حرج إلى أعلامهن قتامها جج \_ فعلوت مرتقباً على ذى هب\_\_وة ٢٥ \_ حتى إذا ألقت يداً في كــافـــر وأجن عورات الثغور ظلامهمها جرداء بحصر دونها جسرامهما ٦٢ ـ أسهلت وانتصبت كجدع منيفة حيى إذا سخنت وخف عظامها ٣٧ ـ رفعتهما طمرد النعام وفوقسه ٦٨ \_ قاقبت رحالتهما وأسبل نحرهما وابتل من زبد الحميم حزامهما ورد الحمامة إذ أجل حمامهما ٦٩ ـــ ترقى وتطعـــن في العنان وتنتحي ترجمي نوافلها ويخشى ذامها ۷۰ \_ وكثيرة غرباؤهما مجهولة جن البدى رواسياً أقدامهما ٧١ – غلب تشذر بالذحول كمانهما يوماً ولم يفخر على كسرامهسا ٧٢ \_ أنكرت باطلهها وبوت بحقها مغالق متشابسه أعسلامهسا ٧٢ - وجزور أيسار دعوت لحتفها ٧٤ – أدعــو مهن العــاقر أو مطفــل بذلت لجيران الجميع لحامهما ٥٧ \_ فالضيف والجار الغريب كأنما مبطا تبالة مخصباً أهضامها ٧٦ - تأوى إلى الأطناب كسل رذيسة مثل البلية قالص أهدامهما خلجا تمسد شوارعا أيتامها ٧٧ \_ ويكللون إذا الرياح تناوحيت منا لـزاز عظيمة جشمامهـ ٧٨ \_ إذا إذا التقت المجامع لسم يسزل ومغذمر احقوقهما هضامهما ۷۹ – ومقسم يعطمى العشيرة حقمها سمح كسوب وغائب غنامهما ۸۰ ـ فضلا وذو کسرم يعين على الندى ٨١ - مَن معشر سنت لهــــم أباؤهم ولكل قــوم سنبة وإمامهـــا

٤٤ - حتى إذا حسر الظلام وأسفسرت بكرت تزل عن الثرى أزلامهما ۵۶ - علهست تردد فی نهساء صعائد ۲۱ – حتى إذا يئست واسحت حالق لم بيبله إرضاعهما وفطامهما ٤٧ – وتسمعت رز الأنيس فراعهما عن ظهر غيب والأنيس سقامها ٤٨ - فغدت كلا الفرجين تحسب أنه مولى المخافة خلفها وأمسامهسا ٤٩ – حتى إذا يتس الرمساة وأرمىاسوا غضفأ دواجن قافلا أعصامها ٥٠ ــ فلحقسن واعتكسرت لها مدرية كالسمهسرية حدها وتمامهما ۱۵ – لتذودهن وأيقنت إن لهم تسذر أن قد أحم مع الحتوف حمامها ٥٢ – فنقصدت منها كساب فضرجت بدم وغودر في المكر سحامهما ٥٣ - فبتلك إذ ارقص اللوامــم بالضحى واجتاب أردية السراب إكامها ٥٤ – أقضى اللبانة لا أفسرط. ريبـــة أو أن تلوم بحاجة لوامهـــــا ٥٥ - أو أم ذكن تدرى نـــوار بأننى وصال عقسد حبائل جذامهسا ٥٦ - ت-راك أمكنة إذا لمم أرضهما أو يعتلق بعض النفوس حمامها ٥٧ - بلّ أنت لا قدرين كسم من لبلة طلق الحذيذ لهوها وندامهما ٥٨ – قــد بت سامرها وغاية تاجــر وافيت إذ رفعت وعز مدامهــــا ٥٩ – أغلى السباء بكل أدكن عسانسق أوجونة قدحت وفض ختامهما ٣٠ – باكرت حساجتها اللجاج بمسحرة لأعل منها حين هب نيامهما ا٦ – وغسداة ريح قسل كشفت وقرة إذ أصبحت بيد الشمال زمامها ١٢ - بصبوح صافية وجناب كرينة بموتسر أتسأدالسه إبهامهسسا

٨٢ - لايطبعون ولا يبـــور فعـالهـم اذ لا تميل مع الهوى أحلامهـا
٨٣ - فبنى لنا بيتاً رفيعـاً مسمكــــه فسما إليه كهلها وغلامهـا
٨٢ - فاقنع مما قسم المليك فإغـــا قسم الخلائق بيننا علامهــا
٨٨ - وإذا الأمانة فسمت فى معشـــر أوفى باعظم حقنــا قسامهــا
٨٨ - وهم السعاة اذا العشيرة أفظعت وهم فوارسها وهم حكامهـــا
٨٧ - وهم ما يليمية المتجاور فيهــم والمرملات إذا تطاول عامهـا
٨٨ - وهم العشيرة أنيبطئ حامــد أو أن يلوم مع العدو ليامهـا
٢٢ - ٤

تستهل القصيدة – المفتاح بوصف الديار الدارسة في مني ( الأبيات ١ – ١١ ) ، ثم تنمى صورة للنساء الراحلات مع القبيلة ( ١٢ – ١٩ ) . بعد ذلك يشهر الشاعر إلى توتر يسود العلاقة بينه وبين نوار محبوبته ( ١٩ – ٢١ ) ، ويقول أنه سيصرم علاقته بها ويرحل على ناقته عبر الصحراء . وتؤدى هـــذه الإنطلاقة إلى تطوير وصف للناقة (٢٢ – ٥٣) ، إلا أذ الوصف ايس وصفاً مباشراً تصويرياً (فوتوغرافياً) في طبيعته ، إذ أن الناقة تبرز أولا من خلال علاقة تؤسس بينها وبين سحابة ، ثم بينها وبين نمطين من الحيوانات الحمر الوحشية ( الأنثى والذكر ) والبقر الوحشي ( الأنثى وولدها ) ، وتر وىالقصيدة قصة مفصلة عن كل من هذين الزوجين . أما الوصف المباشر الصريح للناقة فإنه يتم فى حيز إثنين فقط . تعود القصيدة عند هذا المفصل لتقدم إشارة جديدة إلى التوتر الذى يسود العلاقة بين الشاعر ونوار ، ولتؤكد كبرياء الشاعر وعزمه على صرمهــــنه العلاقة (٥٤–٥٦) . ويتطور هذا التأكيد إلى إعتزاز عميق لدى الشاعر بذاته وبنظام القيم الذى يؤمن به ( ٥٧ – ٧٧ ) . وتمتزج بهذا الإعتزاز إشارات إلى أفعال شجاعة وقوة من جانب الشاعر وفرسه ( التي تخصص لها خمسة أبيات ) . ويتنامى الإعتزاز الشخصي إلى إعتزاز بالقبيلة ( ٧٨ – ٨٨ ) تشرخه إشارة مفاجئة في البيت الأخبر إلى وجود لئام بين أفراد القبيلة عيلون إلى أعدائها .

يمثل ما قبل حتى الآن تخطيطاً موجزاً وسريعاً لما أسميه والحركات المشكلة للقصيدة . ويلاحظ فوراً أنه ، إبتداء من البيت ( ١٩ ) ، تسيطر على القصيدة درجة عالية من التعقيد والتشابك البنيويين . ليس ثمة من إنقسامات متكاملة نهائية الحدود ، بل إن النسق الناشىء من المكونات » الناقة – الأتان – البقرة « والنسق الناشىء من المكونات « الشاعر – نوار – الصرم » يتقاطعان ويتشابكان فى نقاط على فترات متغايرة الأطوال . أما الحركة الأخيرة ، حركة الإعتزاز الفردي ، والحماعى ، فإنها تنساب بانسجام وتعومة فى مجرى محدوده أكثر نهائية وتحدداً . وأما الحركة الأولى حركة الأطلال، فإن التحليل المتقصى التالى سيحاول أن يضىء خصائصها إضاءة عميقة .

يعتبر المعلقون والتقليديون والدارسون المعاصرون القسم المتعلق بالأطــلال تعبيراً عن شعور عميق بالأسى والفقدان يعانيه الشاعر عندما يعود إلى الأطلال ويراها دراسة مدمرة (١٧) . ليس من غرض هذه الدراسة أن تناقش هــذه النظرة إلى الأطلال ومدى صحتها من حيث هى تفسير عام ينطبق على الأطلال في الشعر الجاهلي كله . لكن الدراسة الحاضرة ستحاول أن تظهر أن النظرة المشار إليها غير صحيحة من حيث هى وصف لخصائص قسم الأطلال في القصـيدة - المفتاح بالذات .

على صعيد إنفعالى صرف ، يتميز قسم الأطلال موضع الدراسة بالغياب المطلق منه لأى تعبير مشحون إنفعالياً ، وتبرز الكلمة الإنفعالية الأولى فى نهاية هـــــذا القسم ، حيث يوصف رحيل النساء ، والكلمة التى تستخدم هنا ليست حادة الشحنة إذ أن الشاعر يقول ببساطة « شاقتك ظعن الحى » . يلفت هذا الغياب النظر فوراً ، ويثير حس الغرابة ، فى ضوء طغيان التفسير التقليدى للأطلال وشعبيته . إلا أن هذا الغياب ليس الحصيصة الوحيدة المهمة والمثيرة للاستغراب فى هذا القسم ، ذلك أن المشهد نفسه ، والذى يفترض أنه مشهه للخراب الشامل والحواء ، ليس فى الواقع كذلك .

٥V

يتمسلو الإشارة الأوفى السريعة إلى أن الديار قد عفت مباشرة عنصر من المفارقة (Paradox) يتشكل في اللفطة و تأبد ، وتحاصر الفكرة كلها أطراف ثنائيتين صديتين : محلها - مقامها ( المحل مكان للنزول المؤقت - المقام مكان للإقامة المستمرة ) ، غولها – رجامها ( مكان منخفض – مكان مرتفع ) . وقد تعنى تأبد ببساطة «هجر وخلا» لكنها قد تعنى كذلك «خلا، إنما من الإنسـان فقط ( . أى أن الحياة ما تز ال موجودة فيه إلا أنها تتخذ صورة حيوانية لا إنسانية. أما البيت الثانى فإنه يثبر الدهشة بصورة فورية ، بسبب صورة مجارى الماء التي تبرز فيه ، إذ أن إدخال صورة الماء والمجارى التي يتفجر منها إلى المشهد العام له دلالاته – رغم أنه يأتى في مظهر نني لوجود الماء الآن ، في اللحظة الحاضرة ، ومجارى المياه عارية . إلا أن إسم المكان نفسه دال ، فهو الريان : أى أن الرواء خصيصة أساسية دائمة من خصائص المكان تمنحه ، بسبب دممومتها فيه ، إسمه (الذي يشتق من الرواء) . إلا أن أعمق ملامح البيت دلالة هي الصورة الشعرية نفسها ، التي يحاول الشاعر عن طريقها إضاءة خصائص مجاري الماء بربطها ( عن طريق النشبيه ( لا بعنصر فيزيائي معرى ، دارس الملامح ، بل بعملية زمنية تكون حصيلتها النقيض المباشر للعفاء والإمجاء والعراء . هكذا توصفمدافع الماءومجاريه بأنها عريت كما محفظ الحجر الكتابة المنقوشة فيه تخلدهاو بمنحها الديمومة . أهذا تناقض ! أينبغي أن نطرح البيت جانباً ونعتبر ، تشويهاً لأصل أدق، أو أن نحاول تصوير شبه فيزيائي (١٨) ! إجابة هذا الكاتب على كلا السؤالين إجابة بالنبي . ذلك أن ما تقدمه هذه الصورة مفارقة جذرية وجوهرية (١٩) : إذ تضاء عملية سلبية عبر عملية إبجابية : وكلا العمايتين تنبع من حركة الزمن ومروره – الزمن في مروره مجسود الأشياء ويعربها ، لكنه في الوقت نفسه مخلد الأشياء وتمنحها الدمومة :

يبرز البيت الثالث مفهوم كمال حركة من حركات الزمن ( تجرم ) وف المحظة نفسها مفهوم جزئية حركة أخرى من حركات الزمن ( حجج ) . اكمنه يشكل كذلك ثنائية ضدية أساسية أخرى ( حلالها – حرامها ) . أهذا إذن كل ما يتكون منه الزمن ؟ سنوات حلال وسنوات حرام ! أهذه هي الحصيصة الوحيدة للزمن ، للسنين التي عبرت ؟ أم أن هذه خصيصة لكل من السنين التي عبرت بصورة

إفرادية ؟ أذلك هو الإطار التصورى (Conceptual) الوحيد الذي يمكن ضمنه تحديد الزمن أو السنة المفردة ؟ هل الشاعر ، ببساطة ، يستخدم صيغة جاهزة ، أم أنه إضطر إلى إستخدام الثنائية تحت ضغط القافية ؟ الإحمالان الأخيران ، فى رأيبى ، من السطحية بحيث يستحيل قبولهما (٢٠). ويمكن تقديم إجابة أكثر سلامة من وجهة نظر بنيوية بالإشارة إلى السياق الكلى لحياة العربي فى صحرائه ضرورى جداً أن نسترجع سياق البحث الدائب عن الماء والمرعى ، سياق الغارات والغزو ، والحروب التي أدى إليها هذا البحث (كما أدت إليها عوامل أخرى) .

فى هذا السياق يصبح تقسيم السنة إلى أشهر حلال وأشهر حرام – فى محاولة لتنظيم حياة الإنسان وخلق شىء من الإحساس بالأمان ، فيها بدلا من تركها عرضة بشكل مستمر للخطر ، والخوف ، والتوتر – فى جوهره محاولة لجلق وسيط من الحياة والموت . ذلك أنه لا ىمكن أن ينفى الموت بشكل مطلق باعتبار السنة كلها حراماً منع الغارات والقتال فيهاً ، لأن هذا سيمنع أيضاً البحث عن الماء والمرعى ، ونتيجة لذلك فإنه سيمنع الحياة ذاتها وبطريقة متشابهة لا يمكن أن تنفى الحياة نفياً مطلقاً (وتؤكد فى الوقت نفسه ) بالسماح بالغارات عبر السنة كلها ، لأن الحياة لا يمكن فى موقف كهذا أن تبقى وتستمر إلا على حساب الحياة نفسها : يبقى الأول – يفى الثانى . من هنا يتكون تصور الشاعر للزمن فى إطار لغة الحيساة والموت ، الحسلال والحرام .

ينمى البيت الرابع الطبيعة التضادية للأشياء (طبيعة المفارقة فها ) إلى الذروة إذ يصف الأطلال بأنها « رزقت » المطرم، وتحمل لفظة « رزقة » أكثر الصور حدة وإستثارة حتى الآن . ثمة قوة خفية (الطبيعة !) منحت الأطلال رزقها . ( المطر ) – الذى يقدم أيضاً فى إطار ثنائية واضحة ( جودها – رهامها ) . إلا أن هذه الثنائية تختلف عن الثنائيات السابقة لأن فاعلية طرفها فاعلية إنسجام وتناغم ، لا فاعلية حركتين فى اتجاهين متضادين ، وهما يتجهان معاً إلى خلق الحياة ( الحصب والإخضرار فى المشهد كله ، وكذلك إلى بعث الحياة ، فى شكلها الحيوانى ، ضمن المشهد . وتستمر ظاهرة الثنائيات التى سيطرت على القصيدة حتى الآن ، وتتبلور فى البيت إلحامس حيث تربط الغيوم إلى ثنائية محدة من

سياقات الزمن : الصباح (سحابة صباحية) - المساء (سحابة مسائية) ، ويبدو تأثير أصداء الرعود وكأنه يكثف إستجابة أطراف الثنائيات السابقة ويعمقها, فجأة تنفجر الحياة بحيوية وإشعاع باهرين ، وبحسبة بصرية لامعة ، تنفجر التربة المخصبة بالإمهقان (ولاختياره بالذات دلالة واضحة، لأن الإمهقان نمثل توسطاً بين الحياة اللاإنسانية الوحشية وبين الحياة الإنسانية : فهو نبات برى ، لكن كلا الإنسان والحيوان يستطيع أن يأكله ( ، ومن جهة أخرى ، وعلى صعيد أغنى فى دلالته ، تتجلى الحيساة بشكلها الحيوانى فى أعمق أشكالها دلالة : الولادة والأطفال ، ويفيض الفعل « أطفلت » ثراء وإشعاءاً ، إذ يؤكد تجسدد الحياة واستمراريما .

و ممثل التجدد والإستمرارية ، بدورهما ، فاعلية زمنية هي تجلى البدايات الجديدة ، والحصب الجديد ، والوعد فى وسط العفاء والإمحاءوالبتر . ومن الشيق أن الحيوانات التي ثبر ز في سياق الأطلال ليست حيوانات متوحشة ، بل حيوانات جَميلة ، مسالمة هي الظبَّاء والنعام . لماذا هذا النمطان ! ثمة ثنائية أخرى : الظباء تتكاثر عبر الحمل وتشكل الجنين والولادة داخل الرحم وجسد الأم ، كالإنسان – أما النعام فإنه يتكاثر عبر البيض وتفقيسه خارج الرحم وجسد الأم، خلافاً للإنسان. إلا أن الحصيلة النهائية واحدة وهى إنجاب الأطفال الذين بجسدون قدرة الحياةعلى أن تجدد نفسها في لجة الدمار والموت . هكذا يفارق شكل من أشكال الحياة مستقرة ا تاركاً وراءه العراء والجدب فقط ، إلا أن شكلا آخر من أشكال الحياة يرد ليؤكد الحياة ذاتها . ثم أن ثمة البقرات الوحشية أيضاً ، وهي تبرز في وضع هنيء : رائق ، تجلس بأمان ودعة مع أطفالها التي أنجبتها حديثاً في وسط الخصب ( لو أنجبتها خارج هذا الخصب ثم أتت بها إليه ) . المشهد إذن مشهد من الانسجام الآمن والكينونة معاً بين الأمهات والأطفال ( وهي ثنائية أخرى فاعلية طرفيها تناغمية تتحرك باتجاه خلق الحياة وتأكيدها ) . ويسمح الأمان وغياب الخطر للأطفال بالطواف فى جماعات صغيرة فى الفضاء الرحب . أى فضاء ! كان يفتر ض في السياق المكانى أنه شريط ضيق بين التلال ، إلا أنه الان أبعاد طليقة و انفتاح، عرض وامتداد ، يبدو العالم كله مسرحاً للحياة الجديدة ، للتناغم والكينونة الآمنة الوادعة بين أطراف الثنائية : الأم – الولد . وثمة أهمية جوهرية في ملاحظة الغياب المطلق

للذكر ( أو الآباء ) من السياق المكانى . الإناث وحدهن هناك ، وهى القوى المباشرة للتوالد وتجديد الحيـــاة .

هل المشهد مشهد مؤقت عابر ؟ هل الحياة نتاج لحظة ستتلاشى كالومضة ؟ يعيد البيتان الثامن والتاسع إبراز صورة التخليد (منح الحلود) ، إنما بشكل أكثر مباشرة ونصاعة وبهراً . لقد عبرت السيول . أهى سيول مدمرة . ؟ لم لا . لقد كانت السيول فاعلية خلق للحياة حين جاءت وهى الآن تنأى (والنأى أيضاً حركة للزمن : القرار والرحيل) . وبعد هذا النأى تختفى صورة الحياة الثرة الغنية الحصبة ، إذ تختفى الحيوانات من المشهد . ما يبتى هو الأطلال نفسها فقط لكما ، مرة أخرى ، ليس الحط الدلالى المسيطر خط العفاء والزوال ، إذ أن الطلول تضاء عبر صورة للبقاء والكينونة الأبدية المتجسدة فى الكتابة وخلود ما يكتب . والتشبيه هنا ليس تشبهاً جامداً لا زمنياً بل أنه ليخلق عملية حركية زمنية لا حالة قرار والفعل « تجد » فعل جوهرى الأهمية فى الصورة كلها ، إذ أن ما يقال هو أن الأقلام تجد الكتابة (وستجدها إلى الأبد) بدلا من أن يقال أنها « جددتها » .

لقد نسب البقاء والدممومة حتى الآن وبصورة مطلقة إلى فاعلية إنسانية ، إنما بطريقة غير مباشرة ، ويأتى البيت التاسع ليجلو هذه النسبة ومجعلها أكثر صراحة ومباشرة ، إذ أن الدمومة الآن تحدث نتيجة لفعل واشمة تعيد الوشم مرة بعد مرة ، وتجدده . ومن جديد تخلق عملية زمنية ، لاحالة جامدة ، حركة ضمن سياق زمى : إعادة خلق ، إعادة تشكيل وصياغة ، إعادة تأكيد لشىءكان من قبل وسيكون ، إعادة خلق ، دائماً وباستمرار . فالزمن لم يدمر ومح ، رغم الفعل الذى إستهلت به القصيدة « عفت الديار » . وصورة الواشمة تجدد وشمها ونؤورها تشير إشارة باهرة إلى ما يقال هنا ، ذلك أن الوشم يتشكل فى حلقات ودواثر مغلقة ، ويتحرك كل شىء هذه الحركة ، حتى الزمن يتحرك حركة دائرية ، معيداً الحلق ، مجدداً، ومؤكداً من جديد .

الثنائية الأخيرة هى ثنائية الإنسان ـــ الطبيعة الميتة : الإنسان يتساءل ويسأل لكن الطبيعة لا تجيب . الطبيعة خالدة أبدية « خوالد » ، وهى تعبر ، إنما بطويقة غامضة لا بلغة صريحة مفهومة . الإنسان يسأل بوضوح ، لكنه يحار فى كون

أسئلته ، ذات جدوى ، فى كونها ذات دلالة ومعنى أو عبثاً مطلقاً . ومن جديد نجد أنفسنا فى نقطة البدء ، لحظة يبدأ الإنسان بهجرة الديار والنأى عنها . لقد تحركنا حركة دائرة تامة ، لتنهى الآن أمام ثلاث ثنائيات : القرار – الرحيل ، الإخصاب – العقم ، النؤى (من خلق الإنسان) . الثمام (من خلق الطبيعة) . وطرفا الثنائية الأخيرة مجران ، يتركان وراء الركب المبتعد ، وهكذا تنتهى حركة الأطلال فى القصيدة .

۲ – ٤

وردت ، فيما سبق ، إشارات متعددة للسياق الزمني للقصيدة ، للحركات -فى الزمن ، ولحركات – للزمن . وعلى هذا المستوى ، فإن أهم ملمح هو السياق الزمني لحركة الأطلال بوصفها حركةمتكاملة من حيث علاقتها بالقصيدة باعتبارها كلا متكاملا . زمن الأفعال جميعاً ، منذ الكلمة الأولى « عفت »وحتى نهاية حركة الأطلال هو الزمن الماضي ، باستثناء الفعلين «تأجل » في البيت السابع ، « ويدبن » في البيت العاشر . وبحدث الفعل الأول في سياق الكينونة معاً والتناغم بِينَ الأمهات والأطفال ( العَبْنَ ) موحياً ، في إحمَّال ، بأن وجو دعلاقات تناغمية بِين الطرفين كَانَ ، وسيبقى ، منبعًا للأمان المطلقو السلامة بالنسبة للأطفال والسلام الدائم بالنسبة لكلا الطرفين . أما الفعل الثانى فإنه يقع مجسداً لولع دائم إلا أنزمن ؟ الأفعال ليس أهم خصائصها، بل أن العلاقات بين هذه الأزمنة هي مصدر الدلالة ( والتأكيد على العلاقات أساس جذرى من أسس البنيوية بكل أنماطها ) . يبدأ الشاعر بجملة خبرية تصور الحالة الحاضرة للديار ،و ممكن أن نسمى هذه اللحظة لحظة (B) ، وقد يكون الشاعر ، في اللحظة (B) ، واقفاً فعلا على الأطلال . لكن السياق الزمني ، في البيت الرابع يشبع لهوها غامضاً : « رزقت » مرابيع النجوم . متى حدث هذا ؟ في اللحظة (A) ؟ بالتأكيد لا ، في اللحظة (B) مرة ثانية ؟ ، بالتأكيد لا . بمكن أن تسمى اللحظة الفعلية لسقوط المطر اللحظة (C) ، إلا أن علاقتها باللحظتين (A) و (B) صعبة التحديد - هل هي بن (A) و (B) ؟ قد تكون ـ يأتى البيت السادس ليصف نمو النباتات وولادة صغار الحيوان . وتتلو لحظته اللحظة (C) و ممكن أن تسمى (D) . ويستخدم

البيت السابع صيغة من صيغ الحضور ، ، هي صيغة إسم الفاعل ساكنة ، وفعـــلا في الزمن الحاضر ، هو تأجل ، ولا يبدو أن إستخدامها يتم بغرض تعميق تصاعد المشهد المصور وحسيته فقط . ويزيد البيت الثامن من كثافةالسياق الزمنى وتشابكه وتعقيده ، إذ تر د الجملة « وجلا السيول » . متى تم ذلك ؟ يفتر ض أن هذه اللحظة الجديدة (B) تتلو اللحظة (D) . يبدأ البيت العاشر بالفعل « فوقفت » ، الذي يفرض سؤالا مهما : كيف ترتبط اللخظة الزمنية لهذا الفعل باللحظات الزمنية الأخرى ! إنها بالتأكيد لا تتلو (E) مباشرة ، بل تأتى بعد كل اللحظات الأخرى باستثناء لحظة البيت الثالث (B) بسنين أي أن الشاعر يعود إلى حيث بدأ . ويبدو أن الدائرة الآن قد إكتملت . إلا أن البيت الحادى عشر يأتى ليعيدنا إلى الوراء حيث اللحظة الماضية للبيت الأول (B) ، ثم يعيدنا إلى اللحظة التي كانت فها القبيلة كلها معاً في الديار ، أي لحظة (A) ، في مرحلة ثانية من القصيدة ، في البيت (٥٧) ، يبدو أن الشاعريوجد في اللحظة ( X ) في زمن حاضر آخر جدبد : بعيداً عن الأطلال ، وقد عاد إلى حيث كانت القبيلة كلها معاً وهو خاطب نوار ـ وفى هذه اللحظة بعود إلى ماض بعيد لروى قصصاً عن نبله ، ثم يتحرك إلى الأمام ( زمنياً ) عائداً إلى الحاضر ليصف القبيلة ، وستناقش هذه الإنكسارات والنقـــلات المتعددة في السياق الزمني للقصيدة في الفقرة التالية . يتخلل حسر كة الأطلال كلها ، ويتحرك عبر لحمتها ، عدد من الثناثيات الأساسية : الجفاف والجدب / النداوة والخصب، السكون / الحركة ، الصمت/ الصخب ، الظلام / النور ، التغطية والإخفاء / الجـــلاء والكشف . وجميع

عام ، وخصوصاً فى قصيدة التيار متعدد الأبعاد التى حددت فى مطلع هذه الدراسة ع – ٤ بحلو تحليل سياق القصيدة الزمنى ، بذسق علاقاته الانكسارية المتنقل من وحدة مشكلة إلى و حدة مشكلة أخرى ، خصيصة قد لا تدرك دلالاتها وأهميتها مباشرة، إلا أنها قد تبرهن بعد تأمل عميق على كونها ذات أهمية قصوى . ذلك أنالشاعر ، فى لحظة الحلق والتكوين الشعرى ، ليس واقفاً فى الحقيقة على الأطلال ، بل أنه

٦٢.

هذه الثنائيات ثنائيات أساسية لا في القصيدة وحدها بل في الشعر الحاهلي بشكل

على مسافة زمنية ما منها . وقد تمثل هذه المسافة فترة زمنية قصيرة ، أو مرحلة زمنية طويلة تقاس بالسنين . ويوحى وجودهذه المسافة بأن تجربة الأطلاللم تكن واقعية يكون فيها الشاعر واقفاً فعلا على الأطلال، بل تجربة تخيلية (خيالية) إبداعية ، قد تكون إعادة خلق واستحضاراً لتجربة ماضيةشخصية ، لكنها قد تكون أيضاً فعل خلق تخيلياً صرفاً . ويفرض الاحمال الأخبر فوراً السؤال التالى : هل تحقق وحدة الأطلال وظيفة رمزية صرفاً ، بدلا من أن تكون تمثيلا لحدث وقع بالفعل وقام الشاعر بتسجيله ببساطة كما رآه ؟ لماذا إختارالشاعر هذا الخط المعنوى المعين ولماذا أضفى عليه هذه الخصائص بالذات ؟ كان الشاعر ، رغم أنه ينتج ضمن تراث منالتقاليد الصارمة ، ما يز ال يمتلك القدرة والقوة على إختيار حقل ما من الخصائص التي يتمتع بها كائن أو ذات معينة، دون حقل آخر (٢١). ولذلك فإن فعل الإختيار الذي قام به بذاته ، لا بد أن يمتلك دلالات خاصة . وأن كون الشعراء المختلفين يضفون على الأطلال خصائص مختلفة، ويختار أحدهم أن يحكم تصوير ملمح معين أو ذات معينة بتفصيل وتدقيق بيما يمر على ملمح آخــر مروراً لمحياً ، فما مختار شاعر آخر البركيز على مجموعة أخرى من الصفات والملامح ، لحقيقة مهمة . هل تستخدم الحصائص المختارة فى القصيدة بوصفها تقنية تقليدية فقط لأن التراث الشعرى يطالب باستخدامها بهذه الطريقة ؟ أم أن هذه الخصائص المختارة ترتبط بنيوياً بالوحدات المكونة للقصيدةوتفرضها الرؤيا الجوهرية الأساسية للواقع التي تأتى القصيدة تجسيداً لها ؟ من أجل الإجابة على هذا السؤال ينبغي أن يتم تحليل متقص للتراث الشعرى كله . أما فيما يتعلق بالقصيدة – المفتاح موضع الدراسة ، فإن هذا الكاتب يطرح فرضية جوهرها أن خصائص وحدة الأطلال ليست إعتباطية أو مفروضة من قبل التقاليد التراثية (٢٢) ، بل أنها تمتلك قيمة رمزية لا تقل أهمية دورها الأساسى بالنسبة للتجربة ، أو المعنى أو المحتوى الكائن في القصيدة ، عن أهمية أي وحدة أخرى . ويتضح هذا بجلاء في وحدة الظباء والنعام والبقر الوحشي كما أظهرت الدراسة أعلاه ، فإن اللحظة الزمنية لهذه الوحدة تسبق من حيث ترتيبها التاريخي لحظة الإحتكاك البصرى الذي حدث ( في الواقع أو على صعيد تخيلي ) بين الشاعر والديار ، إذ أن الديار فى اللحظة الأخبرة ( الاحتكاك البصرى ) كانت لها الخصائص المنسوبة إليها إبتداء

من البيت الثامن بعد أن جلت عنها السيول ، وسواء أكان الشاعر يعيد خلق تجربة غابرة ( رؤية الديار بالية ) أم محلق مشهداً ما تحليلاً ، فإن من المستحيل عليه أن يكون قد عاين بصرياً ، أورأى أدلة تشير إلى ، تفجر الحياة فى صورة النبات والظباء والنعام والبقر الوحشى مع أطفالها ، فى لحظة الحلق الشعرى نفسها . وتمتلك هذه الحلخلة للزمن وتكسير مستوياته وهذا الخلق لواقع تحيلى صرف ، خصائصها البنيوية الدالة الخاصة بها . فهى من جهة أولى قد تعين على جلاء وجه شبه عميق ، على صعيد بنيوى ، بين مقومات القصيدة ومقومات الأسطورة لكنها، على صعيد آخر مختلف ، مكن أن تعاين على أنها تعكس دافعاً تكوينياً قد يكون شبه عميق ، على صعيد بنيوى ، بين مقومات القصيدة ومقومات الأسطورة لكنها، على صعيد آخر مختلف ، مكن أن تعاين على أنها تعكس دافعاً تكوينياً قد يكون هذا لا يقدم صورة لفظية لمشهد قائم فى الواقع الخارجى ، ولا محاكى " الواقع هنا لا يقدم صورة لفظية لمشهد قائم فى الواقع الخارجى ، ولا محاكى " الواقع معاكاة دقيقة صادقة ، بل أنه ليخلق واقعاً طرياً كل الطراوة وجرداً نجريداً مطلقاً ، ولذلك فإن ما مخلقه لا مكن أن يكون إعتباطياً خالياً من الدلالة الإشارية . من الرؤيا الى يوحى بها المستوى السطحى لوحدة الوقع ألمي من الدالة الإشارية . من الرؤيا الى يوحى بها المستوى السطحى لوحدة الأط من الدلالة الإشارية . من الرؤيا الى يوحى بها المستوى السطحى لوحدة الأط-لال كار أما الدراسات

حاولت فقرة ( ٤ – ٢) أن تحدد ما أسمى هناك القيمة الدلالية ( السمانتيكية ) لوحدة الأطلال ، وكان ضرورياً أن يقدم التحليل المسهب الذى قدم لأسباب ذكرت فما سبق لكن ثمة سبباً آخر دعا إلى الإسهاب ، وهو أن تحديد القيمة الدلالية لقصيدة ما ممثل الخطوة المهمة الأولى فى عملية مناقشة بنيما . ولا يكفى على الإطلاق أن يترجم بيت من الشعر إلى صيغة تقرير نثرى لمعنى . وهنا قد يتعتر تطبيق التحليل البنيوى الأسطورة على الشعر ، لأن هذا التحليل ، كما يتجلى فى عمل ليتى – شتر اوس يركز على الفكرة ، أو المضمون العارى المجرد ، أو « القصة » القائمة . فى القصيدة وأن القصة بحد ذاتها كافية فى الأسطورة لتحديد القيمة الدلالية وحزم العلاقات التى ستشكل أساس تفسير الأسطورة . إلا أنه – رغم أن كلا التحليلين : تحليل الأسطورة وتحليل القصيدة متمان بشكل أساسى بالقيمة الدلالية والعلاقات فى الأسطورة والقصيدة متمان التحليل الأخير ( للقصيدة ) نينا من مناصر الأسطورة والقصيدة – فإن التحليل الأخير ( للقصيدة ) الما الموات فى

\_ ٥ \_\_

الرؤى المقنعة ٥٥

من القصيدة قد لا تكون أساسية في تحليل الأسطورة . والقيمة الدلالية للقصيدة، والعلاقات الداخلية التفاعلية فمها لا تحمل وتنقل عن طريق القصة المروية فمها فقط ، بل عن طريق عناصر متعددة ومستويات متداخلة تنبع من ألبنية اللغوية المعينة التي التي تتجسد فمها القصيدة (٢٣) . وكما لوحظ من قبل فإن دور اللغة في الشعر مختلف جوهرياً عن دورها في الأسطورة . وقد أدرك ليُّق – شَرَّ اوس نفســه هذا المحور الأساسي وعلق عليه أهمية كبيرة (٢٤) .

بمكن الآن تسجيل القيمة الدلالية وحزم العلاقات المميزة فى التحليل المقدم فيما سبق فى مخطط بسيط ( مخطط I ) . يبدو أن التقوير الجوهرى، أو المضمون الجوهرى ، لوحدة الأطلال يشغل نفسه بعملية التغير ، بحركة الزمن وتأثيره الجذرى فى الواقع . وسيصاغ هذا المضمون فى إطار عمودين مجلوان طبيعة التغبر الضدية أوالمفارقية : التغبر من حيث هو فاعلية موت ( قوة موت) والتغبر من حيث ( قوة حباة ) : التدمير والإخفاء ـــ البناء وإعادة الخلق .

| (I) | bes |
|-----|-----|
|-----|-----|

|                            | (1)         | کھط (            |                  |               |
|----------------------------|-------------|------------------|------------------|---------------|
|                            | التغسير     |                  | التغيير          |               |
|                            | الماء يجف   | ن الماء والكلأ ) | الديار ( بحثاً ع | القبيلة تهجر  |
| عن الثربة                  | السيول تجلو | Ĺ                | وز الموت وتبوّ   | القبيلة تتجا  |
| 4                          | التربة عاري |                  | تيها المطر       | البر بة يبارك |
|                            | لا نباتات   |                  | سو               | النباتات تنه  |
| <u>ح</u>                   | لا حيوانات  |                  | ترد الأطلال      | الحيوانات     |
|                            | لا إنســان  |                  | تنتج وتتكاثر     | الحيوانات     |
| نة موتا أبديا ، ولا تجيب   | الطبيعة مي  | ىيش نى           | آمنة سالمة ، تع  | الحيوانات     |
| إنسان السائل               | ∦ ±         |                  | سلام مع أطف      |               |
| تهجسره نوار                | الشماعر     | حرام             | من خلال إلى      | الزمن يتغير   |
| حادة ، لا أطفال ، لا توالد | غياب الس    |                  | •                | -<br>-        |
| خلق لاحيــاة               | ۲           |                  |                  |               |
| بر من حسرام إلى حسلال      | الز من يتغ  |                  |                  |               |
| المسوت                     |             | • . • .          | الحي_اة          |               |

بجلو المخطط (I) (التغير – الحياة / التغير – الموت ) تصور الشاعر الأساسي الزمن ، وهو في الجوه. والنهاية تصور للحياة والموت . فالتغير تجسيد جلى لثنائية صيدية :

فهو القوة الموسمية التي تدمر وتبتر ، لكنه في الوقت نفسه القوة التي تخاق وتجدد الحياة . والحياة والموت يتز امنان ( يوجدان وجوداً متز امناً في المكان )في حركة الزمن وحركة الإنسان إذ مجر الأرض التي جفت وماتت ، بحثاً عن أرض جديدة تهب الماء والمرعى والقوت . ولا يقوم الإنسان بأى جهد لجعل الأرض تمنح ما لا تخلقه الدورة الموسمية ذاتها في التربة ، فالزراعة وتمط الحياة للزراعية المستقرة غائبان غياباً مطاقاً . و تفعل الثنائية الضدية المسار إلها على أكثر من مستوى : (١) الإنسان / الطبيعة (٢) الإنسان / الحيوان (٣) الإنسان ( ذكر ) / الإنسان (أنْي ) . و ممثل التغير والدورة الموسمية ثنائية ضدية لكل من هذه العناصر إفرادياً ومن حيث هي أطراف في وحدات ثنائية أيضاً .

هكذا بمثل الوجو د المتز امن للحياة والموت الرؤيا الأساسية لهذه الوحدة المكونة ذلك أن كلا من الإنسان والحيوان يبرزان في ضوء يوحى بأنهما يلعبان دوراً توسطياً (mediation) بين الحياة والموت . ولا ينهى هذا التوسط الموت من حيث هو الحقيقة المهائية ، بل محاول أن يؤكد إستمرارية الحياة : بالنسبة للإنسان بتقسيم الزمن إلى حلال وحرام وبالبحث المستمر عن مصادر جديدة للماء والمرعى والقوت ، وبالنسبة للحيو ان بالبحث وبنتاج الصغار . وإنه لعل درجة من الأهمية أن تكتنه القصيدة كلها من أجل أن يكتشف ما إذا كانت هذه الرؤيا للزمن ، للواقع ، للموت والحياة رؤياالقصيدة الجوهرية من حيث هي كل متكامل وبنية تعنى ، أو لم تكن .

حين يطبق المنهج هنا في التحليل على القصيدة كلما ، فإنه بجـــلو العملية التي تفصح بها القصيدة من ذاتها وتتكون ، و ممكننا من أن نرى أن القصيدة تنمو وتتقدم عبر الثنائيات الضدية، واللفظية التي تنشر خلال نسيجها كله (كما ستؤكد

الدراسة المفصلة لشرمة الحيوان فى القصيدة القسم الثانى من هذا البحث) . وهذا المبدأ يصف نمو القصيدة فى كل وحدة مشكلة من وحداتها إلا أن سؤ الا جوهرياً يفرض نفسه حين يتقرر هذا المبدأ : هل تشكل العملية الموصوفة هنا جوهر نمو القصيدة من حيث هى بنية متكاملة كلية ! بكلمات أخرى ، هل تر تبط الوحدات المشكلة واحدتها بالأخريات ارتباطاً ضدياً ، أى بوصفها ثنائيات ضدية تنفاءل ، حين تشكل وحدات مكونة إجمالية (٢٥) ، بمصطلح كلود ليتى – شتر اوس ، بالطريقة نفسها التى ترتبط بها الوحدات الإبتدائية الجزئية (٢٦) التى تؤلف ضد هذه الوحدت المشكلة ذاتها ؟

يبد و ضرورياً هنا أن تقدم صيغة عامة تنبع من دراسة ال ١٥٠ قصيدة المشار إليها فى فقرة سابقة . لقد أظهرت الدراسة الأولية أنه من الممكن أن يقترح أن القصيدة متعددة الشرائع يمكن أن تقوم على إحدى الطريقتين التاليتين من التفاعل بين شرائحها المشكلة :

 ١- يمكن أن ترتبط الشر ائح ارتباط ثنائيات ضدية خلال القصيدة كلها (وهذه خصيصة من خصائص النمط (ت م أ) .

٢ – ممكن أن ترتبط الشرائح ارتباط بنى مفتوحة ، متوازية هى فى جوهرها ذات طبيعة تكرارية ، لا لغوباً ، وإنما على مستوى العلاقات التى تتألف ملها الشرائح ، وهمكذا تمتلك البنى المفتوحة الحصائص ذاتها ، ويصبح تأثير الشريحة المفردة تأثيراً تكثيفياً وتعميقياً لدرجة الحدة التى تمتلكها الرؤيا الأساسية فى القصيدة، وعلى مستوى أعمق ، يصبح تأثير الشريحة المفردة ـ وذلك أكثر أهمية ـ تأثيراً يؤكد « كوننة التجربة » الأساسية فى القصيدة . وهذه خصيصة النمط (ب م ش) يؤكد « كوننة التجربة » الأساسية فى القصيدة . وعلى ماتوى أعمق ، يصبح تأثير الشريحة المفردة ـ وذلك أكثر أهمية ـ تأثيراً من النمط (ب م ش) يؤكد « كوننة التجربة » الأساسية فى القصيدة . وهذه خصيصة النمط (ب م ش) يؤكد « كوننة التجربة » الأساسية فى القصيدة . وهذه خصيصة النمط (ت و ب ) .

فى النمط (ت م أ) قد تمتلك أطراف الثنائيات الضدية وظيفة توسطية ، أو قد تؤكد إمكانية تجاوز الموت والتسامى عنه ، دون نفيه . أما فىالنمط (ت و ب) من (ب م ش) فإن الرؤيا ذاتها وحيدة البعد إلا أن كوننة التجربة قد تعيد إلى القصيدة درجة ما من التوازن وتؤدى إلى تفريغ جزئى للتوتر . فى القصيدة –

المفتاح (وهى من النمط ت م ب) ، ترتبط الوحدات المشكلة بالطريقة (١) أى بوصفها أطرافاً فى ثنائيات ضدية ، كما سيضح فى الفقرة ٧ – ١ .

٧.

سيكون مجدياً ، فى هذه المرحلة من تطور الدراسة ، أن يوجه شىء من الاهتمام إلى ظاهرة على درجة قصوى من الأهمية أشير إليها بإيجاز أثناء تحليل وحدة الأطلال ، هى وفرة المزدوجات والثنائيات الضدية ( المزدوجات ثنائيات لفظية العلاقة بين طرفيها ليست علاقة ضدية ) على مستوى البنية اللغوية السطحية الصرف للقصيدة . وسأعزل الآن هـده الثنائيات بنوعها ( ثم أناقش دلالتها البنوية فى فقرة تالية ) ، وأرتبها فى جدول تشير الأرقام الواقعة إلى يسار الصفحة فيه إلى رقم البيت الذى ترد فيه الثنائية :

إ – محلها ومقامها (۱) .
 ٢ – حلها ومقامها (۳) .
 ٣ – جودها ورهامها (٤) .
 ٣ – جودها ورهامها (٤) .
 ٩ – سارية وغاد ملجن (٥) .
 ٩ – ظباؤها ونعامها (٢) .
 ٢ – نؤيها وثمامها (١١) .
 ٢ – أسبابها ورمامها (١١) .
 ٨ – واصل خلة صرامها (٢٠) .
 ٩ – صلبها وسنامها (٢٠) .
 ٩ – صلبها وسنامها (٢٠) .
 ١ – نجح صريمة إبرامها (٢٠) .
 ٢ – قلدمها وسهامها (٣٠) .
 ٢ – قلدمها . . . عرضت (٣٣) .
 ٢ – مصرع غابة وقيامها (٣٠) .

١٩ – إرضاعها وفطامها (٤٦) :
١٢ – الأنيس سقامها (٤٢) .
١٧ – خلفها وأمامها (٤٩) .
١٨ – حدها وتمامها (٥٠) .
١٩ – وصال . . . جذامها (٥٥) .
٢٠ – لهوها وندامها (٥٥) .
٢٢ – ترجى نوافلها ويخشى ذامها (٢٠) .
٢٢ – نوافلها . . . ذامها (٢٠) .
٢٣ – أنكرت باطلها وبؤت بحقها (٢٢) .
٢٤ – عاقر أو مطفل (٤٢) .

۲۵ ـ يعطى . . . حقها ومغذمر لحقوقها (۷۹) .

۲۲ ــ سنة وإمامها (۸۱) .

۲۷ – کهلها وغلامها (۸۴) .

بجلو هذا الحدول طغيان الثنائيات الضدية عبر القصيدة . وبالإضافة إليها ، فإن تمة مز دوجات لا تشكل ثنائيات ضدية (٢٧) لكنها مهمة أيضاً على الأقل لأنها تسهم فى نمو القصيدة وخلق نسيج لغوى يتشكل فى سياق هذه الرؤيا للواقع بوصفه كينونة ذات وجهين تتخللها جدلية ( ديكالكتيكية ) ذات طغيان مطلق . هل تفرض هذه الثنائيات إعتبارات شكلية مجردة كالوزن والقافية ! إنى لأميل إلى رفض هـذا التفسير لسببين : (١) أن هذه الظاهرة ( الحسر كة ضمن الثنائيات الضدية ) تنبع من لباب بنية التجربة المتجسدة فى القصيدة نفسها، ولذلك فإن من الطبيعى أن تطغى الثنائيات الضدية على المستوى السطحي للبنية ، (٢) أن الثنائيات الضدية والمز دوجات مقومات أساسية فى الشعر الجاهلى كله ، كما أظهر فى دراسات أخرى لبنية هـذا الشعر ، بينها دراسة متقصية لمعلقة إمرىء القيس أشر إليها فى الهامش الأول من هذه الدراسة . وهكذا فإن من المحتمل أن تكون الصيغة المشهورة « خليلي » « يا صاحبي » وما شابهها من مز دوجات تكون الصيغة المشهورة « خليلي » « يا صاحبي » وما شابهها من مز دوجات

(قفا ، أبلغا ) تعبيراً لغوياً مباشراً وصرحاً عن رؤيا الواقع منخلال الثنائيات الضدية والعملية الحدلية . ومن الشيق أن الثنائيات والمزدوجات خصيصة من الشعر الشفهى فى تراث أمم أخرى ، كما أظهرت الدراسات النابعة من مهج ميلمان بارى وألبرت ب. لورد فى تحليل الشعر الشفهى . إلا أن هـذه النقطة تستحق معالجة مستقلة ولن تتقصى هنا .

بمكن إظهاركون علاقة المزدوجات والثنائيات الضدية ببنية التجربة المتجسدة فى القصيدة ـــ المفتاح علاقة دالة بنيوياً بتحليل توزيع الثنائيات ، وفرتها وقلتها ، فى كل وحدة مكونة إجمالية وبمحاولة تفسير هذا التوزيع . ويجلو مثل هــــذا التحليل حقيقة مهمة هي أن الثنائيات الضدية تبلغ أكبر حد من ورودها في، الوحدات التي تصور حركة في سياق الزمن لأشكال الحياة تصارع من أجل تأكيد الحياة في لحة الموت ، أي حيث تكون الضدية خصيصة جوهرية من خصائص الموقف الوجودي نفسه . ويظهر هذا بوضوح في الوحدات : الأطلال ، حمار الوحش وأنثاه ، البقرة الوحشية وولدها ( الثناثيات ١ – ٩٥ – ١٧ ) . والثنائيات الضدية أقل عدداً في الوحدات التي يطغى علمها كلياً ، أو تقريباً بصورة كلية ، التناغم ونبض الحياة ودوافعها مثل توحيد الشاعر لهويته بهوية القبيلة ، ولقيمة ، وأسلوب حياته بقيمها وأسلوب حياتها ، ومثل رحلة نوار مع قبيلتها ، ومثل مشهد توالد الحيوانات في الأطلال وعيشها الآمن المتناغم مع أولادها ، وفي الواقع أن التناتيات الضدية تختفي تقريباً من المستوى السطحي للبنية في الأولى من هـــده الوحدات ( الشاعر – القبيلة ) ولا تبرز إلا حين يشير الشاعر إلى الحصائص الضدية لقائد القبيلة وإلى الحفاظ على الحياة ومواجهة الموتو تأكيد الاستمر ارية والدمومة  $(YY - Y\xi)$ 

and the second second

۷١

۷♦

۱ – ۷

يدفع الحمار أنثاه الحامل وهو معضض مسحج ، وهي لا تود أن تنطلق معه « رابه عصيانها ووحامها » . لماذا تمتنع ! لقد اشتهته لحظة الوحام من أجل الخلق والفرح ، لكنها ، فور تمثل الحلق حقيقة ، فور النوال ، ترفضه . والنص لايفرق بِن زمني الوحام والعصيان ، بل أنه مجعل تزامنهما والتحامهما على أحده حسٍّ ياتى بالوحام بعد العصيان ، مع أنه ، رياضياً ، سابق له . ذلك لأن الزمن الرياضي لا قيمة له في سياق الوعى المتوتر بضدية الحياة والطبيعة : الشهوة والرفض متواكبان في الذات كل آن ، ينبع واحدهما من الآخر ويصب فيه ، والعصيان ، بعد حين ، يختفي لتذسرب منه الشهوة . أو أن العصيان يصبح تجسيداً للرغبة في خلق الحياة : الأتان تعصاه لأنها ، في إحتمال ، تويد أن تستقر وتنتظر لحظة الولادة بأمان في مكان تعرفه ، لكنها لا تمنح هذه النعمة : ان الخالق ، الباذر بذرة الحياة ، يصر على دفعها نجاة من خطر يدركه ، أو حرصاً على أنثى نالها ، لعل الخطر خطر الآخرين، الحمر التي قد تنال أنثاه أو تقضى على وليده قبل أن تكتمل الحياة ، في تجربته الأولى في خلق الحياة ونوال الأنثى . ولكن طريقه إلى الأمان والحياة ليس وادعاً هانئاً ، لا زمنياً ولا مكانياً ، بل هو مغامرة من أجل الوصول . هنا لا تبرز صور الحضرة والماء ، واختفاؤها ذو دلالة غنية (لماذا تختفي الصور التي ظلت تنبئق عبر القصيدة فما مضي، إن لم يكن من أجل إبلاغ التجربة ذروة كثافتها ؟ ). طريق الحمار والأتان « بأحزة الثلبوت » وهي مليئة بالخوف ، فثمة اعلام تعنى أن الطريق مطروقة من قبل البشر – الصيادين ، الخطر يتهدد رحلتهما نحو الحياة والخلق . والزمن ؟ جمادى سنة تمر ، وهما صائمان ولا ماء ، أم أن الصيام عن شيء آخر ؟ تتقبل الأثان صواب رأى الحمار في محاولة للنجاة باتجاه الحياة ، وتقبلها يأتى" في سياق الموت المهدد : ذلك تأكيد لخط التجربة وبنيتها الأساسية ، إذ ترفض تقبل الفكرة في البدء ثم تستجيب ، وسط سياق الفناء ، لفكرة البحث عن الحياة . الرغبة في الحياة تؤكد ذائها وسط الموت ، وسط طول الصيام والجوع والركض في القفار الغليظة ، ويأتى رفض الاستسلام للموت . الصيغة تؤكد ذلك :

«حتى إذا سلخا جمادى ستة . . . رجعا بأمرهما إلى ذى مرة » ثم التأكيد لكون الرغبة فى الحياة ورفض الاستسلام الشرط الأساسى لاستمرارهما: « ونجح صريمة إبرامها » . العزيمة تأتى وسط الموت ، وفى إدراك عميق لكون الرغبة فى الحياة شرطاً لاستمرارها، حتى وسط الفناء ، تنبئنا القصيدة ، مبكرة ، بحركة ريشة سريعة تكشف الآتى ، أن الحياة ستنتصر . «ونجح صر ممة أبرامها» تكشف الإصرار الإنسانى الأساسى ، وسط الأطلال ، والموت ، والإنهاك ، على تأكيد الحيوية ، والحصب ، والحياة . أهذا إنسحاب على ارتحال الحيوان من تحسس الشاعر العميق لدلالات إرتحال الإنسان – القبيلة من أجل تأكيد البقاء ! لقد حدث ذلك فى معرض الأطلال ، وها هو عدث فى سياق الحمار والأتان هنا . وتأكيداً لروعة الرغبة والتماعها وسط الموت لا ينهى فصل الموت والجفاف والقسوة ، بل يستمر تفصيل صورة الصعوبة والإنهاك ، ليزيد فى أضاءة عظمة الرفض :

ورمى دوابرها السقا ، وتهيجت ريح المصايف سومها وسهامها

الرغبة ، بحد ذاتها ، لا تنهى شرط الموت ، فهى لا تكفى للانتصار عليه . لكنها إذ تأتى فى وسطه تبدأ بفرض الحياة عليه . إنما يتتابع اللهيب والصعوبة ومرور الحياة خلالهما ، وتأتى صورة النار الملتهبة بكل ما فى النار من رمزية وواقع الشظى والحر وقسوة الركض ، ورمز الاستهداء النهائى إلى منابع الحبر ، والنار يشب ضرامها لهداية المتعبين اليانسين إلى مرابع الهناءة والنجاة : الحصب وسط الموت من جديد فى تركيز ومتابعة لصورة النار ،فى بيت آخر يضيف الشاعر فيه إلى النار خصيصة تكشف كونها رمز حياة : « نار ساطع أسنامها » .

يتابع الحمار والأتان الركض فى سياق الحفاف والإنهاك الذى تلتمع فيه أضواء الخصب والراحة . ويتأكد ذلك : فجأة تنبعث صور الحياة ، دون فاصل زمى . يصلان عرض السرى . ثمة نبع يشقان الأشجار والقصب إليه فى رغبة مستمرة ، قصب كثيف ، قصب بعضه فوق بعض ، تتألق الحياة : لكن النص لا يستسلم لصورة الحصب ، بل تتخلل بنية الصورة ، فكراً ولغة ، هواجس تأتى برسيس الموت .

العبن محفوفة بالشجر ، الغياب هاجس موت ، وهي مظللة بالغياب : غايَّة ،

<sup>(</sup>٧-١-٧) فقرة أضيفت إلى النص المترجم من در اسة بالمر بية سابقة على النص المكتوب بالانكليزية

صورة وصوتاً تحمل التهديد ، ثم إبراز لفظة مصرع ، القصب مصرع وقائم ، مصرع مم ؟ من طرق الناس له ؟ ثم الكثافة الرهيبة فى إختيار لفظة مصرع : المشحونة ، بأصداء الموت . فى هذا الحضور الدائم للحياة فى الموت ، فى هذا المزج الرائع للنقيضين ، يبلغ التعبير ذروة من الكثافة والتوتر ، وتستوىرؤيا النص كاملة . فجأة يترك حديث الحمار والأتان فالمهم ليس سرد قصة ، بل أن تطرح شريحة من الحياة أمامنا تكشف إلتحام الموت بالحياة ، الحفاف بالخصب ، الحيوية بالإتهاك ، النقيض بالنقيض ، وصورة الأتان والحمار حيث يتركهما النص نجسد ذلك أروع تجسيد ، لذلك تقفل الحكاية ، وينتقل النص إلى مستوى آخر من مستويات التجربة .

Y — Y

ينتقل النص إلى تجربة أخرى ، تحمل فى بنيتها الجذور والعلاقات ذاتها ، تتألف الشريحة التالية ، بنائياً ، من « وحشية مسبوعة » . مباشرة تدخل فى سياق الموت ، فور تقديم البقرة . السبع إفترس ولدها . والموت هنا يأتى نتيجة للتخلى والحذلان واتباع الأرثى للذكر : البقرة خذلت وهادية الصوار قوامها . ضيعت ولدها الغرير . ومرت إلى عرض الشقائق ، وصوتها يبحر فى الأمداء ، صوت وله ، حان ، مفجوع : عبثية كاملة تغرق المشهد كله .

البقرة لا تعرف أن ولدها مات والتهمته الذئاب . تمضى تبحث عنه وفى القلب أمل ملوع . لكننا ، نحن المشاهدين ، نحس العبثية الكاملة ولا نعيش تفتح الأمل فقد إنكشف لنا أن الولد قد إفترس . لقد ضرب الموت ضربته ، والبقرة تحيا لحظة البحث فى جو من الموت واليأس الكامل ، إنها تتحرك فى إطار من الموت .

والزمن هنا يتخلل تركيب الصور كلها : زمن الموت المتطاول الكثيف بمر على الأشلاء بين إفتر اس السبع وإلتهام الذئاب ، زمن الحنين والندب ، بين عرض الشقائق ، والزمن هنا ، فى الوقت نفسه ، زمن يواكب ، دون أى فاصل ، زمن اللوحة السابقة حيث الخصب الذى وصل إليه الحمار وأتانه ، والهجس المنبىء بمصرع ، هكذا يتواكب زمن الخصب والموت ، ويتحد النقيضان فى عالم القصيدة ( دون أن يكون فى ذلك تناقض أو تفكك فى تركيب التجربة ) .

ثمة وجه آخر لبروز الموت في سياق الخصب والأمان . البقرة تذهب وراء هادى القطيع الذي بجد المرعى فتنطلق هي إليه . ذلك بالذات هو ما يؤدي إلى إفتر اس السبع لولدها ، إذ غفلت عنه والموت متر بص، وإذا ضرب الموت والحياة على غفلة أصاب . الحصب والكلأ يشكلان سياق الموت هنا، وهنا تتحقق نبوءة الموت التي هجست بها كلمة مصرع ، والخفاء والمجهول اللذان محيطان بعبن الخصب في نهاية اللوحة السابقة . الحمار والأتان يصلان الحصب المحفو ف بالخفاء ، ويتركهما النص هناك ، لكن الوعى الحاد لوجو دالموت في الحياة يندفع في تصورحي آخر فى موضع ألخصب ، وإغفال الحياة للموت الحاضر، واستغراقها فى متعة الكلأ والأمان ، ثم الإنقضاض الرهيب للموت لحظة الإغفال . الشريحتان ، ترتبطان بعمق على هذا الصعيد الوجودي ، صعيد الجدلية الدائمة بين الحياة والموت . مخلق إحساساً مبهماً بنذير شؤم ، وفور تقديم لوحة جديدة يفاجىء الموت الكامل، ثم يتأكد حس الموت وتنمو صورته في تقص دقيق لجو الفناء والأسى والندب. نغم القصيدة ذاته يتغير ، من إيقاع التراكض والمطاردة وحيوية الحركة ، من من المرور على أحزة الثلبوت وقفر المراقب ، وحركة الريح والنار ،وعرض السرى، وشق البراع ، إلى سجو الموت بين عرض الشقائق ، ولا حركية الأفعال والصفات : خذلت ، مسبوعة ، ضيعت ، شلو ، معفر ، كواسب . الصفات هنا صفات عوالم منتهية في تشكلها في زمن تحقق ، لا أفعال من الحـــركة. تحل الصفات محل الأفعال الحركية التي نحمرت اللوحة الماضية :

« ورمى دوابرها الســـقا وتهيجت ريح المصايف ســومها وسهامها فتنازعا ســبطا يطــير ظلاله كدخــانمشــعلة يشب ضرامها

هنا حركية تمتلىء بزخم الحيوية ، لكن ينبغى أن نلاحظ الفرق بين حركية « فتنازعا سبطاً » وبين « تنازع شلوه » ، وحقيقة تغسير حركة البحر الكامل تغيراً جذرياً بين اللوحتين : فى مقطع الجرى الحاد للحمار والأتان يستعمل الكامل بحركية وعنف ، فتفعيلة (متفاعلن) تسود هذا المقطع . فى الأبيات الأربعة من « رجعا بامرهما » إلى « فمضى وقدمها » تقع متفاعلن – مستفعلن ست مرات فقط ، بينما يستغل حركية البحر إلى حد أقصى (حيث تقع مستفعلن

فإنها جزء من الصورة ضرورى : أسنامها ريح المصايف ، فى مقابل ذلك تقع (متفاعلن – مستفعلن) فى الأبيات الأربعة التى تصور جو الموت من « أفناك أم » إلى « باتت وأسهل » عشر مرات ، بالإضافة إلى (متفعلن) . لكن تغير الإيقاع يصبح أكثر دلالة على الحركية – الحياة ، والسكونية – الموت ، حين نلاحظ أن (مستفعلن) تقع فى التعابير التى تصور وجودالبقرة فى حالتها الكيانية المرسومة : وسط الموت والفجيعة . لنقرأ بأناة :

فتسلك ا أم وحشسية مسسبوعة

٧٦

خنساء ضيعت الغرير .... عـــرض الشــقائق لمعقــر فهــد ، تنازع شلوه غــبس كواســـب .... صــادفن منهــا غرة فأصبنها إن المنــايا لا تطيش سهــامها

تلفت النظر هنا بشكل خاص السكونية التامة الى تعكسها (مستفعلن) فى وقوع البقرة فى سياق الموت الحاضر غافلة عن وليدها ، وفى تغير اللهجسة الشـــعرية إلى تقرير يعمم من الموقف الشعرى علىالتجربة الوحودية عامة . السكونية فى « إن المنايا لا تطيش » تعيش على مستوى التقرير ذى الصيغة الدائمة والطبيعة النهائية الذى تعيش عليه التجربة الشعرية .

البقرة ، إذن ، فى سياق ينطرح الموت فيه على كل شىء ، ويتجمد الزمن وتجمد الزمن يتأكد فى طريقة بناء صورة البقرة المسبوعة ، فى إعطاء حس النهاية قبل البداية . إن الزمن ليس رياضياً ، ليس زمن الحكاية ، فالنص لا يصور البقرة وقدتخلفت أولا ، ثم وقد قتل ولدها وتنازع شلوه الذئاب ، ثم حنينها عرض الشقائق . إنه يبدأ من زمن النهاية ، وجودها الآن ، ويطرح الزمن الباقى كله على صعيد زمن النهاية نفسه ، يبلغ ذلك ذروته فى فرض زمن على الشريحة ذاتها التى تقف عليها البقرة المسبوعة الآن ، رغم كون زمن الحدث سابقاً لزمن هذه الشرعة : « صادفن منها غرة فأصبنها » . لكننا نعرف أن السباع قتلت ولد البقرة دون أن نخبر نا بذلك هذا الشطر .

ويبدو أن النص يستسلم لحكم الموت وحتميته . لكن الحياة تنتفض من جديد فجأة . الموت يأخذ شيئاً منا ، لكنا نرفض أن نعطيه كل شىء باستســـلام . يتجسد ذلك فى البقرة نفسها . إن ملحمتها لا تنتهى .

« باتت ، واسبل واکف من دیمة »

من جديد يأتى المطر : رمز الخصب والحيــاة . ينفجر لحظة الموت ، تماماً . كما إنفجر في سياق الأطلال ، وسياق الأتان والحمار . يتحول المطر ، رمز الحصب والحيوية الذي ينبثق فجأة حين يسود الموت ، إلى متخلل جذري (motif) على صعيد بنية القصيدة ، ووعى الشاعر الجاهلي . بتأكد المطرُّ رمزاً له هـــذه الطبيعة في أنه لا يقددم بوصفه قدوة مدمرة بل يأتي مسـبلا من دممة ، ويأتى « يروى الخمائل » دائماً تسجامة . الحركة الهادئة الناعمة في « تسجام » مكون جوهرى من مكونات الصورة ، والخمائل ، ويروى ، ونعومة المشهد ودفئه ، كل ذلك يمنح البقرة سياقاً جديداً للحياة . لكن النقيضين مجتمعان من جديد : المطر الذي يروى الحمائل يدفع البقرة إلى الإحماء . وأين ؟ في قعر الجفاف والموت ، يصبح الموت ذاته ، هنا ، كنف حماية ، موت وجه للحياة مصدر حماية لوجه آخر ، فهي «تجتاف أصلا قالصاً متنبذاً » قائماً في أصل كثيب رمل . الرمل – الجفاف ، والمطر – الخصب ، يلتقيان في جدلية تشكل سياق حياة البقرة التي تعيش في ظلمة « ليلة النجوم نحمامها » . هُنا محتجب الضوء الذي برز من قبل في سياق الأطلال والجدب . لكن إحتجاب الضوء يأتى من إتحاد مع النقيض : الغمام – الحياة محجب الضوء – الإهتداء إلى الحيــاة ، فيوقفنا في ظلمة الموت . هذه الحركة بذاتها نقيض لما سبق من كون الموت ــ الأصل القالص – حماية الحياة . – حركة الجدل دائمة : الحياة – في الموت ، الموت – في الحياة إنحاد كامل ، ولحظة توتر دائمة . وهذا التوتر ينبثق ولا يتطور ينبثق بفجائية مذهلة ، لأنه حاضر حضوراً أزلياً في وجدان الشاعر .

و كما تنبثق الظلمة فجأة ، كذلك ينبثق الضوء فجأة ، لا يستسلم النص للظلمة . ويأتى البيت التالى فوراً :

« وتضيء في وجه الظـــلام من<sup>ي</sup>رة » .

Y٧

من أين يأتى الضوء ؟ . إن النص ، ضد نظام الطبيعة وضد توقعاتنا ، يفرض انبثاق الضوء في سياق الظلمة . لكنه لا يفعل ذلك دون هسيس سابق بمجيء الضوء .

إن وجود النجوم، فى البيت السابق، خلف الغمام، يعلن إمكانية ميلاد الضوء بعد زمن ، ويجعل الأمر يأتى دون لامعقولية مفاجئة . وإضاءة البقرة الآن ترتبط فى بنية القصيدة بعالم من الحمال والنظام والإنتصار : عالم البحر وصيد الحمان والفوز بالدرر ونظمها . ثمة إذن هجس بالفوز يأتى دون بناء منطقى ، أو تصريحات لا شعرية ، أو إنتقالات إعتباطية . إن البقرة ، بعد حس الموت والظلمة ، تضىء فى وجه الظلام « كجمانة البحرى سل نظامها » ، التعاكس المفاجىء بين النور والظلمة ، الضوء وسط الظلام ، فى وجهه ، يؤكدان سياق تجربة القصيدة .

وينحسر الظلام، فتتحقق نبوءة الصورةالسابقة التي هجست بالنور . وتروح البقرة مندفعة خارجة من سياق الموت . إنها تنطلق تطلب الحياة . هـكذا ترفض تقبل الموت -على أنه النهاية المطلقة والحقيقة الوحيدة ، و تظل ، في وسطه ، تبحث عن الحياة : تماماً كما تفعل القبيلة في هجرتها المرابع بحثاً عن مرابع جديدة . لكن الإنطلاق وراء الحيـــاة لا يشكل الحل النهائي للمعضلة البشرية ، ولا الصورة النهائية للوضع الإنساني ، فالبقرة لا تخرج إلى الحيساة وتنتهى حكايتها . إن النص يلتقط وضعها النفسي في لحظة أزمة تأتى فور هذا الخروج ، في واحدة من أروع الصور وأكثرها نحموضاً وإبحائية . البقرة هنا نعله ، تجزع ، متحبرة قرب غدران تصل إليها ، غدران تجسد ، عامة ، صورة الحياة والحصب والنجاة . لكن البقرة وسط الحياة ما تزال تعيش حس الموت ، وتعيشه سبعة أيام كاملة بليالها . إنها تحار من أجل شيء لا يفصح عنه . ترى أما تزال تتوقع أن يصل ولدها أي لحظة ، ليعيش النعيم معها ، بعد أن كانت تركته لتتمتع بالنعيم وحدها ؟ يبدو أن ذلك هو نبع حبرتها وجزعها . هنا تنعكس الحركة السابقة : حين نزل الموت . التجأت إلى ملجاً ، ولم يذكر أى شيء عن قلقها وإنتظارها لولدها لأن المعركة معركة بقاء لهـــا لأنها تعيش فى سياق الموت اكمن فور دخولها سياق الحياة ، يكشف الجزع والحبرة في أعماقها . بعد أن عاشت تجربة الحياة في الموت تعيش الآن تجربة الموت في الحياة : الضدية الأزلية للوضع الإنساني ، الضدية، الحادة المتوترة . يتأكد ذلك في حلول اليأس في نفسها بعد أيام الحبرة . ويجف ضرعها

لأنها لم تعد تمنح الحياة منه لولدها . ويستقر القلق الغامض الذى لم يبرره النص ( وهل قلق الحياة فى وسط الموت بحاجة إلى تبرير ؟ ) فى سكونية مفاجئة تجسد الجفاف والموت . والجفاف يأتى وسط سياق النعم : عند الغدير ، بل الغدران ، والخصب . هكذا يتواكب النقيضان ويتز امنان . وتفصح كل كلمة فى هذا المشهد عن حدة الإدراك لضدية الوجود . حين يأتى اليأس ، يأتى مع الجفاف الذى محل فى الضرع لأنه توقف عن منح الحياة . لكن منح الحياة ذاته كاد يكون نبعاً للفناء ، فى رؤيا النص ، لو أنه كان قد إستمر . لذلك تأتى لفظة «يبله» فى التعبير : الضدية بين الارضاع والفطام اللذين يبرزان هنا وجهين لحركة واحدة .

فى وسط الأمان ، إذن ، وعند الغدران ، محل حس الموت والرعب . وتتطور هذه الحركة فلا يظل الموت سياقاً لتجربة ماضية هي موت الولد ،وإثما يتسرب فجأة ليتهدد حياة البقرة ذاتها . إنها تسمع رز الأنيس : الصياد . وفي لفظة الأنيس تتفجر التضادات الرائعة : الأنيس مشتقة من الأنس لمن ؟ لها هي ، وهو الذي يأتى لينتزع حياتها ! إنه يأتها بالموت . لماذا يسمى أنيساً هنا ؟ ويون صدى كلمة الأنيس في أول القصيدة ، وصدى الموت في الأطلال . لقد سمى إنيساً لسبب ينبع من البنية الاساسية للتجربة : زخم الحياة والموت ، النقيض والنقيض وتكثفهما ، في لحظة واحدة ، بل في ذات واحدة وفي لفظة واحدة ويتأكد الوعى الحاد لهذه الحقيقة . في كثافة العبارة : « والأنيس سقامها » . ( و تتفجر الصورة و يبلغ حضور الموت أوج حدته فتعدو ، تعدو « كلا الفرجين ] تحسب أنه مولى المخافة ، خلفها وأمامها » ، الموت في كل مكان، ولا مأمن في أي إتجاه ، يتحول الظرف – الإتجاه، بتجريديته، إلى مكان حسى ، موجود وجوداً مهدداً مرعباً .. الأمام ، والخلف لا يستعملان ظرفين ، بل مكانين ينتصب فيهما الموت ، بقعتين ترخمان الحياة بالرعب . وهما ليسا بعيدين : إنهما الفرجان اللذان تعيش فمهما البقرة . وتنهمر الضدية من كلمة الفرجين : الفرج منفتح في الأرض، موضع خروج ودخول ، لكنه ، هنا ، منبع للموت والفناء : إنه موضع دخول فقط ، دخول للبقرة في الموت ، ودخول للموت على البقرة . ولا منقذ ، الموت حضور أزلى شامل كلى . ومنى يفاجىء ؟ فى سياق الحصب والحياة والأمان .

من وتغيب من سياق الخصب والبقرة فيه أى إشارة إلى أنها تمتعت به . ليس ثمة ذكر لأكلها وشربها : تقضى سبعة أيام بلياليها متحبرة جزعة . هكذا تنجو من سياق الموت لتصل سياق الحياة ، لكنها لا تنعم فبه ، ثم تقع فى سياق الموت من جسديد .

ودون تصوير للصراع ، دون حديث عن الرمى والإخفاق ، يأتى البيت التالى مختصراً المعركة بل متجاوزاً إياها . ذلك لأن بناء التجربة لا يرتبط بتتبع كل تفصيل ممكن ، بل باختيار للتفاصيل والجزئيات التى تتحد فى بنية التجربة الأساسية وتشكل خيطاً فها يضيف إلىتعقدها وغناها . ذلك يضىءبعداً جديداً في طبيعة التقنية الشعوية عند الشاعر الجاهلى – لبيــد هنا . البيت التالىيقول : « حتى إذا يئس الرمــاة وأرسلوا غضفاً دواجن قافــلا أعصــامها »

متجاوزاً معركة القوس – البقرة إلى وصف معركة أروع منها وأعمق وأشد حيوية ودلالة : معركة الكلاب – البقرة ، الحياة فى صراعها مع الحياة: الموت هو الحصيلة . يأس الصيادين الذى يؤكده النص ليس إستسلاماً ، فهم يتابعون الصراع بأن يرسلوا الكلاب على البقرة: الحركة تعبير عن أمل يولد فى قلب اليأس لكن العنصر الإنسانى يظل فى الصورة : وجود الصيادين ، وإدخال تر ابطات الرماح السمهرية التى تتوحد بالمدربة التى تحارب بها البقرة :

«... واعتـكرت لهــا مدربة كالسمهربة حــدها وتمامها »

تم تأتى لفظة « لتذودهن» ، وما تقوله اللفظة متوقع ونتيجة نعرفها ، لكن النص يذكرها مع أنه يغضى عن التفاصيل حين لا تنبع من لحمه التجربة وتغذيها - إنه هنا يغرق فى التفاصيل لأنها تزيد حدة التوتر فى الصراع الدائم مع الموت « وأيقنت أن لم نذد – أن قد أحم مع الحتوف حمامها » . قرب مصرعها إن لم تذد ، فكرة طبيعية متوقعة . لكن ماذا عن الإضافة « مع الحتوف » ؟ حتوف من ؟ من أين يأتى ؟ أهذا طرح للموت فى غياب الصراع على صعيد أشمل وأعم ، يتضمن ، ضمن ما يتضمن ، حتوف الإنسان والحمار والأتان والولد الذى الذى إفترسه السبع : أليست الشبكة الآن فى حركة إنفساح وإمتداد لتشمل الموت بما هو حتوف إفرادية متتالية ، وليس فكرة مجردة فى العقل البشرى ؟ .

تدور المعركة مع كلبة ، لكنها ليست كلبة مجردة ، أداة صيد ، إن لها وجودها المتميز ، فرديتها ، ولها أيضاً إسم يخصصها . لكن ما هى دلالة ورود أنتى من الكلاب ؟ أهى مرتبطة بالبقرة أنتى مات وليدها ؟ صراع الأنتى مع الأنتى ، وكلاهما تجسيد لحنو الأمومة ، فى سياق كهذا يضيف حدة جديدة إلى الموقف . ثم يأتى إسم الكلبة مشحوناً بإيحاءات تبلغ ذروة فى كشفها لجدلية الحياة والموت ! الإسم « كساب » ، وكساب مشتق من الكسب : الربح والفوز ، بل ان ذلك ليس كل شىء : فصيغة كساب صيغة مبالغة ، فهى قد إعتادت على الكسب . السبخرية :

« فتفصدت منها كساب » – الكلبة المعتادة على الإنتصار لن تتابع إنتصاراتها فبعد إسم كساب تأتى صورتها مضرجة بالدم . النصر يفاجئه الهزيمة ، الكسب تفاجئه الحسارة ، ويأتى نصر البقرة نابعاً من قعر اليأس وأجواء الموت : إن لم تذد أحم حمامها .

ويستمر تأكيد انتصار البقرة : يسقط كلب هذه المرة : « سخام » يسقط ميتاً . لكنه ليس سخام بهذا الشكل المجرد : إنه سخامها ، سخام الكلبة التى سقطت . لماذا لم يأت النص بكلبة أخرى ، ألكى بجمع فى معركة الحياة والموت كلا الحنسين ، الذكر والأنثى ، وبجعلهما يسقطان فيعمق صورة الموت وحلوله الشامل ؟ أم لأنه ينمى بنية قصيدة تقوم على ثنائية ضدية مذهلة ، فبرى مصر زوجين آخرين ، إلى جانب الأزواج الأخرى التى صورها حتى الآن : الشاعر ونوار ، الأتان والحمار ، البقرة ووليدها ، والأزواج التى سيأتى ذكرها !.

تتأكد صورة الإنتصار ، لكنه ليس إنتصاراً زاهياً . يسكت النص عن الاحتفاءبالحياة والنصر ، لأن النصر هنا نجاة من الموت وإحلال الموت : نقيض يتجاوز نقيضه ، الحياة تتم عبر موت شكل آخر من أشكالها : تتواكب الحياة والموت وينبع النقيض من قلب النقيض . من هنا لا يحتنى النص ، حتى بكلمه واحدة ، باستصار البقرة . ان الموت ما يز ال حاضراً وهى تتر اوح خلاله : من موت طفلها إلى موت آخر ، من خسارتها إذ إفترس ولدها شكل آخر من أشكال

الرؤى المقنعة – ٨١

الحياة إلى ربحها الآنى إذ قدرت هى على قتل شكل من أشكال الحياة التوتر الدائم فى شبكة الموت . والصيادون ما يزالون هناك ، مهيمذين على جو المكان دون أن يذكروا : ينتشر جو من التوجس والخوف هو جزء لحمى من طبيعة الحياة – القصيدة .

ماذا تترك لنا صورة البقرة متكاملة ؟ هذا الحس بالتوتر الدائم : الحياة وسط الموت والموت وسط الحياة . ينبثق الموت فى لحظة الحياة الهانئة بسرعة وفجائية غريبتين ، لكنه لا ينتصر ولا تستسلم الحياة له . سرعان ما تتأكد الحياة فى لحظة الموت . والحصيلة : توتر حاددائم ، وقلق لا ينتهى ، والعيش فى شبكة الأضداد ، ذلك أيضاً ما تركه فينا صورة الحمار والأتان . كلا الصورتين مفتو حتان ، لا تنهيان ولا تغلقان . لا يعمم النص من خلالهما حكماً مهائيا على التجربة الإنسانية فى سياق الموت . لماذا جاءتا ؟ ألمجرد أن بنية الشاعر ناقته بهما ، كما يقول التفسر ورفض أن نستشف أبعاد التفسير يعنى تقبلنا السطحية ور فضنا العمق ، نقبل السذاجة ورفض أن نستشف أبعاد التعربة وكثافتها ، نقبل الشك والاستطراد اللذين يأتيان بنيجة لعدم قدرة الشاعر على السيطرة على عمله الذى ، على حساب ما نعرفه من بنيجة لعدم قدرة الشاعر على السيطرة على عمله الذى ، على حساب ما نعرفه من بنيتها ، بانتشار العلاقات التي تنشابك و محمد إلى من الوحدة البارزة الأكيدة. بنيتها ، بانتشار العلاقات التي تنشابك و محمد إلى من الوحدة البارزة الأكيدة. والعقل الواحد لا مكن أن يعبر عن بنيته بشكلين مناقضين هذا التناقض : التناقض : والعقل الواحد لا مكن أن يعبر عن بنيته بشكلين مناقضين هذا التناقض : التناقض : والوحدة مهما تغرر مجال التعربي أو أساليبه . البنية الأساسية تظل واحدة من من

تنقطع حكاية البقرة وتأتى القصيدة إلى شرمحة جديدة من التجربة المعقدة . تأتى لفظة « فبتلك » لتفجر من جدبد سياق ورودها الأول ، فى صيغة ترفض بحدة إحمال قبول التفسير البلاغى :

« فتلك ؟ أم وحشية مسبوعة ... »

الغموض فى هذه اللفظة ، فى هذا التشابك لشر محتين ، أساسى وشرط أول فى رؤية القصيدة ممتدة شبكة تحفل بالمواقف . « فتلك » أى شىء ؟ إن النص لا يقول شبئا . فتلك أجمل ؟ أقوى ؟ أفضل ؟ أسرع ؟ أكثر مأساوية ودلالة على اصطراع الحياة والموت ؟ . إنه يترك الغموض يلف الموقف وارتباط .. الشربحتين .

٨٢

عد قند بالتبلة ابجابة : فممتلود مع فيها ، ابخاد كامل بيلما ، يدا فع عنها وبت رك ب عد قد مها توكد انجاب الايجاب فت الحب ة (الدذي يتخل بابتكل حتمي عنصر سلبي ) . مكانباً هو والقبيلة متلازمان . العلوفة الجعاعية (العرد بالمجوعة ) ابجاب توحد الهوية (قارن في كل ذلك بعد قست مع نوار) . القبيلة عدد ما سترار للماضي في المستقبل علاقت بالعبعناء والمحتاجين : يعد قاعليهم ويقذهم (العاقو والمطل ، المناب وتجاد اله علاقت بالا قوباء : فبها عزة نفس وكبرياء ، وقدرة على المفاً خذة .

+)

علاقت بمن هم احتداد لرسها جانبان ، المجاس اذا وصل وصله وإذا حرم صرم . ملنتى انجعاعات (بلاط الملك ؟ ) في مطلوه لرجانيان : انجابي وسلبي فطونتوجم نطافت ومغشى . المناهر ، وينتش عليه جوعام من ( لمغا حسلة والشفا حس ،

علاقت، متواريخ الواقع سلية ١ لا أمنه عن علريق الاعتيات بتصور احتم عاذال نها طرف ايجابي، خار قلعجو، راحلة مع قبيلتها ، لاذوحد في المشاعر بينها ما ولا توجل في المسير لا اطلال كل مشدون الى قبيلتربشكل دجعل العلاقة التبا ولة بنيها على محصبة عن التاجمية اقل مكترين علاقة كل يقبينية ، بعدد دومًا انته سيعرم عاصقتم بينا - علاقت بالملك ، معرف ان (الملك النبان

د (آ) الشماعر

يبرزنى سيات + \ الدطلال دا لجفاف مذكراً بزبن الحبيرية والخصب دلكنه الآن بعيد خلف ولرده الجفاف. في سيان الخصب مسيار كمل المرت ، تكنه مخفق . د (٤) - الانيس د (0) - الام - الولد الاتان تنادر القطيع مع الذكر لتنقذ الحناج البطباء والشبام ، والعين تحيا في تناعم مع ويدرها ، 4 لديراجه أبأمنها اعب تحديد ، تبقى في سياده الخصب . البقرة الموجثية : تترك ولسدها لتلحق بالندكر والقطيع ، تخسروليها / تقاسي أكثرمن انحب جيوان آخر، تهاجها الطبيعة ، والابنسان 40000 1000 والحسيرا نات ١٠٠ لأمهات اللمط بَ مُعَدِده ا مِدِدرهن فقيرات مستاحات . جاجة الحاحماية وعنامة ٨a 

ترمل باتماءا لمفسيع تسلتها التحيب تحفل بالجميلات . مهجرانشاعروتصرم حبله بعلاقتيا الفرديقي سلبية ، تتركب مدا دها الاطلال والجاف. بحيط بجا جوہرا بیے بیتحیل علی الشاعر تجاوزه اليها ، عمارتتها به عقيمة لاتنتج إحلنائت ولابتحكدا لاستمرارية والتجدد د (۲) نوار فتيمها نتؤكسيلجانب الايجا بي: الكرم، البطولة، المقوة، | السلطان . ( هم ما مَؤْكَده مسقّ الاستمرامية. في عرافة ممبدها ، في خصس شيوخها واطغالها ، وبي كون عزهاتسمية لها من انسماد ، دحدة المعسير

تجسع بزادها ديفردها قراريفظرن وجنعا.

لمها اعدا دولا تخلومن جاسبا كوليتم وإن كانت

رنتماشی وجود منب تصدین مبین

ا مزا د ما .

القرة المفسودة تبردن سابه الخعب لتنشرجوا لماساة لي بوت ولسيصا بعسما عهامن أجل الحسياة بخب وليقابعون حول سياقه الخصب والدمان الى جومفيع ، توكدينسدة الوجود الانسابي والحيواي، تتبع الشكر نتخر ولدها. تنقذمياتها بقتل حياة . يبقى مُعسيرها مليثًا بالدحتما لدن. · المطرتعديدلما لكنها تحدل المدت المحاسكاً للحساة بحب طيقاً معموه وترجول باختة عنه ، ما تما لمصب درده أنه تتمنيويه يحف ضرعها ،لكن غبتهاف الحساء مشفترتي تصاع كل خطريتنجو بخاديمالها من اج للطفب مراءالل كمرنبع مأساتها د (۸)-البقرة الوحسية 12

حمارا لوجش وأنشاه ؟ كمينا مرا لا القطيع مسًا كحماية الجنيب الانثى حملت لأضعفيب النكور وهحيب تخضيع بعد شحير مشف المقادمة ). الحمامة تتبع ذكرها. المشاعر/ فاوار : توترمطامه ، صرم - همرا ب البقرة الوجشية / المثور الوجشحي : رتفقد ولدها لأنها لحقت به . د (٢) – الازواج \_\_\_ن أتبرز فيأسياقه الاطلال لمتنشر لحبوبة وتؤكدا ستمرارية المياة ، آ سنة تتوالددنتمدد/ حبائية على اطفالها ، مستقرة لاترمل وفى ذلك امنها / لاتمبر على خوص سيركة ولاتسد وا,لا رمزاً للجمال والحيوتي ، قياس ميع السقرة . +/المطرمصدرجياة ورزيدلها ، دملحاكها الإقيه الحضبة الحضب لهايقوم على الجغاف آلذي كبامى منه للانسان ، مهي تمرح وتتحدد في عالم الاطمول د (۷) العنين

و (۱۱) - حاديث الصوار

مادية الصوار حث عن الحنص ابتاع البقرة له يؤد كيب الى موت إولدها واجلال جوالاأساة ا مع السبنة المسمه : رد الها وبية ، `

- 1

مكن أن ننظم حزم العلاقات الناتجة من تحليل القصيدة . المفتاح بأكثر من طويقة ، فى محاولة إضاءة الأنساق البنيوية فيها إضاءة أكثر قدرة على الجلاء والكشف مما حصل حتى الآن . وقد اتبعت طريقة مبدئية فى الدوائر المقدمة أدناه لشعور أولى بأنها قد تكون ، فى هذه المرحلة من تطوير المنهج المقتر ح هنا ، قادرة على إضاءة العلاقات البنيوية بين الذوات أو العلاقات المميزة فى الوحدات المشكلة ، إضاءة العلاقات البنيوية بين الذوات أو العلاقات الميزة فى الوحدات المشكلة ، أولى ذات واحدة معتقد أن لها أهمية خاصة ، وتقسم الدائرة إلى ثلاث شرائح ( أو معينة من حيث دورها فى سياق الثنائية الضدية الحياة / الموت بكل تحولاتها ، معينة من حيث دورها فى سياق الثنائية الضدية الحياة / الموت بكل تحولاتها ، والشريحة الثانية سلبية تحتوى على كل الحصائص الابجابية التى تمتلكها ذات معينة من حيث دورها فى سياق الثنائية الضدية الحياة / الموت بكل تحولاتها ، والشريحة الثانية سلبية تحتوى على الخصائص الابجابية التى تمتلكها وات الوسطى فهى محايدة وتحتوى على الخصائص الوابيعة الماقسة . أما الشر يحة معينة من حيث دورها فى سياق الثنائية الضدية الحياة / الموت بكل تحولاتها ، والشريحة الثانية سلبية تحتوى على الخصائص الوابيعة الماقسة . أما الشر يحة معينة من حيث دورها فى سياق الثنائية الضدية الحياة / الموت بكل تحولاتها ، والشريحة الثانية سلبية تحتوى على الخصائص ذات الطبيعة الماقضة . أما الشر يحة معينة من حيث دورها فى سياق الثنائية الضدية الحياة / الموت الماقسة . أما الشر يحة

تكشف الدوائر مباشرة ملمحاً بنيوياً أساسياً من ملامح القصيدة : هو الغياب شبه الكلى للذوات من الشرائح المحايدة ، والندرة النسبية للذوات الإبجابية بشكل مطلق أو السلبية بشكل مطلق . وتعكس النقطة الأولى رؤيا الشاعر الأساسية

نيسالالنها متولدي المصب ، تمرج آمنة في رعاية امهاتها الحانية عليها الوجودة معها، تضيف الدساق لإطلال مسيرية ومرغًا · تافق في سياورجهاف الحيا ق الإنبانية وانقضاكما. د (١.) - ولد البقرة الوحشية ولدالبقرة يبرز فنيب سيامت الخصب أحياة مكتملة ، تتركمه امه مرحدُه خاملة عنه . فترة فتأكله السباع والندكاسب . موته نتيجة اتباعامه للذكر والخصب وغفلتها عرف المشابيا التحب تتربعن منتظرة لحظة غفلة بيشر موته جوالوت في سيا مه

٨٨

د (٩) - اطفال العين

^ ₽۸

للوجود باعتباره مكوناً من ثنائيات ضدية ومفارقات . أما النقطة الثانية فإنها تؤكد ذلك إلا أنها تؤكد بطريقة أكثر حدة وكثافة : فهى تجلو كون الشاعر يعاين كل الذوات تقريباً على أنها تمتلك طبيعة ضدية ، إذ أنها إبجابية وسلبية فى الوقت نفسه . وقد لا يكون مفاجئاً أن القبيلة إحدى الذوات القليلة التى تقع فى الشريحة الإيجابية من دائرة الشاعر . ذلك أن توحد الهوية بين الذات الفردية والقبيلة أحد المحاور الأساسية للحياة الحاهلية . ومع ذلك فإن القبيلة ذاتها تمتلك ملمحاً سلبياً يتمثل فى ذكر لئامها الذين تميلون مع أعدائها ، وتقع فى موقع النقيض من القبيلة ، ى دائرة الشاعر ، المرأة ، نوار . وعلاقة الشاعر بها علاقة سلبية بشكل مطلق . في ذكر لئامها الذين تميلون مع أعدائها ، وتقع فى موقع النقيض من القبيلة ، ى الأساسية بالإشارة إلى القيم الأخلاقية والنظام الفكرى عند الشاعر والقبيلة ، شهى تجهل هذه القيم أو تتجاهلها ، إذا كانت لا تجهلها ، وذلك هو ما يقدم فهى تجهل هذه القيم أو تتجاهلها ، إذا كانت لا تجهلها ، وذلك هو ما يقدم

ثم أن هناك شيئاً آخر يلفت النظر هو علاقة الشاعر بالآخر ( المجموعة البشرية بصفتها كلا واحداً ، وأفراد القبائل الأخرى ) : وهذه العلاقة ذات طبيعة ضدية تتحد بالسياق الذى يبرز فيه الآخر وبهوية هذا الآخر . إلا أن من المهم أن نؤكد حقيقة أساسية هى أن الشاعر لا يعتز فى أى موضع من القصيدة بقتل الآخرين ، ولا يقدم صورة لنفسه أو اقبيلته تبرزهم قتلة وغزاة بتباهون بعدوانهم وقدر م على إحلال الدمار والإفناء .

وعلى صعيد مختلف ، بمكن أن تتضح دلالة حزم العلاقات ( التى برزت بربط الدوائر واحدتها مع الآخريات ) إذ اكتنهت واحدة من هذه الحزم بتعمق ، وفي الحالة الوجودية لثلاث ذوات : الشاعر – حمار الوحش – البقرة الوحشية . وجلى أن الشاعر يعانى من حالة قلق طاغية وتردد وانعدام للقدرة على إتحاذ قرار تهائى بفصم العلاقة بينه وبين نوار ، فهو من جهة يكرر مراراً قدرته على تحقيق هذا الفصم ، لكنه ، من جهة أخرى ، لا ينجز ذلك أبداً . وسواء أكان ذلك واعياً أو عن طريق اللاوعي ، فإن حالته النفسية – الذهنية تكتنه وتتقصى وتجسد في قصة حمار الوحش وأنثاه : ذلك أن رحلتهما ، في أقل ما يقال ، رح لم علاها الإلتباس : فهما يقضيان ستة أشهر دون أن يبلغا مكان قرار ( وستة الأشهر

تشكل نصف الدورة الموسمية التي كانت القبيلة تهجر الديار خلالها إلى ديار ، أخرى ) تتصرف الأنثى خلالها بشكل محبر ، ولا يتصرفان بطريقة واثقة حازمة وبجريان معاً ولا بجدان النبع البارد العذب إلا بعد أن يعقدا العزم .

وحين يفعلان ذلك يقحم الشاعر فى السياق هذا التعبير الباهر . « ونجح صرعة إبرامها » (٢٨) . هل تدور هذه الجملة على الحمار وأنثاه ؟ أم أنها نغمة داخلية تفضح أزمة الشاعر وعدم قدرته على إتخاذ قرار حازم ؟ .

وتطعى الحالة النفسية الذهنية ذاتها على البقرة الوحشية ، ذلك أن القصيدة لا تقدم صورة واضحة عن كون البقرة تدرك أن ولدها قد قتل أو تجهل ذلك (الأبيات ٣٦ – ٣٨) ، مع أننا ، نحن ، المتلقين ، نعرف ذلك ، والبقرة ، فى قلب مسرح الخصب ، لا تصور بصورة من يتمتع بالعشب الغض والماء العذب، بل توصف بأنها « تطوف » لسبعة أيام ، فى معاناة قاسية وحبرة طاغية ، دون أن تصل نتيجة حاسمة . أخبراً تيأس – واليأس نتيجة حاسمة بشكل من الأشكال ت- وفور ذلك يظهر الصيادون ، ويبدأ صراعها مع الكلاب . والتضاد بين حالة ترددها وقلقها – ثم يأسها فى النهاية – وبين عزم حمار الوحش وأنثاه وحزم قرارهما وبلو غهما مرامهما بعد ذلك يأتى ، بشكل مؤكد تقريباً ، نتيجة لانعدام قدرة الشاعر نفسه على إنجاذ قرار نهائى حاسم أو الوصول إلى اليأس المابق .

بمكن كذلك أن تشكل دوائر لذوات أخرى مثل الحيوان ، النبات ، الأطفال ، أو العسلاقات أو مفاهيم مثل الفرد – الجماعة ، الحيوان – النبات ، الإنسان – الحيوان ، أو الرحلة . وتشكيل مثل هذه الدوائر يضىء جوانب مهمة من رؤيا الشاعر للوجود . تظهر دائرة الحيوان ، مثلا ، إن الحيوانات تنقسم إلى فثات : حيوانات برية متوحشة تدمر وتقتل (السباع ) ، وحيوانات برية تنشر الحياة وتجددها ولا تنزل ضرراً أو أذى بها (النباء ، حمار الوحش ) ، ثم حيوانات برية لها طبيعة ثنائية (البقرة الوحشية التى تخلق الحياة وتجددها في أحد المواقف الكنها تدمر الحياة ، مواقف أخرى من أجل أن تنقذ حياتها هي ) . والفئة

على حماية القبيلة ، والناقة ذات طبيعة نائية وتبرز فى القصيدة فى صورة شخصية مأسوية . فهى ، من جهة ، رفيق يعبن على نبى أحزان الشاعر وممنحه العزاء حى حين تكون هى نفسها ضامرة نحيلة أكلتها الأسفار المضنية والتعب ، لكنها ، من جهة أخرى ، الراحلة التى تأخذ الأحياء بعيداً عبر السراب والصحراء ( ونحو الماء والكلا فى الوقت نفسه ) ، والناقة كذلك هى التى تذبح لتقهد م غذاء للجائعين والمحتاجين ، أى لتؤكد الحياة وتنقذها وتحفظها ( الحياة الفيزيائية الفعلية ، كما محدث فى أيام المجاعات والمشقات ، والحياة الأخلاقية المعنوية ، كما محدث حين تقتل ، إذ يذبحها الشاعر ( الذي يشارك فى القمار من أجل أن يفوز بناقة مدت حين تقتل ، إذ يذبحها الشاعر ( الذي يشارك فى القمار من أجل أن يفوز بناقة مذبوحة مضحياً بنوعين من النوق : العاقر والمطفل ) والفئة الأخبرة من الحيوان هى فئة الطيور التى تبرز فى صورة إيجابية ( الحمامة التي تتبع ذكرها ، أناث النعام التى تقلق الحياة فى الأطلال المهجورة ) . ومن الشيق أن تلاحظ الطبيعة بالعام التي تقلق الحياة فى الأطلال المهجورة ) . ومن الشيق أن تلاحظ السولان منابع منه النعام الخوان ، أناث ما الحيوان الموالية المعنوية ، أناث مذبوحة مضحياً بنوعين من النوق : العاقر والملفل ) والفئة الأخبرة من الحيوان التوان الما تي تعلي أن أنه الما المهجورة ) . ومن الشيق أن تلاحظ الطبيعة النعام التي تحلق الحياة فى الأطلال المهجورة ) . ومن الشيق أن تلاحظ الطبيعة التوسطية للنعام : فالنعام طائر ، (له أجنحة ويتوالد بالبيض ) لكنه ألصق – التوسطية للنعام الأخرى .

وتشكل الفئات التى ذكرت نفسها ثنائية ضدية أساسية تتحرك على صعيد المتوحش / الأليف المدجن ( و ممكن إعتبارها تجسيداً للثنائيات الأساسية فى عمل كلود ليفى – شتراوس ، وهى ثنائية الطبيعة / الثقافة التى مجسدها ليفى – شتراوس فى صورة التنىء – المطبوخ ، والتى يمكن أن تجسد فى صورة البرى المتوحش / الأليف المدجن . كما أن هناك ثنائية ضدية تتحرك على صعيد البرى المتوحش / البرى المسالم ( السباع – الظباء) .

هـــكذا يشكل عالم الحيوان سلسلة من الثنائية الضدية بين طرف إثنتين منها ما تمثل دوراً توسطياً .

( حيوان دون أجنحة / طائر بأجنحة ) ، ( البرى المتوحش : يفترس / البرى المسالم يفتر س ) .

(طائر بأجنحة يشبه الحيــوان) (البرى ذو الوجهين (البقــرة) ( البرى / المدجن ) . وأخيراً ، فإن الدوائر ( تلك التي شكلت في هذه

الدراسة والتي لم تشكل هذا ) تشير إلى التصور التالى : الرحلة والبحث عن تحقيق الذات بكل أشكالها يرافقان بالمشقات والألم والخطر والصراع ضد قوى الدمار الطبيعية ، والحيوانية والإنسانية . والملمح المدهش فى رحلة جميع الذوات الموصوفة هو أنها جميعاً تبدأ الرحلة وهى تعانى من نوع ما من العاهات أو النقصان أو التشويه : فالقبيلة تبدأ بالرحلة حين عوت الخصب ، والمرأة تفارق الرجل (الشاعر) فى حالة من النوتر والصد ، وحمار الوحش يرحل وقد ضرب ولطم وكدم من قبل الحمر الأخرى ، والأتان ترحل وهى حامل (ضعف فيزيائى ) ، والبقرة تبدأ رحلتها مسبوعة ( بعد أن فقدت وادها ) ، وناقة الشاعر تبدأ الرحلة ضعيفة مهكة أعيتها الأسفار ( وحتى السحابة التى نقارن بها الناقة أفرغت شحنتها إلا أن الرحلة دائماً تقود إلى السـلامة ، رغم المشقات التى تعترضها وتوليج فيها . وهكذا يبدو أن نهاية الرحلة ، بنيوياً ، تشكل حركة معاكسة لبدايتها وتخلق توازناً وهكذا يبدو أن نهاية الرحلة ، وهى عملية جـذرية الأهمية فى الشرط الإنساني وهكذا يبدو أن نهاية الرحلة ، وهي عملية جـذرية الأهمية فى الشرط الإنساني وهكذا يبدو أن نهاية الرحلة ، بنيوياً ، تشكل حركة معاكسة لبدايتها وتولي قوازناً

- 4

<u>A</u>.

مكن الآن أن تطبق طريقة فى التنظيم ألصق بالمذهب (التكنيك) البنيوى الذى طوره لرفى – شتر اوس ، مع أنها ان تكون إياه تماماً ، بسبب طبيعة المادة المدروسة ، من جهة ، والغرض الذى تستخدم الطريقة لتحقيقه من جهة أخرى (٢٩) و مكن لمثل هذا التطبيق أن يبلور بأحد الشكلين التاليين :

١ – يستطيع الباحث أن يأخذ عدداً كبيراً من القصائد متعددة الأبعاد – أكبر عدد ممكن عملياً – ويعزل وحداتها المشكلة ، ثم يستخدم الطريقة المطبقة أعلاه ليشكل وحدات مكونة إجمالية تتألف من العلاقات المميزة فى كل وحدة مشكلة ( هذه العلاقات التي توضع الآن فى الأعمدة الملائمة لتشكيل حزماً من العلاقات ) وقنتج هذه الطريقة مخططاً ثلاثى الأبعاد ، يستخدم البعد الثالث منه لتحليل الوحدات المشكلة بوصفها عناصر من بنية القصيدة من حيث هى كل شامل . ويمكن للتحليل بعد دلك أن يتحد من العربة من عدد منه منه العربة من العلاقات الميزة فى كل وحدة مشكلة بيشكل وحدات مكونة إجمالية تتألف من العلاقات الميزة فى كل وحدة مشكلة وحدة مشكلة بعده العلاقات الميزة فى كل وحدة مشكلة بعده العلاقات الميزة فى كل وحدة مشكلة بعد دلك أن يتجه إنجاه الدراسة المقارنة ، وهو قادر على أن يلتى ضوءاً كاشفاً بعد ذلك أن يتجه إنجاه الدراسة المقارنة ، وهو قادر على أن يلتى ضوءاً كاشفاً منه العدالي المنه المنه المنه المال . ومواه المالية المنه المنه المنه المنه المنه المالية المالية المالية المالية المنه المنه المنه المنه المالية العاد مالية المالية منه المالية مالية حدالية المالية المالية منه العربة المالية المالية المالية مالية المالية مالية المالية المالية المالية المالية مالية المالية العلية المالية العادة المالية مالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية مالية المالية الماليية المالية المالية الم

على قضايا هامة : كدور التراث في عملية الحلق الشعرى ، والمعاينة الفردية ، لموضوعات « تقــليدية » معينة (٣٠) ، والانساق والبنيوية في القصيدة ، على سبيل المثال لا الحصر .

٢ - يستطيع الباحث أن يطبق الطريقة على قصيدة واحدة يفترض أنها ، في مرحلة مبدئية على الأقل ، تمتلك بنية « أسطورية » ، وتسجل في المخطط جميع الوحدات الأولية المميزة في كل وحدة مشكلة ، ثم تنظم أعمدة ملائمة ، للقصيدة .

وسواء أطبقت الطريقة بالشكل الأول أو بالشكل الثانى ، فإن الوحـــدات الأولية ينبغى أن تحلل وتكتنه إكتناهاً متقصياً حذراً من أجل أن يكشف كون أى منها تحولات .Transformations لعلاقات أخرى ، أكثر حسية ، من بين العلاقات المتعددة فى القصيدة . وثمة مثلان واضحان على التحولات تطرأ فى الشعر الجاهلى: هما موضوعا الفخر والمديح اللذان يبدوان لهذا الكاتب تحولين للقوة الحالقة للحياة فى التصور الجاهلىللكون هذه القوةالتى تنسب إلى عناصر أخرى فى الطبيعة. وان يناقش هنا هذا الجانب الحيوى من جو انب البنية لأنه بحتاج إلى معالجة متقصية مستقلة لا مجال لإنجازها الآن .

1 - 9

· 9 2

سوف أطبق الآن طريقة التنظيم كما هىموصوفة فى (٢) أعلاه على القصيدة - المفتاح . بعد ذلك ، سأحاول تحليل وحدتين مشكلتين فى قصيدتين : القصيدة - المفتاح وعينية أبى ذؤيب الهذلى التى نظمها بعد موت أولاده والوحدتان المشكلتان اللتان إختارهما للدراسة هما لقصة حمار الوحش وأتانه ، التى تروى فى كلا القصيدتين ، وقصة المقرة الوحشية فى القصيدة – المفتاح ، والنور الوحشى فى عينية أبى ذؤيب .

| - <b></b>                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                          |
|                                                                                                                          |
| <u>,</u>                                                                                                                 |
| الأنسان يهجر الارض ، في جوع وياس<br>القبيلة تتبع سنة الأجداد                                                             |
| الطبيعة ، والحيوانات ، والأنسان                                                                                          |
| في وسط الاخترار ووفرة الماء تعرم<br>البقرة من متعسة الحساة تهاجههسا                                                      |
| والأطلال مغصبة .<br>الانثى تتبع اللاكن والقطيسيع ، تاركة                                                                 |
| يفادران القطيع ( حضاظا على الجنين ) بعد شتاء قاس وحر شديد<br>الخيوانات الأن في سسياق الأطلال ،   الحيوانات في سياق المصب |
| الذكر والانسشى (حمسر الوحش ) الممار والاتان يصلان أرض الخمسب                                                             |
| ( الرجل والراة يعفي كل منهما هع<br>قبيلته ) •                                                                            |
| القبيلة تهجر الديار تبعث عن الخمس القبيلة تصل أرض الخصب                                                                  |

|  |  | الموت / اللااستمرار<br>الحياة / الاستمرار | اتها بعد عناء وعداب وخوف فقط ،<br>لكنها جميعا تبقى في سياق التهسديد<br>الدائم •                | خالق السماء هو نفسه من بني معد<br>القبيلة • كل الذوات تعمل السلامة ، |
|--|--|-------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
|  |  |                                           |                                                                                                |                                                                      |
|  |  |                                           |                                                                                                | كل اللوات تبدأ الرحلة معانية من عاهة<br>أو نقص من نوع ما .           |
|  |  |                                           | الحياة في الطبيعة نفسها فصلية<br>( دورة ) وهكذا فهي توال بن الوت<br>والحياة ، فهي اذن متقطعة . |                                                                      |

## مضلط ۲ حمار الوحش : ( ذكر - أنثى ) القصيدة المتساح ( ل )

| تمسل جميما نيع ماء علب • لا السارة<br>ال زمن الرحسالة • المسسيافون<br>يهاجمونها عند الله • الذكر لايستطيع<br>المهاية الانثى ، حتى حين تبحث عن<br>المهاية في جسده تقتل الممر كلها •<br>الذكر ايضا يقتل •<br>الذكر الفسا يقتل • | الحيساة            | بعد سستة أشسهر من البعث الذكر<br>والانثى يملان الله ومكان الحسب .<br>ز لا ميادين ، لا مهاجهين الا أن قمة<br>خمارا يتمثل فى المسبب العيسية<br>بالنبع |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اللـكر يمثل ذروة من القوة ، له أربع<br>إنان ، كلها تغضع له ١٠ الانات مليلة<br>عافية ، لا حمل لسئوات عدينة ٠                                                                                                                   |                    | الذكر شعيف ، لعلم وضرب من قبسل<br>الذكور والآخرين .<br>الأنفى تغضيع له بعد شيء من المقاومة .                                                        |
| الذكر والانثى يذهبان بحثا عن مكان<br>الحسب ، عاندين الى الكان النسيديم<br>الذي يعرف الذكر أنه خصيب .                                                                                                                          | عينية ابي فؤيب (ع) | الذكر والانثى يغمادران القطيم ،<br>ينجوان بالجديد ( بعثا عن مكان جديد<br>للغصب ؟ )                                                                  |
| لا مریکی<br>۲۷ مریکی<br>پیچنی والشمینی<br>۱۹۵۵                                                                                                                                                                                | التقير - وكرحمانة  | التفر - الرحلة<br>الانثى تعمل ( المعل هو ايضا عامة .<br>لانه يضعف )                                                                                 |

-9-14

تابع مشلل ( ۲ )

متخطط ٤ المقرة الوحشسة ... الثور الوح

| الثور يصارع الكلاب لينجو بعياته .<br>يقتل احدهما تهرب الكلاب الأخرى .<br>الميادون يهاجمون الثور بسهامهم<br>الثور يسقط قتيلا .<br>( اللوت ) | ( المياة )                                                                                  | البقرة تصارع الكلاب لتنبيو بعياتها .<br>تقتل كلبتين . تنجسو . ( الا ان<br>الصيادين مايزالون هنساك لكنهم<br>لا يطلقون سهامهم )                                                                                                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| يفسادر الأنسسبار في المسسباح .<br>الميادون يطلقون كلابهم                                                                                   |                                                                                             | تغادر الأشببار في الصباح ، الصيادون<br>يقلقون كلابهم .                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الطبيمة ، تهدده ، النسود يختبي، بين<br>الانسجار ، يعتنى من الملسو والريح<br>الطبيبة مهده وطلاة                                             |                                                                                             | الطبيعة تهددها • تختبى بين الاسجار.<br>تحتمى من الملو والريح والطبيمة مهده<br>وملاذ • ومد من ما مرد وما من ما مرد والطبيمة مع م                                                                                                                                                                                                                    |
| الثور تفزعه الكلاب • مفرد ليس مع<br>فعليع • لا انثى له وهو مل• لسوة<br>وحياة ( يبدأ يماهة ) - ( القسلق -<br>الغيوف ).                      | -<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>- | ل - التغير - الرحلة<br>التغير - الرحلة<br>تفقد ولدها .<br>تجسيدا الرحلة بحثا عنسه ( الولد<br>تجسيدا بماهة ( القلق ، الحوف ، الوت )<br>تجسي أسبوعا في الجمع . هروعها |

تجلو حزم العلاقات الموجودة في المخطط (٢) فروقاً جوهرية بن رؤيا. لهيد ورؤيا أبى ذؤيب للوجود ، وللثنائية الضدية الأساسية : الحياة – الموت . أبو ذؤيب يرى الموت الواقع الحتمى والنهائي الذي لا مفر منه على الإطلاق . والموت. هنا شامل كونى وطاغ طغياناً مطلقاً ، يستحق كل صور الحياة ، وليس بمقدور حيوية الإنسان والحيوان أن محمياهما ضد القوة المصبرية النهائية للموت . الإنسان يعجز عن درأ الموت وحماية نفسه ، تماماً كما يعجز عن درأ الموت عن الآخر ين، مهما بلغ حبه لهم وحنينه لإنقاذهم ، وينطبق هذا على عالم الحيوان . الأب لا يقدر على حماية الأبناء ، والأنثى لا تقدر على حماية الذكر ، والذكر لا يقدر على حماية الأنثى ، وليس ثمة من طريقة لتجنب حقيقة الموت ومأساويته حتى حين يكون الإنسان (أو الحيوان) وجوداً فرداً قائماً بذاته في معزل عن الآخرين ، قوياً شجاعاً . كما أنه ليس ثمة من طريقة لنجنب الموت من خلال الآخرين . فالموت سيسحق الفرد ــ في ــ الجماعة . وسوف يلتي أعنف الأقوياء وأشدهم من يوازيه قوة وبطولة ، ولن ينجو أحد منهما ( على عكس ما يتوقع من نجاة الثانى ) ذلك أن الأول سيدمر الثاني والثاني ، الأول في اللحظة الخاطفة نفسها ( فتخالســـا نفسيهما . . ) . و كذلك فإن البحث عن ملجأ ومهرب فى الآخرين هو أيضاً عبَّى . فليس هناك من توسط ذى معنى بين الحياة والموت : والحمل والإنجاب، لن يفعلا شيئًا إلا تعميق المأساة وزيادتها حدة حين يضرب الموت أخبراً ضربته. الطبيعة أيضاً تموت ، لكنها تجدد نفسها في دورة من الجفاف والخصب . إلا أن ذلك لا يقدم أي عزاء . « لو أن شيئاً ينفع » (٣١) يصرخ الشاعر محولا هذه الصرخة إلى ركيزة بنيوية أساسية تقابِلها ركيزة أخرى تطغى على بدء كل شريحة من شرائح القصيدة : « والدهر لا يبقى على حدثانه » أحد . والشاعر يدرك أنَّ « لا شيء ينفع . » فالقيم الأخلاقية ، والشهرة ، والنبل والسمعة الحسنة لا تعاين بوصفها منابع للعزاء ، كما هي عند شعراء آخرين (٣٢) .

أما رؤيا ليبد للوجود ، للحياة والموت ، فإنها أكثر كثافةو تشابكاً وتعقيداً . فهي رؤيا للعالم بما هو كون من المتناقضات والمفارقات . يكاد يكون كل شيء ،

كل كائن حى ، ذا طبيعة ثنائية تكمن فيها بذور الموت والحياة وتنمومعاً فى تزامن مطلق . البذور تتشابك وتلتحم فى صراح أبدى . والوجود الإنسانى وجود من التونر اللحظوى الدائم ، وجود على شفار السيف : الحياة والموت يلتمعان على كلا جانبى كامل غامر بالحياة . فنى وسط الموت يظل على وعى حاد بحضور الحياة . والموت ليس قائماً على الطرف الآخر لرحلة يقوم بها الإنسان محنفلا بالحياة إلى أن تجىء لحظة موت الحيوية : بل إن الإنسان ليتحرك فى سياق الموت وحلقته كل لحظة من لحظات وجوده (٣٣) .

إلا أن لبيد ، على عكس أبى ذؤيب ، يرى قوى معينة تشكل توسطاً بن لحياة والموت : فالتوالد يؤكد الحيساة فى قلب الموت ، وقد ينفى الموت ويتجاوزه عبر التناغم والحب اللذين يمكن أن يوجدا ، إلا أن هذا النبى نبى مؤقت . ويمنح تجدد الحياة ، كما يتجسد في الدورة الموسمية في كلا الطبيعة والإنسان ، بعداً جديداً للحضور المتزامن للحياة والموت في كل شيء . هكذا تكون الإستمرارية ممكنة عبر التجدد الفيزيائى للحياة – الحمل والإنجاب وعودة الخصب – وعبر القوة المانحة للحياة للقيم الأخلاقية ونظام التصورات اللذين يبدوان تحولاً من تحولات الإستمرارية الفيزيائية للحياة عبر التوالد . ويعاين التناغم والحب معاينة قوى مليئة بالمعنى والإستمرارية فى عالم الإنسان ، وفى الطبيعة ، وفى عالم الحيوان . ( فالمطر ممنح الأرض الميتة حياة متجددة ، والأرض تمنح الحيوان حياة جديدة – وهكذا يصبح الحمل والإنجاب ممكنين وكذلك تصبح الإستمرارية . والإنسان أيضاً ينقد الحياة - حياة المحتاجين ، والمعدمين بالإضافة إلى حياته هو ) ومن طريق توحيد هويته بهوية القبيلة – التناغم والوجود الآمن المسالم – ينجو الإنسان الفرد ويبقى ويساعد القبيلة على النجاة والبقاء . لذلك تكون علاقة الأم – الطفل محوراً مركزياً في رؤيا لبيد كلها للوجود : العطف ، والحنان ، والرعاية والتناغم تخلق الغبطة والأمن والاستمرارية في الحياة . والإهمال والتوتر يأتيان والعذاب والعقاب ــ من قبل الطبيعة ، والحيوان ، والإنسان ( مصبر البقرة الوحشية الَى أهملت ولدها فافترس ) . إلا أن ثمة قوى للإستمرارية هي ، في أحسن الحالات ، موسمية ، كما هي الحال في تجديد الطبيعة للحياة . وهذه القوى ،

بهذا المعنى ، متقطعة لا إستمرارية فى الوقت نفسه . والذات الوحيدة المستمرة المالكة للدعومة ، التى تؤكد إستمراريتها هى واستمرارية الزمن اللامتقطعة والكلية ، هى القبيلة . فالقبيلة تتبع السنة التى سنها الأجداد ، فى قيمها ونظام أعانها وتصوراتها ، وهى تورث هذه السنة للأجيال الجديدة . والقبيلة مستمرة على مستويين : مستوى البقاء الفيزيائى والاستمرار الفيزيائى (التوالد، الحماية) كما عدت فى حالة ذوات أخرى ، ومستوى القيم الأخلاقية ونظام الإعان ، حيث تكمن فرادتها وتميزها عن الذوات الأخرى . لا شىء آخر يشارك القبيلة هذا المستوى الثانى من مستويات الإستمرارية ، وخصوصاً الفرد ، فالفرد عاجز عن الإستمرار فيزيائياً عجزه عن تأكيد إستمرارية القيم الى يؤمن بها . معنى بقائه الوحيد هو التوحد المطلق بين هويته ونظام قيمه وبين هوية القبيلة ونظام قيمها .

و أخيراً ، يؤمن لبيد بأن هذا الواقع المعقد يصدق بالنسبة للطبيعة نفسها أيضاً . فالطبيعة تمنح الحياة وتنفيها ، وليس فى يد الإنسان من حيلة للتأثير على مجراها فهو مخضع ويستسلم إستسلاماً مطلقاً للطبيعة ، أى للزمن ، ويعانى تجربة المأساة الدائمة للبحث الأبدى عن مصادر جديدة للماء ، والمرعى والطعام عن مصادر جديدة للحياة .

۳ - ۹

فى نهاية هذا التحليل للقصيدتين المدروستين ، قد يكون من الشيق أن يشار إلى حقيقة تثير الإهتمام ، وهى أن كلا من الشاعرين ، لبيد وأبى ذؤيب ، كان شاعراً جاهلياً عاش أيضاً فى الإسلام . إى أن الأول ألف معلقة فى الجاهلية ، بينما ألف الثانى عينيته بعد الإسلام وبعد أن كان هو قد أسلم . وهنا يبرز سؤال مهم : هل مكن غزو الفرق بين رؤيا الشاعرين إلى السياق الثقافى ، والفكرى ، والاجتماعى الذى كتبت فيه كلّ من القصيدتين ؟ وكيف ؟ أمكن أن يفسر الغياب المفاجىء من قصيدة أبى ذؤيب لأى اشارات إلى وحدات أكبر من وحدة الذكر - الأنثى ، والأب - الإبن ، وتفسر حقيقة كونه لا يتصور القبيلة أو الذات الجماعية بوصفها قوة من قوى الحفاظ على الحياةو الإستمرارية ، فى إطار إنهيار القبيلية وتفككها من حيث هى وحدة للتفاعل الحماعى ، والولاءات ، وأنظمة الإمان والتصورات والحماية المتبادلة فى السنين الأولى بعد ظهور الإسلام ؟ وإد

كان هذا التفسير معقولا ، فهل ممكن أن يقتر ح أنه ، فى حالة هذا الشاعر الفرد على الأقل ، لم تتكون وحدة أخرى لتحل محل القبيلة ولم يكن هناك توحد بين هويته وبين المجتمع الإسلامى الجديد أو تصور لهذا المجتمع بوصفه وحدة للاستمرار والحفاظ على الحياة ونظم الإمان والقيم ؟ يبدو محتملا أن رؤيا الهذلى القائمة للوجود للقوة المصبرية الحتمية للموت ، ولعبئية جميع الجهود لذى الموت ، كانت نتاجا لفقدان القبيلة من حيث هى وحدة فيزيائية ورمزية حافظت على الحياة ونظام القيم الذى خلقه الأجداد ، ولفقدان أولاده ، أيضاً من حيث هم وحده فيزيائية ورمزية يستمر عبرها نظام القيم والتصورات ويستمر عبرها الشاعر نفسه والقبيلة من خلاله . لقد بقى الشاعر مهجوراً فى عزلة مطلقة ، عزلة عن كلا الماضى والمستقبل، وتجسدت هذه العزلة المطلقة نفسها فى بنية قصيدته وفى الرؤيا الوجودية التي تجلوها هذه القصيدة .

-- \

فى المقطع المشهور الذى أشير إليه فى مطلع هذه الدراسة ، نقل ابن قتيبة الرأى القائل أن الشعراء نظموا قصائدهم بطريقة محددة ، بادئين بذكر الديار المهجور والأطلال ومنتهين بمدح ممدوح ما فضلوه عن كل من عداه (٣٤) وليس هناك عدد كبير من النصوص فى تاريخ النقد العربى والشعر العربى إقتبست أكثر من هذا النص أو أسىء فهمها أكثر من هذا النص. فما كان رأياً متوازناً ذا صفة وصفية صرف وطبيعة نسبية حول إلى رأى مطلق ، محدد ذى طبيعة تقييمية وارشادية تقنينية ، وقد غض النظر أولا عن كون ابن قتيبة يعلن بوضوح أنه لوحظ وسجل من ملامح طريقة النظم المتبعة فى مرحلة سابقة على عصره ، أى الوحظ وسجل من ملامح طريقة النظم المتبعة فى مرحلة سابقة على عصره ، أى قريقاً تاريخياً ، محاولا أن يكتنه السبب الذى جعل الشعراء ينظمون قصائدهم بناك الطريقة الملحوظة . إلا أن الأهم من هذا كله هو أن المقطع الذى يقتبسه ابن قتيبة لا يقرر أن ثمة قسماً من القصيدة هو مقدمة لقسم آخر هو غرض القصيدة قديبة لا يقرر أن ثمة قسماً من القصيدة هو مقدمة لقسم آخر هو غرض القصيدة قديبة لا يقرر أن شمة قسماً من القصيدة هو مقدمة لقسم آخر هو غرض القصيدة قديبة لا يقرر أن شمة قسماً من القصيدة هو مقدمة لقسم آخر هو غرض القصيدة الرئيسى ، وأن هذه الحقيقة المهمة لم تدرك إدراكاً واسعاً فى الدراسات النقدية

والتاريخية ، و ممكن أن تمثل على الطريقة التي يروى بها الرآى المتمثل في مقطع ابن قتيبة بهذا الإقتباس من إحدى الدراسات الحديثة جداً للموضوع .

و يؤكد ابن قتيبة (ت. ٨٨٩ م.) إن القصيدة بجب أن تكون لها ثلاثة أجزاء
 ( النسيب ، الرحيل والموضوع الحقيق) وأن الشاعر بجب ، علاوة على ذلك ،
 أن محتفظ بتوازن بين كل جزء والجزء التابع له. . . . » (٣٥) (تأكيم الألف الألف الخلي ) .

ونظرة سريعة إلى مقطع ابن قتيبة تظهر فوراً (١) -- إنه لا يؤكد أن القصيدة بجب أن تكون لها ثلاثة أجزاء ، (٢) -- إنه لا يعلن أن القصيدة تحتوى على : « موضوع حقيقى » يسبقه جزءان آخران ليسا « موضوعين حقيقين » ، وبالعكس تماماً ، فإنه يؤكد أن » الشاعر المجيد من سلك هذه الأساليب ، وعدل بين هذه الأقسام ، فلم بجعل واحداً منها أغلب على الشعر ، ولم يطل فيمل السامعين ، ولم يقطع وبالنفوس ظماء إلى المزيد . » (٣٦) .

وجلى أن الرأى الذى ينسبه مونر و إلى ابن قتية رأى متناقض : فالقصيدة لا ممكن أن يكون لها ( موضوع حقيقى » + مقدمة ثم تكون فى الوقت متوازية بين المقدمة والموضوع الحقيقى من حيث التركيز المتساوى والنمو المتساوى لكل جزء . فالمقدمة ، أى مقدمة ، ليست مساوية فى أهميتها للموضوع الحقيقى . كما أن ابن قتيبة لا يقول أن القصيدة بجب أن تكون لها ثلاثة أجزاء : فهو يذكر أربعة عناوين يضم تحتها عدداً كبيراً جداً من الحالات الوجودية ، والانفعالات والتجارب (٣٧) ، كما أنه أيضاً لا يصوغ رأيه بطريقة تعليمية تقنينية ، بل يقول ( إن الشاعر كما أنه أيضاً لا يصوغ رأيه بطريقة تعليمية تقنينية ، بل يقول ( إن الشاعر المجيد من سلك هذه الأساليب » . (٣٨) إلا أن المولول عن هذه الدرجة الكبيرة من إساءة الفهم لمقطع ابن قتيبة هو اخفاق الباحثين الذين أتيحت لهذا الكانب مراجعة أعمالهم فى إدراك الحقيقة التالية : إن ابن قتيبة فى مقطعه لا يصف بنية القصيدة ، بما هى شىء مطلق ، بل يصف بل يصف بل يصف بنية القصيدة المرح فقط وهذه الحقيقة من الجلاء فى مقطعة بحيث أن المرء لا يستطيع إلا أن يشعر بالدهشة لكونها لم من الجلاء فى مقطعة بحيث أن المرء لا يستطيع إلا أن يشعر بالدهشة لكونها م

من المحتمل جداً أن تكون القصيدة الجاهلية ، بسبب إساءة نفسير مقطع ابن

قتيبة ، قد إعتبرت وجوداً مفككاً لا يمتلك الوحدة ، ومؤلفاً من جسم هو موضوعه الحقيقى ، أو غرضه ، ومن أجزاء خارجية ، يفرضها تراث شعرى تقليدى صارم ، تشكل المقدمة التي تقود إلى النقطة المحرفية . ويؤمل أن يكون الدراسة الحاضرة قد أظهرت أن هذه النظرة إلى القصيدة الجاهلية ليس لها ما يدعمها أو يسوغها . ينبغى أن تكتنه القصيدة من حيث هيبنية كلية دالة، تفعل وحداتها المكونة بطرق يمكن إكتشافها مجسدة طريقة فردية فىمعاينة الواقع وصورة للعالم القائم فى لحظة الحلق في وعي الشاعر ، وفي هذه البنية، ليس هناك من وحدة ممكن أن توصف بأنها النقطة الرئيسية أو المحرفية للقصيدة ، وينبغي ألا تدرس الوحدات المشكلة تتابعياً أو بصورة إنعزالية ، بل بما هي عناصر في وجود معقد متشابك لا مكن تحديده إلاحين نصوغ هذه الوحدات فى وحدات مكونة إجمالية تشكل حزماً من العلاقات ، وينبغي أن نؤكد هنا حقيقية جوهرية ، هي أن الوحدات المشكلة ، كما أظهرت الدراسات المقارنة للقصيدة ـــ المفتاح وقصيدة أبى ذؤيب ، تعاين وتعالج بطرق مختلفة باختلاف الشعراء ، وأن المعاينة الفردية لدى كل شاعر تفرضها طبيعة رؤياه الجوهرية نفسها وطبيعة الدور البنيوى الذى يسنده إلى وحدات المشكلة خلال عملية تجسيده هذه الرؤيا الفردية عبر القصيدة بما هي بنية كلية دالة . وهكذا فإن وحدة الأطلال لا ينبغي أن تعتبر نغمة إستهلال وتقــديم يعزفها كل شاعر في كل قصيدة ينظمها . فهذا التصور تصور خاطىء بمكن لأى دراسة إحصائية بسيطة أن تفنده .

ومن المنظور المطور فى هذه الدراسة ، تجلو القصائد التى قام هذا الكاتب بتحليلها ملمحاً من ملامح القصيدة متعددة الأبعاد يؤسس رابطاً شيقاً بين بنية القصيدة وبنية الأسطورة . ولملاحظات لينى -- شتر اوس حول هذا الجانب من جوانب الأسطورة أهمية قصوى ، وقد تبرهن هذه الملاحظات عن قدرتها على فتح آفاق جديدة لدراسة الشعر الجاهلى ، وقد يكون مفيداً الآن إقتباس واحدة من أكثر هذه الملاحظات قدرة على الكشف يقول ليثى -- شتر اوس أن دارسى الأسطورة أساؤوا فهم :

« الحصيصة المميزة للأساطير ، وهي بالضبط التصريح التأكيدي الذي ينتج من تكثير ( multiplication ) مستوى واحد عن طريق مستوى أو

مستويات أخرى ، والذى يؤدى ، كما هى الحال فى اللغـــة ، وظيفة الإشارة إلى مجالات من المعنى .

والبنية الشرائحية للأسطورة ، التي لفتت الإنتباه إليها في عمل سابق . . . تسمح لنا بمعاينة الأسطورة باعتبارها محوراً للمعاني التي ترتب ني خطوط أو أعمدة إلا أن كل مستوى فيها يشير إلى مستوى ما آخر بأى إنجاه قرنت الأسطورة، وبالطريقة نفسها ، فإن كل محور للمعساني يشير إلى محور آخر ، كل أسطورة إلى أساطير أخرى .

وإذا طرح الآن السؤال ، : « إلى أى معنى مهائى تشير هذه المعانى المتبادلة الدلالات ما دامت ، فى التحليل الأخير وبما هى كل شامل ، لا بد أن تشـر إلى شى ما » ؟ فإن الجواب الوحيد الذى يبرز من خلال هذه الدراسة هو أن الأساطير تدل على العقل الذى مخلقها وينمها باستخدامه للعالم الذى هو نفسه جزء منه . وهكذا فإن ثمة إنتاج منز امن للأساطير نفسها ، من قبل العقل الذى يولدها ، وإنتاج مماثل من قبل الأساطير الصورة للعـالم هى الآن وفعلا كامنة موروثة قائمة فى بنية العقل « (٣٩) .

- 11

يسوغ التحليل المقدم فيا سبق تصور معلقة لبيد قصيدة لا تتحرك حركة تطور وتقدم ، بل حركة تتنامى عبر الانفساح والإتساع والتوازى ، وما يقصد هو أن القصيدة لا تبدأ ، بطريقة القصة فى القرن الناسع عثر مثلا ، من نقطة (أ) – وهى نقطة بداية – تمر عبر نقطة (س) ، هى نقطة الذروة ، ثم تبرامى نمو حل للحركة الذروية فى نقطة (ى) . حوكة القصيدة حركة إتساعية مالمتى الذى تكون به الدوائر التى نخلقها سقوط حجر على سطح بركة هدىء . حركة إتساعية : نقطة التوتر ، أى القوة الولدة الدافعة ، هى مركز كل الدوائر . إلا أن الدوائر لا تقود فى حركة واحدة تطورية من (أ) إلى (س) ثم (ى) . وحركة القصيدة أيضاً حركة تكرارية بسبب وجود بنى متوازية فيا ، أو بالأحرى ، مظاهر تعبيرية لما هو جذرياً بنية التجربة ذاتها فى القصيدة كلها ، وكل شريخة موازية من شرائح القصيدة وحدة مشكلة تملك وحداتها الأولية الحاصة بها وهكذا

نزولا إلى أكثر وحــدات البنية بساطة : الجمل . فبنية القصيدة إذن مفتوحة وعكن لذلك وصف القصيدة بأنها قصيدة مفتوحة . وبهذه الطريقة ، عكن الإشارة إلى خصيصة جوهرية لكل الوحدات المشكلة ، هي التالية : لا يحدث في أي من الوحدات المشكلة أن تنبَّى الحركة بحل كلى مطلق للتوثر الذي يولده تفاعلى العلاقات الأساسية في الوحدة ، والطبيعة التكرارية للقصيدة تشبه إلى درجة غريبة الطبيعة التكرارية للأسطورة ، ونستطيع لذلك أن نقدم هنا تفسير آ لهذه الطبيعة التكرارية هو ذاته التفسير الذي قدمه ليثي ــ شرّاوس للطبيعةالتكرارية فى الأسطورة إن وظيفة التكرار هي إحالة بنية الأسطورة إلى بنية وأضحة (٤٠) ، وهذه هي أيضاً وظيفة التكرار في القصيدة . إلا أن القصيدة ، مع ذلك ، تختلف عن الأسطورة في جانب وأحد ملحوظ : ثمتلك القصيدة خصائص شكلية تخلق روابط خارجية بين وحداتها المشكلة، تمنح القصيدة ، بهذه الطريقة ، وحدة خارجية شكلية نظل ، مع ذلك ، أقل أهمية وحيوية من الوحدة التي وصفت فها سبق من هذه الدراسة . في القصيدة ــ المفتاح ، مثلا تتجلى الروابط الخارجية فى العودة إلى الجملة الخبرية المباشرة التي تقرر المقارنة بين الناقة ، والحيوانات التي يذكرها الشاعر ، والسحابة ، وفي شكل أكثر طغياناً ودلالة هو تأكيد التوتر الجوهري وحتمية الصراع ضد الموت والزمن (٤١) ، وفي قصيدة أبي فؤيب ، تتجلى الحملة الخبريةالتكرارية في تقرير حتمية الموت لا بصورة مفهومة معنوية فقط بل في صورة لفظية كذلك (٤٢) ( الركيز تين البنيويتين المذكورتين في فقرة ٩ – ٢ ) . ومهما إتخذت من أشكال ، فإن الجملة التقريرية المكررة تمثل دائماً نقطة محرفية في التجربة التي تختني وراء القصيدة ، وفي رؤيا الوجود التي تتجسد فها . وبهذا ، فإن وظيفتها لا تقتصر على إحالة بنية القصيدة إلى بنية واضحة ، كما في وظيفة النكرار في الأسطورة ، بلأنها تضيء التجربة وتكثفها، وتزيدها حدة وتوتراً ، كما أنها أيضاً ، في الغالب ، تعممها وتمنحها صفة كونية (تكوننها ) وتعلن أنها مطلقة .

ثمة ملمح أخبر من ملامح البنية في القصيدة : هو عدم توحد هوية وحداتها المشكلة ، ويبدو أن عدم التوحيد هذا يجلو فروقاً في موقف الشاعر أو شعوره

بإزاء العلامات التى توجد فى كل وحدة مشكلة بإزاء العلاقات التشابكية بن هذه العلامات . إلا أن عدم التوحد فى هوية الوحدات المشكلة لا يغبر الشخصية الأساسية لهذه الوحدات : وهى كونها تؤكد عبر انفتاحها رؤيا الشاعر الجوهرية ... للوجود بما هو توتر أزلى قائم كل لحظة ، وثنائيات ضدية ، ومفارقات . وهذه الرؤيا للوجود هى المسؤولة عن توليد الحس العميق الحاد ، الذى تعانيه حين نقر أ واستدرارية ، بأن الزمن كله زمن حاضر : لأن الزمن كله حركة بين التغبر ، فى الإنتقال المستمر من الزمن الماضى إلى الزمن الحاضر ، على المستوى اللعوى ، فى الإنتقال المستمر من الزمن الماضى إلى الزمن الحاضر ، وعلى مستويات أخرى ، المعر الجاهلي هما : (١) زمن الطفولة وهو زمن حقيقى ، تكامل تشكله ، ماض الجاهلي هما : (١) زمن الطفولة وهو زمن حقيقى ، تكامل تشكله ، ماض

--- 17

أخبراً تدفع قضية الزمن فى القصيدة إلى النأمل والتساؤل حول طهيعة الزمن . لقد طرحت هذه الدراسة فيا سبق مفهوم كون الزمن كله زمناً حاضراً . ويصف ليثى – شتر اوس زمن الأسطورة بأنه ، مثل زمن اللغة ، قابل للإنعكاس وغبر قابل للإنعكاس فى الوقت نفسه (٤٣) . أين يقف زمن القصيدة من حيث علاقته بزمن الأسطورة ؟ .

تشر القصيدة فى وحدة الأطلال وفى وحدة الرحيل دائماً إلى أحداث وقعت فى ماض بعيد . والماضى ، بهذه الطريقة ، يشير إلى زمن غير قابل للإنعكاس ، ورغم ذلك ، فإن اللحظة الحقيقية لهاتين الوحدتين ليست زمناً ماضياً لأنها تمتد إلى لحظة القصيدة نفسها حيث يبتدىء الزمن الحاضر وتفرض شكل هذا الحاضر وتصوغه ، وهذه اللحظة هى أيضاً لحظة متكورة . من هنا فإنها ماض وحاضر ومستقبل ، وبهذه الطريقة فإنها تكون قابلة للإنعكاس . ومن الشيق والدال أن القصيدة ، فى مكان ما فى وسطها ، تدخل الزمن الحاضر ثم لا تغادره أبداً وهى أيضاً تذهى فى الحاضر . والزمنان المشار إليهما هما زمن الأطلال – التغير

وموت الخصب – وزمن القبيلة قيمها واستمراريها وحفاظها على الحياة . وفى الشعر الجاهلي تتحرك القصبدة متعددة الأبعاد دائماً من اللحظة الأولى إلى اللحظة الثانية . وليس ثمة أمثلة بقدرما استطعت أن أتحقق، تتحرك فها القصيدة من اللحظة الثانية إلى اللحظة الأولى ، أى مع القبيلة وقيمها لتنتهى بالأطلال ، ولا يبدو أن السؤال التالى قد خطر للشراح والمعاقمين على الإطلاق : لماذا لا تحدث هذا الحركة أبدأ لم وما هى دلالة إنتفائها لما بناء على كل ما إقبر حنه هما قد الدراسة حلى الآن ، يبدو أن الحواب هو التالى : إن البنية الكلية لقص حيدة تقع بين قطبي من التطورات :

التغير ( تدمير الحياة والطبيعة ) القبيسلة و التي تشكل الحركة المعاكسة. فتحفظ الحياة » (٤٤) .

وهكذا تحقق القصيدة توازناً وتحل تناقضاً أساسياً : الطبيعة تخاق الحياة والحصب ، والماء ، والمرعى ، والطعام – والقبيلة تستهلك كل ما تخلقه الطبيعة ، ثم تهجر الأرض (لأنه ليس ثمة من زراعة ) لتبحث عن أماكن جديدة خصبة . هكذا تقتل القبيلة الطبيعة ولا تفعل شيئاً لتعيد خلق الحياة فيها من جديد .

لكن الطبيعة نفسها تننى الحياة أيضاً وتحرم القبيلة من الخصب وتجسبرها ، هكذا على أن تعانى عذاب البحث المضى وأحياناً هلاكه ، وهسذه العلاقة من التناقضات إذا كانت التناقضات حقيقية فعسلا وبقيت حادة فى حقيقتها ، تجعل الحياة محالا مطلقاً (٤٤) . وهكذا فإن توسطاً من نمط ما يصبح ضرورة محتمية من أجل حلى التناقضات ، وهذا التوسط القصيدة نفسها . فالقصيدة تتحرك من الطبيعة الميتة ، وتخلق الحياة الخصب – على صعيد نحيل (٤١) ، كما أظهر تحليل وحدة الأطلال – ثم تتحرك إلى زمن القبيلة لتحتفل بدورها فى فى خلق الحياة والحفاظ علمها ، ومن هنا فإن زمن القصيدة قابل للإنعكاس أما إلى الأطلال وموت الخصب حركة لم يقم بها أى شاعر عربى . لأن فعل ذلك يعنى عكس مسار الرحلة من إنجاه البحث عن الحياة إلى إنجاه البحث عن الموت الفناء .

and the second second

الا أصبب على قلب لك من بردها
الن أرى الناس محسوتونا اله
الن الموامي 
من موامي الموامي موامي الموامي مما موامي الموامي الموامي الموامي الموامي الموامي الموامي الموامي المواميم الموامي الموامي الموامي الموامي الموامي الموامي \*

\_. X

ابو الهندى ( ديوان ، ٤٤ ) .

د فی حیاتی لــــدة ألهـــو بهـــا
 فــــإذا مت
 فقـــد أودی زمـــانی » .

ابو الهنــدى(سا. )

الفصل الثاني

الرؤية الشبقية معلقة امرىء القيس . .

. . .

4" \* J

## 

١ – لقد حاولت فى الفصل السابق (١) أن أكتنه تطبيق التحليل البنيوى على قصائد معينة ، وقد تم فصل وحدات أساسية محددة لأكثر من قصيدة ، وتنظيمها (٢) فى جداول على حدة . ولقد ساعد تحليل تلك الحداول أولا فى تفسير وظائف الوحدات الأساسية بوصفها عناصر للبنية ، وثانياً فى تقديم بعض الصياغات النظرية عن طبيعة بنية أية قصيدة تتناو لهاالدراسة ، كماساعد على رؤية واقع الإنسان وعالمه الذى خلق القصيدة . وخلال البحث تمت دراسة متعمقة للعلاقات الحدلية بن وتاياً فى تقديم بعض الصياغات وعلمه الذى خلق القصيدة . وخلال البحث تمت دراسة متعمقة للعلاقات الجدلية بين العناصر الأساسية بين العناصر الأساسية ، كماساعد على رؤية واقع الإنسان وعلمه الذى خلق القصيدة . وخلال البحث تمت دراسة متعمقة للعلاقات الجدلية بين العناصر الأساسية للبنية ، والبنية نفسها ، ورؤية المبدع ذاته . ولقد قيل إن وقد أكثر المناهج فائدة لدراسة الشعر الحاهلى إنما تكون بالتركيز على قصائد معينة . وقد أوصائد معينة . وقد أوضحت من قبل أن ملاحظاتى المبدئية على أنواع البنية فى هائد معينة . وقد أوصائد المعر المبدئية على أنواع المبدع . وعالم الذى خلق القصيدة . وخلال البحث تمت دراسة منعمقة للعلاقات الجدلية بين العناصر الأساسية للبنية ، والبنية نفسها ، ورؤية المبدع ذاته . ولقد قيل إن وقد أكثر المناهج فائدة لدراسة الشعر الحاهلى إنما تكون بالتركيز على قصائد معينة . وقد أوضحت من قبل أن ملاحظاتى المبدئية على أنواع البنية فى هذا الشعر إنما قامت وقد أوضحت من قبل أن ملاحظاتى المبدئية على أنواع البنية فى هذا الشعر إنما قامت وقد أوضحت من قبل أن ملاحظاتى المبدئية على أنواع البنية فى هذا الشعر إنما قامت وقد أوضحت من قبل مائة وخمسين قصيدة ، وأن هذه الملاحظات لا تمثل المقولات وقد أوضحت من قبل أن ملاحى فى سبيله إلى التبلور والاكتمال .

إن الأساس النظرى للتحليل البنيوى ، الذي محاول الباحث هنا أن يقدمه ، وأيضاً المصطلحات المناسبة التي اقتبس بعضها من ليَّفي – شتر او س Lévi-Strauss

ووضع بعضها الآخر خصيصاً لهذه الدراسة – كل ذلك قدتم وصفه وتحديده في الفصل الأول ، ومن ثم كان من الضرورى أن يقرأ تحليلنا الحالى مقروناً بالتحليل السابق ، إذ إن قراءته منفصلا عن سابقه ستؤ دى لى فهم قاصر ، إن لم يكن في حقيقة الأمر ، فهماً مشوشاً .

ومن المصطلحات الكثيرة المستخدمة سابقاً، سيكون مصطلح : القصيدة المفتاح (The Key Poem) هو المصطلح الوحيد الذي يشرح هنا . وهذا المصطلح يشير إلى معلقة لبيــد بن ربيعة العامري . وسنصيف الآن مصطلحاً آخر ، وكلاهما الغرض الإبجاز ، ولأسباب جوهرية أخرى تتعلق بطبيعة القصيدة التي نشير إليها .

\* أثبت هنا الترجبة العربية للبحث التي نشرت في فصول ( تر . أحمد طاهر حصنين ) دون إدخال تعديلات عليها باستثناء بعض الاشارات .

الرؤى المقنعة - ١١٣

هذا المصطلح الجديد هو : «قصيدة الشبق » Eros Poem ، وهو يشير إلى معلقة امرىء القيس التى تعد بحق أشهر المعلقات وأكثرها تلقياً للإطراء، بل أكثرها إثارة للحسيرة ، على الأقل فيما يتعلق بخصائصها البنيوية (٣) .

1-1

الم إن هدف هذا البحث مز دوج ، فهو أولا محاول أن يطبق على « قصيدة الشبق » مُهج التحليل البنيوي الذي اتبعناه من قبل في القصيدة المفتاح ، يطوعه بأية طريقة قد تبدو ضرورية للتوصل إلى فهم فصيدة الشبق على نحو أفضل ، وأن يستخلص تقنية أكثر دقة لوصف بنيتها ، وهذا البحث ثانياً يقــدم بعض الصياغات النظرية لطبيعة جوانب معينة للشمعر الحاهلي عموماً ، وشعر المعلقات على وجه الخصوص . إن خصائص هذاالشعر التي كشفها لناتحليلنا للقصيدة المفتاح، مضافاً إلها كل الحصائص التي سيكشف عنها تحليلناها هنا لقصيدة الشبق ــكل ذلك سوف يستخدم في تقديم تفسير للعلاقات المتداخلة بين المعلقات السبع ( أو بحسب إعتبارات متأخرة : المعلقات العشر ) . وسيتضح أن القصيدة المفتاح ، وقصدة الشبق لا تتميز أن مما فهما من خصائص بنيوية مختلفة فحسب ، بل من حيث إنهما تجسدان كذلك إختلافاً فىالرؤية : رؤية الواقع والإنسان والكون ، إنهما تقدمان لنا إجابات مختلفة – هي في الحقيقة إجابات متناقضة عن الاسئله الرئيسية التي واجهت الإنسان في العصر الجاهلي. و على الرغم من أن كلتا القصيدتين تتحرك داخل السياق نفسه سياق التوتر الكلي الذي تخلقه تعارضات مثل : الموت / الحياة ، النسي / المطلق ، الجفاف / الطراوة، غياب الحيوية / الحيوية ، المتغبر / الباق ، وعلى أساس من هذه الاختلافات التي يمكن ملاحظتها ، سوف نطرح عدداً من الأسئلة الجوهرية. هل من المكن أن تكون كل المعلقات قد اهتمت بالقضايا نفسها ، على الرغم من أن كل معلقة تقدم رؤية ذاتية متميزة للواقع ؟ إذاكان الأمر هكذا فهل من الممكن أن يكون السبب الذي من أجله فتنت المعلقات العرب ( سواء صدقنا قصة تعليقها على الكعبة أو كان الأمر غير ذلك(٤) ) ، وفرضت وجودها كأعظم نتاج شعرى في إطار الثقافة التي عرفها العصر الجاهلي – هل من المكن أن يكون قد حدث هذا بسبب علاقاتها المتداخلة بوصفها عملا متكاملا فىاللغة والرؤية أكثر

منه على مستوى التميز الذى حققته كل معلقة على حدة فى مقابل كل القصائد الأخرى ! بعبارة أخرى : هل من المكن أن ينظر إلىالمعلقات لا على أنها وحدات منفصلة ومستقلة ، ولكن على أنها تشكل بنية واحدة تحتاج إلى تحليل ووصف وتفسير بوصفها كياناً واحداً وكلا متوازناً ؟

سوف نطرح هذه التساؤلات ، مع العلم بأن الإجابات التي ألمحنا إليها هنا ، إنما تعد من الموضوعات الرئيسية في دراسة أشمل للشـــعر الجاهلي ، وهي التي أشرنا إليها من قبل .

يتوافر للقصيدة الشبقية عدد من الحصائص التي تسمح بأن نعسدها مثالا آخر على البنية متعددة الأبعاد ( M.D.S ) multi dimensional structure ، وبنيتها إنما تتولد عن التفاعل بين حركتين رئيسيتين بمكن أن يطلق عليهما : الوحدتان الكليتان الأساسيتان (Gross Constituent Units)

وكل منهما تتكون من عدد من الوحدات التكويلية (formative units) التي يتكون كل منها بدوره من عدد من الوحدات الأولية (elementary units) والوحدة الكلية الأساسية الأولى ( الحركة الأولى I - M تنظمها الأبيات من ا إلى 33 والوحدة الكلية الأسياسية الثانية ( الحركة الثانية II - M تشمل عليها أبيات من 34 إلى ٨٢ ، أي إلى نهاية المعلقة . و مكننا أن نلاحظ التوازن الذي يلفت النظر ، على الأقل في هذه النسخة من المعلقة (٥) .

لو أخذنا القصيدة الشبقية على أنها بنية تتولد من جدل ثنائيات مثل : الموت / الحياة ، الجفاف / الطراوة ، الصمت / الضجة ، السكون / الحركة ، إفتقاد الحيوية / الحيوية ، الزوال / الديمومة ، الهشاشة / الصلابة / فإن الخاصية الرئيسية لهذا البناء إنما تفرض نفسها على ذهن المتلق ، وهذه الخاصية هى التى ظلت دون ملاحظة . ومع إفتر اض أنها قد لوحظت فإن أحداً لم يتطرق إلى الغوص في مغز اها . إن القصيدة تقع وتتحرك داخل ثنائية ضدية لها أهمية جوهوية بالنسبة

لعناها ، وبصفة خاصة ثنائية سكون الأطلال واندثارها ، فى مقابل الحيوية الغامرة والجارفة فى عاصفة المطر والسيل . وتشغل الوحدة الأولى فى هذه الثنائية جزءاً من القصيدة يعد ، بصورة لافتة ، أصغر نسبياً مما تشغله الوحدة الثانية ( وذلك فى الأبيات ١ – ٩ و ٢١ – ٨٢ على التوالى ) ، هنا نرى نوعاً من التوازن الدال ( هو فى الحقيقة عدم توازن ) كما سوف أوضح فما بعد . ولكن وجود التعارض نفسه إنما محتاج إلى مزيد من التأكيد والتصعيد ، وذلك عند كل نقطة فى أثناء عرض القصيدة ووصف بنائها . إنه – كما هو واضح – تعارض ثابت لا يتغير ، راسخ فى قطعة تتغير أرضها مرات عدة . إنه ، فى الحقيقة ، لا يثبت » القصيدة و مجعلها غير قابلة للعكس (٢) .

ومن هذه الثنائية الضدية التى تتعلق بالبنية الكلية للقصيدة ، يصبح ممكناً أن ننتقل الآن إلى الحصائص البنيوية التى تتولد من تفاعل التعارضات على مستوى أضيق ، وبصفة خاصة ، مستوى الوحدة التكوينية الأولى للمعلقة ، وهي وحدة الأطهلال .

ولعدة أسباب ، خارجية (٧) وداخلية ، فإن هذه الوحدة التكوينية إنما تستجق تجليلا يعادل فى شموله وعمقه ذلك التحليل الآخر لوحدة الأطلال فى فى « القصيدة المفتاح » ، وهو ما قمت به فى عثى السابق . وفى النهاية سنستخدم جدولا تقارن فيه خصائص وحدات الأطلال فى هاتين المعلقتين . إننى آمل أن تلتى هذه المقارنة بعض الضوء لا على كل معلقة على حدة فحسب ، ولكن على بعض القضايا المعقدة كذلك ، مثل العلاقة بين الرؤى الجماعية والفردية ، وبين التراث والموهبة الفردية ، وبوصف ذلك كله تطبيقاً ضرورياً على مشكلات الشفهية والتأليف بالصيغ فى الشعر الجاهلى .

147

القصديدة الشبقية معلقة إمرىء القيش (-)

> ١ - قفانبْكِ من ذكْرَى حَبيب ومنزل ٢ - فتُوضح فالمقراة لم يعَفُ رَسَمُها ۳ - ترى بُعَر الأرام فى عَررَصاتها ٤ - كأنتى غداة البين يَومَ تحمَّلُوا ہ ۔ وقوداً ہا صحبے علی مطبقہ ۲ – وإن شفائى عَبْــــرةً مُهراقةً ٧ - كدأبك من أمَّ الحُوَيْرَث قبْلها ٨ - إذا قامتا تضوَّع المسك منهما ۹ ففاضت دُموع العَين منى صبابةً ١٠ ـ ألا رُبَّ يَوم لَكَ منهنَّ صالح ١١ - وَيَوْمُ عَقَرْتُ لَلْعَـدَارِي مَطِّيتِي ٢٢ - فظلَّ للعذاري يرتمين باحْمها ١٣ – ويوم دَخَلْتُ الخَدْر خَدْر عُنيزَةٍ

بِسْمَعْ اللَّوَى بِينْ الدُّول فحومًل لما نسجَتْها من جَنُوبٍ وشمأل وقيعانها كأنة حَبٌّ فُلفُسل لَدْى سَمَرات الحَيِّ دَاقَفُ حَنْظُلُ يقُولون : لا تَعْلَكُ أَسَى وَتَجَمَلُ فهل عند رسم دارس من مُعَول وجارتهما أم الرباب ممسأسل نسيم الصَّبَا جاءتُ برَيًّا القرنغل عَلَى النَّحْرِ حتى بَلَّ دَمعي محْمَلي ولا سيَّما يومُ بدارة جُلجُــل فذِا عجباً لرَحْلها المتحمَّل وشجم كهُدَّابِ الدَّمَقُسْنِ المُقتَقَل فقالت لك الوَيْلاتُ إنك مُرْجل

(\*) اعتمد المؤلف على ترجمة إنحليزية لملقة امرى القيس أعيد طبعها من «اللملقات السبع الطوال» لأربرى : وذلك بإذن من : A. J. Arberry «The Seven Odes», George Allen and Unwin Ltd.

إذا هي نصَّتهُ ولا بمعطَّــــل ٣٣ - وجيد كجيد الرِّيم ليسَ بفاحش أثبث كقنو النَّخْلة المُتعَمَّكُل ٣٤ - وفرَّع يَزِينُ المَتْن أسوَدَ فاحم نضلُّ العقاصُ في مُثنى ومُرْسَل ٣٥ - غدائرة مُسْمتشررات إلى العُلمي وساق كأنبوب السَّقى المذَّخل ٣٦ - وكشيح لطيف كالجَديل مُخصَّر نووم الضّحي لم تستطق عَن تفضّل ۳۷ ـ وتضّحى فتيتُ المشك فوق فراشعًا -أساريعُ ظبني أو مَسَاوِيكُ إِسْحِل ٣٨ - وتعْطُو برَخْص غَيْر شَشْنَ كَأَنَّهُ مَنَارَةً مَمْسَى رَاهِبٍ مُنبِتً لِ ٣٩ ـ تُضيُّ الظَّادمَ بالعُثْماء كِأَنَّهـا إذا مَا اسْبَكَرَّتْ بَيْن درْع ومْجُول ٤٠ ـ إلى مثْلها يَرَنُّو الحَليمُ صَبَابَةً غذاها نمير الماء غير محلَّ ل ٤١ – كبكُر المُقاناة البَيَاض بصُفْسر<sup>ة</sup> وَلَيْسَ فُؤَادى عَنْ هُوَاكِ بِمُنْسَلَى ٤٢ - تسَدَلَّتْ عَمَاداتُ الرِّجالَ عِنْ الصَّبَا نصيح على تعذاله غير مؤتلى ٤٣ \_ ألا رُبَّ خصْم فيك ألْوَىردَدْنُه عَلَى بِأَنواع الهُمُومِ لَيَبْتِلَى ٤٤ - وليل كموج البخر أرخى سُدُولهُ وأردف أعجاز وناء بكلكط ٥٥ - فقُلتُ له لما تمطي بعُدلُبه بصبح وما الإصباح فيك بأمثل ٤٢ ـ ألا أيُّها الليلُ الطويل ألا انْجَلى بكلٍّ مُغارِ الفتْلِ شُــدت بيذُبُل ٤٧ \_ فيَالك من ليل كأَّن نُجومَــــهُ بأمراس كتان إلى صُحم جَنْلِل ٨٤ - كمَّان الثُّرَيا عُلَّقت فى مصَامه-عَلى كِاهل منَّى ذلول مُرحسل ٤٩ ـ وقربَة أقــوام جَعَلْتُ عصَامَها به الذِّئبُ يَعوِي كالخليع المُعيل ٥٠ ـــ وواد كَجُوفِ العيرقفر قطعُتُــــهُ قايلُ الغنى إنْ كُنْت لِما تَمُول ٥١ - فقلتُ لهُ لما عَوَى إن شأننا 119

عَقرت بَعيرى يا امرأ القيس فانْزل ولا تُبعديني من جَناك المُعلَّل فألهيتهما عَنْ ذي تمَّائمَ مُحُول بِشْتَقَ وتحتى شَمَّها لَم يُحَوَّلُ تعذَّرتْ عَلَّى وآلتْ حَلْفةً لم تُحَلَّل وإِنْ كُنْت مَد أَرْمَعْت صَرْمي فَأَجْملي وأنَّك مَهْمَا تَتْأَمُرِي القَلْبُ يَفْعَل فسُلِّي ثيابي من ثيابِكِ تَنْسُل بِسَمْهَيكِ في أَعْشَارِ قَلْبٍ مُقَنَّل تَمَتَّغْتُ من لَهُو بِما غَيْرُ مُعْجَـل عَلَى حراصاً لَوْ يُسَرُّون مَقْتَلَى تعَرَّض أَثْناء الوشاحَ المُفضَّل لدى السَّتر إلاَّ لبُسَة المُتفضِّل وما إِنْ أرى عَنْكَ الغوايَة تَنْجَلى على إِثْرنا أَذْيَال مرْط مُرَحَّل بنا بَطْنُ حَبْت ذي قفاف عَقنقل عَلَى هَضْمَيْهِم الكَثْبَح ريًّا المخلَّخل تراثبها مصقولة كالسجنجل بناظرة من وَحْش وَجْرَة مُطْفــل

١٤ - تقولُ وقد مَال الغبيطُ. بنا معاً ١٥ - فَقُدْتُ لَهَا مَدْيَرِي وَأَرْخَى زَمَامَهُ ١٦ - فمثلك حُبْلى قد طرَقْتُ ومُرضع ۱۷ \_ إذا مابكى من خلفها انصر فت له ١٨ - ويَوْماً على ظهْر الكثيب . ٢. \_\_ أغرَّكِ منى أنَّ حُبَّــكِ قــاد لى ٢١ - وإن ذكُ قد ساءتك منَّى خليقةً ٢٢ ـ وما ذرفت عَيناك إِلاَّ لتضربني ۲۳ \_ وبَيضة خدرً لا يُرامُ خباؤهـــا ٢٤ ــ تجَاوَزْتُ أحراماً إليهاومَعْشدَ وَا ٢٥ ـ إذا مَا الثُّرَيَّا في السَّماء تَعَرَّضتْ ٢٢ ... فجئتُ وقدنضَّتْلنوم ثيابَهــا ٢٧ - فقالت : يَمين الله مالك حيلة ۲۸ \_ فقمت با أمشى تجروراءن\_ فجزت فلما أجرنا ماحة الحكوانتحي بجز مددت بغضنى دومة فدمايكت ٣١ - مُهفُهف تَبيضا عنير مُفاضعة ٣٢ - تصُدُّ وتُبْدى عَنْ أسيل وتنَّقى

كلمع اليَسدَينِ فى حَبَى مُكلسَل أمال السدايط بالذَّبال المفتسل وبَين العُذيب بُعد ما مُتأَّمسل وأيسَرُهُ عَلى السَّنار فيسَدْبُل يَكُبُّ عدلى الآذقان دَوحَ الكَنْهُبل فأَنْزل منْهُ العُصمَ من كُسل منزل وَلا أُجُمَا إلا مَشسيداً بجَنسل من السَيل والغُنَّاء فُلْكَةُ مغرزل نُسزول اليَمانى ذى العياب المحمَّل مُبِعن سُلافاً من رحيت مُفافل بأَرْجائه القُصوى أنابيشُ عُنصَل

٧١ ـ أَصَاح ترَىبَرقاً أُرِيك وَميضهُ ٧٢ ـ يُضيُّ سَناهُ أو مَصابيحُ راهب ٧٣ \_ قعَدتُ لهُوصُحبَتيبَيبَينضار ج ٧٤ ـ عَلا قِطناً بالشَّميم أَيمَنُ صَوبه ، ٧٥ - فأَضْحَى يَسُحُ الماءَحُول كُتيفةٍ ۷۲ ـ ومَر عَلى القنان من نفيانه ٧٧ - وتيمَاء لم يَتْرُكُ بِهَا جِدْع نَخْلَة ٧٨ ـ كَــأَنَّ ثْبِيــرًا فى عَرانين وبله ٧٩ ـ كَأَنَّ ذُرى رأسِ المجَيِّمَر غُدوةً ٨٠ - وألقى بِصَحراء الغبيط بعاعَهُ ٨١ ـ كَــأَنَّ مَكَاكَــيَّ الجواءِ غُدَبَّةً ٨٢ - كَأَنَّ السِّباع فيه غرقَى عَشيسةً

تبدأ القصيدة الشبقية بفعل أمر فى صيغة المثنى : « قفا » ويقتحم هما الأمر خيال المتلقى من الوهلة الأولى بثنائية ممثلة فى وجود (صاحبين) ، وبتضاد يتمثل فى ( أنا فى مقابل الآخر ) . هذا الأمر نفسه إنما محدد النغمة العاطفية فى القصيدة ، ويكشف عن درجة من حدة الشعور والتأكيد لله « أنا » ، على نحو لا نجده ، على سبيل المثال ، فى القصيدة المفتاح . الفعل الثانى « نبك » فيصعد البعد العاطبى للموقف بطريقة تختلف إلى حد كبير عن الافتتاحية الحافتة فى نغمتها العاطفية للقصيدة المفتاح . أما العناص اللغوية الثلاثة التالية فتستحضر السياق الزمنى لسبب الوقوف والبكاء ( قفا نبك ) ، وهو تذكر الحبيبة المعروفة ، والمكان الذى كانت تسكنه فى الماضى . وفى الحال م نجد القصيدة تدور بين عناص تعارض رئيس

ومَنْ بَحترتْ حَرثي وحَرثك يُهْزَل بمنجرد قيد الأوابد هيكل كجُلْمُود صَخرٍ حَطهُ السيلُ •نُعَل كمسا زلت الصفواء بالمتنسور إِذَا جَاشَ فَيْسَهُ خَمْيَهُ عَلَى مُرْجَلٍ أثرن الغبار بالكديد المركسل ويُلوِى بِأَثوابِ العَنيفِ المُثلِّصل تتابع كفيه بخيط مُوصــل وإرخاء سرحان وتقريب تتفل بضاف فُوَيق الأَرضِ ليسَ بأَعزل مَدَاكُ عَـروس أو صلابَةُ حَنْظل عصارة جناء بشيب أرجكل عَـــذارى دَوَارٍ فَى مُلاءٍ مُذيــلِ بِجِيــد مُعَمٍّ في العَشـيرةِ مُخْــوَلِ جَواحرُها في صَرة لم تزيــل دراكاً ولم يُنْضح بماء فَيُغْسَ-ل صفيف شواء أو قدير معجل متى ما ترق العَينُ فيه تسَمه-ل وبكات بعينى قائماً غيرَ لهُرمَد ل

۲۰ ـ وقد أغتدى والطيرُ في وُكُناتهـــ ٥٤ ـ مكرٍّ مفرٌّ مُقْبَلٍ مُدبرٍ معـــــاً هه ـ كُمَّيت يَزِلُّ اللَّبدُ عن حَالِ مَتْنه ٥٦ ـ على الذبل جَياشٌ كأَن اهدرامَهُ ٥٧ - مُسَمَّعُ إذا ١٠ السَّابِحاتُ على الوَنبي . ٥٨ - يَزِلُّ الْغُلامُ الخِفُّ عَنْ صَهواتِه ٥٩ ـ دَرير كُخُذَروف الـوَايد أمَسرهُ ... \_ الـــه أيطلا ظبى وســـاقا نعامـــة ٦١ - ضبابيع إذا استدبكرتهُ سد فرجَه ٢٢ ـ كأن سَرَانهُ لدَى البيتِ قسائماً ٣٠ ـ كأن دماء الهـاديات بنحـــره ٦٤ ــ فعَن لذا سربُ كأن نعاجَــــهُ الله ما ما مالجزع المفصل بَينهُ ٣٠ - فأَلحقهُ بالهـاديَات ودُونـــهُ ٦٧ ــ فعادَى عداءً بَين ثــورٍ ونعجةٍ ٢٨ - فظل طُهاةُ اللحم منْ بُين مُنْضح ٦٩ ــ ورُحنا يَكادُ الطرفُ يَقَصُرُ دُونَهُ ۷۰ ـ فبات عليه سرجه ولجامــــه

آخر هو : هنا مقابل هناك ، الزمن الحاضر مقابل الزمن المنقضى . وكل ما يتبقى من هذا الزمن المنقضى إنما هو مجرد ذكرى ، هى ، إفتر اضاً ، ذكرى من السرور واللقيا ، أما الزمن الحاضر فهو وقت النحيب والوحدة .

وسرعان ما يتبع التعارض الرئيسى سلسلة من الثنائيات ، منها أربع ثنائيات تشكل الحدود الفزيائية للبيتين الأولين فى المعلقة : تأتى اثنتان منها فى نهاية كل شطر من البيت الأول وبداية ونهاية البيت الثانى ، وثنائية أخرى تأتى فى نهاية الشطر الأول وبداية الشطر الثانى من البيت الثالث . والشكل التالى يرينا هذا التنظيم الملحوظ وكذا تشكيلة الثنائيات الخمس (بالإضافة إلى الثنائية الأصلية المفهو مةضمناً فى الكلمة الأولى فى البيت الأول ، وهى المشار إليها هنا بالحرف B ) .

| DD     | . <del></del>  | CC |               | B  | - 1.         |
|--------|----------------|----|---------------|----|--------------|
| <br>FF | <del>~ -</del> |    | <del>~~</del> | EE | <b>- Y</b> - |
|        | <del>~~~</del> | GG | _             |    | - ٣          |

وبناء على هذا فالتعارضات والثنائيات إنما تشكل الأوتاد التى يشد إليها نسيج الحركة الإفتتاحية فى المعلقة . ومغ الواضح أن هذه الثنائيات تشكل تعارضات تتفاوت درجاتها من حيث التوتر أو من حيث كونها تعارضات « حقيقية » . إن التعارض فى جنوب / شمأل ، تعارض حقيقي أكثر من التعارض فى دخول / حومل . ومع ذلك فكلاهما تعارض ، فى حين أن حبيب / منزل تشكل تعارضا على مستوى الحى وغير الحى فقط ، ولكن الأهم هو طبيعة هذه الثنائيات والتعارضات لدينا أربع تعارضات تشمل علاقات : المذكر / المؤنث ، والمؤنث / المؤنث لدينا أربع تعارضات تشمل علاقات : المذكر / المؤنث ، والمؤنث / المؤنث فيعان ) وأكثر من هذا ، فنى الثنائية الأولى والثالثة ، وهما اللتان تتكونان من لفظين كلاهما فى صيغة المذكر وإن كان مضمونهما مؤنثاً حسب القواعد التقليدية فيعان ) وأكثر من هذا ، فنى الثنائية مثل هذه يتحدد التقابل الحقيقى عن طريق الفظين كلاهما فى صيغة المذكر وإن كان مضمونهما مؤنثاً حسب القواعد التقليدية ( خصوصاً الأخيرة منهما )، فى ثنائية مثل هذه يتحدد التقابل الحقيقى عن طريق الرجوع إلى المضمون المؤنث لصيغ المذكر . وهذه الملاحظة تصبح أكثر أهمية عندما نلاحظ أنه فى ثنائية حبيب / منزل ، حيث لا بقبل ، قليم

فإن الكلمة بن مستخدمتان بصيغة المذكر مع حيث الشكل ، وأيضاً فى صيغة المذكر من حيث المضمون ( على الرغم من أن كلمة « حبيب » هنا ، فى السياق ، تشير إلى إمرأة ) . ونلخص هذا فنقول إن التعارض مذكر / مذكر فهو تعارض أو مذكر / مؤنث .وحيث يوجد التعارض مذكر / مذكر فهو تعارض بالرجوع إلى مضمونه المؤنث . لكن حين يوجد التعارض مذكر / مذكر منفصلا تماماً عن أى مضمون مؤنث فإنه فى هذه الحالة لا يشكل تعارضاً حقيقياً . و على هذا فالثنائيات تظهر لتشير إلى أن علاقة التعارض تكون بين مذكر / مؤنث على الرغم من أن ذلك أمر حقيق إلى حد بعيد – أن هذه هى بعض التعارض على الرغم من أن ذلك أمر حقيق إلى حد بعيد – أن هذه هى بعض التعارضات في الاساسية التى تتخلل المعلقة كلها ، وتشكل نسيجها . وهذا سينضح بعد قليل في التحليل . ومع الملاحظات الكاشفة أن ثنائية حبيب / منز ل التى تصبح تعارضاً فقط على مستوى حى / غير حى ، إنما تعكس طبيعة العلاقات بين ثنائيسة من أكثر الثنائيات جوهرية فى المعلقة ، هى بالتحديد ثنائية / السيل ، التى تشكل تعارضاً على مستوى حى / غير حى ، إنما تعكس طبيعة العلاقات بين ثنائيسة من أكثر الثنائيات جوهرية فى المعلقة ، هى بالتحديد ثنائية / السيل ، التى تشكل تعارضاً أكثر التنائيات بعن بن عليه ، إنها تعكس طبيعة العلاقات بين ثنائيسة من من أكثر الثنائيات جوهرية فى المعلقة ، هى بالتحديد ثنائية / السيل ، التى تشكل منتما من أن أن مرحين أنه المعلقة ، هى بالتحديد ثنائية / السيل ، التى تشكل

وثم جانب آخر من جوانب التعارضات التى نناقشها ، وهو جانب يستحق الذكر ، يتمثل فى أن أربعة من هذه التعارضات تشتمل على إتجاهات : جنوب / شمال ، وغرب / شرق ، ومرتفع / منخفض ، وكلها توحى بمكان مغلق ، المكان محاط من كل الإتجاهات ، قنوات المياه خاوية ، والقيعان وهى أماكن منخفضة تحيط بها الأرض ، وتحدها الحدود ، سوف يتجمع الماء فيها ، وسيتضمع فيا بعد أن المعلقة تطور إلى درجة مدهشة الصور والأحاسيس ذات الطبيعة المائلة لما تثيره فينا تلك التعارضات فى الحركة الإفتتاحية فى المعلقة.

إن التحديد الجغر افى المفصل للمكان ، أو على الأقل ذكره ، له مغزى سنذكره نيما بعد ، ولكن من المهم الآن أن نلاحظ أن حيوية الأنطباع الذى يضيفه التحديد المفصل للمكان إنما يولد ، على المستوى الدلابى ، العبارة التي صعب تفسيرها على عدد من شراح المعلقات (٩) ، وهي قول الشاعر : « لم يعف رسمها » .

<sup>1 - 1</sup> 

إن الشاعر هنا يضاعف من حيوية الرسم وديمومته . ويأتى بعد ذلك البيت السادس ليذكر أن الرسم دارس . أى أن نظرة الشاعر إلى الرسم إنما تتأرجح بين حالتين : الدائم فى مقابل الزائل ، واللازمنى فى مقابل الخاضع للزمن . إن هذا التعارض الحديد ، بين اللازمنى والخاضع للزمن ، إنما هو تجل آخر من تجليات الجيشان العاطنى والرؤية الوجدانية للشاعر ، ويتمثل فى أن الحقيقة الموضوعية (ليست أ) في مقابل الإدراك الذاتى للحقيقة (أ) . فى كلتا الحالتين يعد تشعب حالة الوجود حالة عاطفية للوجود : ليس الرسم دارساً ، ومع ذلك يثير الحزن والبكاء / سيعفو ولذلك يثير الحزن والبكاء فى ارتقاب المستقبل . ولذلك فإن كلا الحاضر والمستقبل يصبح مصدراً للحزن والتوتر .

سيتضح بعد قليل أن ملامح قسم الأطلال تتخلل المعلقة كلها ، ويتمثل فى الثنائيات والتعارضات والعلاقات الفضائية ( المعلقة كلها تكثر من ذكر كلمة « بين » « بمعنى أن شيئاً ما يكون موجوداً بين شيئين آخرين » ) ، وتتمثل أيضاً فى نحوض العلاقات وحزن الحاضر وغياب المستقبل، والرغبة اليائسة فى بعث كل شىء بمثل هذه الكلمات التى تتفجر بالحيوية ، وتقيم توازناً مع الحاضر الدارس الحزين، وعلى الرغم من هذا فإن سعادة الماضى لا تتجسد على أنها توازن للحاضر وحده ، بل تصبح هى بدورها مصدراً للتوتر كما سوف نرى بعد قليال

سوف أقوم الآن بتنظيم الوحدات الأساسية لحركة الأطلال مع الوحسدات الأولية لهذه الحركة فى القصيدة المفتاح ، وسيكون ذلك فى جدول بسيط يضعها كحز مة أولية من العلاقات (١٠) التى يمكن تطوير ها وإثراؤها فى مراحل متأخرة، وذلك عن طريق إدماج الوحدات الأساسية لحركة الأطلال فى المعلقات الأخرى، أو فى أية قصيدة جاهلية أخرى .

جدول رقم (۱) \* القصيدة الشبقية = (ش) القصيدة المفتاح = (م) يشير السهم 🔶 إلى غياب لوحدة أساسية من القصيدة المدروسة . التغميم (م) القبيلة تترك مضرب الحيام (تحثاً عن الميساه تجف . الك\_اد والم\_اء) . الحيسام دارسة القبيسلة نحيسا السيل يترك الأرض الأرض قاحلة الأرض تبارك بنزول المطن لا نباتات النباتات تنمو 🖉 لا حيوانات الحيوانات تأتى لاأناس الحيوانات تلد صغارآ الحيوانات آمنة وتعيش في سلام ووثام الطبيعة تمــوت بصورة أبدية وهي لاتجيب الإنســان مع صغارها . الوقت يتغبر من شيء غبر مقـــدس الشماعر هجرتة نوار . يۇس، لا أولاد، -إلى شيء مقسدس . لا باعث على الحيــــآة .

anes

يد جزء من هذا الجدول الذي يرتبط بالقصيدة المفتاح انما هو نسخة أخرى من جدول (١) في تحليل القصيدة المفتاح ، مضافا اليه هنا بضعة عناصر لتساعد في مسألة المقارنة بالقصيدة الشبقية ٠

الوقت يتغبر من شيء مقدس إلى شيء

غىر مقـــدس .

المساء مجف : (ش) القبيلة تترك مضرب الخيام ( بحثاً آثار الخيام غبر دارسة عن المساء والكسلاء) . (إنها تبعث حزناً جديداً) . لا شيء بذكر عن القبيلة لاذكر للسيل هنا (يأتى في → لا ذكر للمطر آخر المعلقة ) . ← لا ذكر للنباتات (عدا حبات) الفلفل والحنظل ، " وهما رمز أن - لا نباتات . على المرارة ) . → لا حيوانات . الحيوانات لا تظهر فى هذا المشهد → لا أناس ( يظهر روثها فقط : كانت هناك ولكنها قدرحلت . الحياة تتلاشى من جَديد) . — لا اتصال بالطبيعة . → لا تناسل، لا أولاد الشماعر هجرته إمرأة (كان → لا ذكر لسلم أو وثام قد هجر قبل ذلك كثيرات ) --- لا يتعكس في المعلقــة إهتمام جے الوقت وقت مرارۃ وانکسار ىالأولاد . ليس غبر الوقت دائماً هو وقت الإنكسار في الحياة وفي العلاقات الإنسانية .

الحيدول يمكن تطويره ليغطى نقاطاً مثل: (م) الشاعر يقف بالأطلال ، لا رفاق . -- لا أمر إلى الرفاق .

لا حبس للدموع .
 لا حبس للدموع .
 لا جيشان عاطفيا .
 لا جيشان عاطفيا .
 لا جيشان عاطفيا .
 للشاعر يقف بالأطلال ، مع الرفاق .
 للشاعر لايسائل الأطلال
 للشاعر الرفاق
 حبس الدموع ، دعوة للشاعر كى يصبر :
 فيضان الدموع .
 فيضان الدموع .
 نساء أخريات يرحلن أيضا .
 فيض الدموع مرة أخرى .

ě.

إن بعض الدلالات الضمنية المبنية على نقاط التشابه ونقاط الإختلاف التى تتضح من الجدول رقم (١) سوف تظهر فى الأجزاء التالية من الدراسة ، وسنحاول أن نربط هذه الإختلافات بالإختلافات الأساسية بين رؤيتى الواقع كما تجسدها فى كل من القصيدة المفتاح والقصيدة الشبقية ، ولكن إحدى الخاصيات الملحة فى هذا الجدول تستحق التوضيح الآن ، وهى : الغياب اللافت للنظر من العمود الأيسر ، وهو الذى ممثل إنجاه التغيير ـــ الحياة ، لأية وحدات أساسية مهمة تنتمى إلى القصيدة الشبقية . هناك مفردات ترتبط بالماء ، كما أن هناك إشارات إلى الحيوانات ، ولكنها بدلا من أن تصور خلق الحياة فى وسط الموت تصور حالات وجود ونقاط زمنية تحدث عند إنحسار الحياة ، وتلاشى الطراوة أهمية الاشتقاقها من جدر ق ر ر (قراً) ، الذى يشير إلى مكان يتجمع فيه الماء (منساباً من أماكن أكثر علواً ( . وكذلك الحال فى كلمة ( قيعان ) الى تتضمن إشارة مماثلة . بيدأن مقراة وقيعان لاتذكران كى توحيا بالماء . فى حلمة إشارة مماثلة . بيدأن مقراة وقيعان لاتذكران كى توحيا بالماء . فى حلمة إشارة مماثلة . بيدأن مقراة وقيعان لاتذكران كى توحيا بالماء . فى حلمة

الأولى ، لا توجد إشارة إلى الماء ، وفى الحالة الثانية نلمح إشار ةو اضحة لعدم وجود الماء ، إذ إن القيعان مملوءة ببعر بقر الوحش الذى يشبه حب الفلفل . أما بالنسبة لبقر الوحش نفسه فالمهم ليس وجوده ، بل المهم هو غيابه الآن ووجوده غير المحدد فى الماضى . لقد إنحسر كل شىء ، حتى حياة الحيوان قد إنحسرت وتلاشت ، . مخلفة وراءها لا شىء سوى البعر ، وهو الذى يجسد لحظة الفقدان والموت ، ويشكل ، من ثم ، قاع البنية الإيقاعية للزمن والحيوية . وهناك إشارة أخرى ، أكثر خفوتاً ، إلى حياة الحيوان ، لكنها تضاعف من غياب الحياة . إن « توضح » ، كما نعلم من القصيدة المفتاح ، مكان يشتهر بجمال بقره الوحشى . الشاعر فى القصيدة المفتاح بهذه الخاصية ، كما يذكر بقره صراحة ، ولكن وحدة الأطلال ، مكوناً أحد حدودها ، وفاصلا لها عن بقية المنظر .

لقد تم التركيز على حالة الإستجابة العاطفية الفائقة فى وحدة الأطلال بسبب أهميتها البنيوية الجوهرية . إمهامهمة لا بو صفها خاصية محلية للوحدة التكوينية التى نناقشها الآن فحسب ، ولكن لما لها أيضاً من كثافة تتو لد عنها حركة مضادة لكثافة أشد ، تتمثل وظيفتها فى شيئين ، هما تو از ن حركة الإفتتاحية ، وكذلك التوسط بين الثبات ، وعدم الحركة ، والجفاف ، والموت النسبى لهذه الحركة من جهة ، والقوى البدائية الغامرة والجارفة للحركة الأخبرة فى القصيدةمن جهة أخرى ، متجسدة فى منظر الحصان والسيل .

إن وحدة الأطلال هنا محكومة بالموت ، والتغيير ، والجفاف والزوال ، أكثر من الوحدة المناظرة لها فى القصيدة المفتاح . ومن ثم نجد مظاهر الحياة والخصب والد ممومة خافتة فى القصيدة الشبقية أكثر مما هى فى القصيدة المفتاح . إن جدلية الحياة / الموت ما تزال واضحة ، ولكن حصيلتها إنما ترى على أنها سيطرة للفقدان والإنكسار والزوال . إن الحياة تظهر لمحاً ملتبساً أكثر منها شيئاً يسمح له بالإنبناق من داخل وحدة الأطلال . أما تضمنات الحمال والحيوية والطراوة فى إسم المكانين : ( توضح ومقراة ) ، والآثار الدالة على حياة الحيوان ( بعر ) ،

فتخلق إحساساً بالحياة ، ولكن القصيدة مسكونة بلحظة تقهقر لقوى الحياة ، تجعل من الفعل الغنى بالمشاعر (نسجتها) شيئاً عظم الأهمية . إن ذكر هذا الفعل ليس أمراً تعسفياً أو غير ضرورى ، بل هو صورة لنوعين من الرياح التى تمثل قوى متعارضة للدمار ، ناسجة الأطلال ، فتشى بإحساس بالحمال والرشاقة ، ولكنها تقدم كذلك إحدى النهايات التى تنساب فى تيار الأسى الذى صوره الشاعر فى البيت الأول ، مولدة عن طريق التفاعل فيا بينها حالة مركبة للوجود . إننا نجد ، فى جانب ، إحياء للطبيعة ، وبثاً للإحساس بالحياة فى وسط الموت ، ونجد ، الجانب الآخر قوة تثير أحز ان الشاعر وآلامه المبرحة وتضاعفها ، وكما لاحظ بعض الشراح الأفذاذ قد ما ، تتبدى الصورة غنية لأن القول بأن الأطلال لم تعف معناه أن الشاعر إنمايصو رقوتها الأبدية ليثير الحنين والحزن والبكاء . ونظل الأطلال هناك ، نضرة وجديدة ، تشحذ حيوية الذكرى ، وتخلق توتراً متز إيداً .

تختلف مظاهر الحياة التي يصفها الشاعر هنا إختلافاً أساسياً عن تلك التي تجدها في القصيدة المفتاح ، ذلك لأن العملية الجدلية هنا ورؤية الواقع التي تشبر إلمها إنما تختلف جوهرياً عما هي عليه في القصيدة المفتاح . ويمكن رؤية حياة الحيوان هنا لا على أنها تجسيد لقوى التناصل ، واستمرارية البقاء بل على أنها إستحضار بخلق إستجابة عاطفية ذات كثافة هاثلة . إن المطر لا يسقط ، والنباتات لا تنمو ، وتوظف علامات الحياة كلها بوصفها عوامل نشطة تولد إحساساً عاطفيا كثيفاً بالوجود . وتبعث الذكرى بتلك الصيحة المفاجئة ﴿ قَفَا نَبِكَ ﴾ . أما بعر الآرام فيخلق إحساساً بالمرارة ، ويثير منظر الرحيل حدة إنفعالية مضاعفة على مستوى حسى (الوقوف لدى سمرات الحي ، ناقف حنظل ) . وعندما تلوح في الذهن أم الحويرث وأم الرباب فإن الإستجابة تتمثل في شهوة عارمة ، فالشاعر لا يقدم صورة بصرية تماماً ولكنهاصورة أكثر حسية، تظهر في ريحالصبا التي تهب من الشرق حاملة شذى النسوة وأريج القرنفل، وهي الصوة التي تداعب حاستي الشم واللمس . إن حدة الشهوة إنما تخلق إستجابة عاطفية جياشة فى البيت التاسع « ففاضت دموع العين منى صبابة » ، وهي إستجابة قد يميل البعض إلى أن يتعاملوا معها على أنها مجر د مبالغة ، ما لم يكن المرء عار فاً تماماً بالوظيفة الرئيسية لوحدة الأطلال كلها .

الرؤى المقنعة \_ ١٢٩

من الممكن رؤية وحدة الأطلال بوصفهامركباً للعلاقات التى تخلقهاالتعارضات وهى الموت / الحياة ، والزوال / الدعومة ، وتعمل لاعلى أنها قطعة نحيب تقليدية ، ولكن بوصفها حركة عنيفة فى معزوفة سيمفونية ، هذا التركيب فى العلاقات إنما محدد المستوى العاطفى للقصيدة، ويولد بنية دلالية تؤكد السبق لحدة الاستجابات العاطفية والشهوانية على التفكير المتأمل أو عقلنة التجربة. هذا واضح فى تعارض مثل « هم / أنا » ( هم يقولون : لا تهلك أسى / أنا أدع الدموع تتفجر وتسيل . هم يتأملون وينصحون / أنا أستجيب تلقائياً وعاطفياً تماماً). هذا التفسير يعلق أهمية كبيرة على حرف « الفاء » فى قوله ففاضت ، إستجابة مباشرة لقولهم له « لا تهلك أسى وتجمل » .

إن الفعالية السباقة التى تكتسبها الحياة العاطفية والحدة الشهوانية إنما تولدان الحركة الثانية للقصيدة بأكملها . تلك الحركة التى تجسد محاولة يائسة لاستحضار للحظات أكثر حدة للزمن المنقضى ، هى لحظات تشكل – من خلال حدتها – الموجة المضادة أو القوة المضادة للحياة التى يمكن أن تعمل بطريقة معاكسة عند الإحساس بالفقدان والتغيير والزوال . نقول « من خلال حدتها فحسب» بسبب مضمونها الدلالى أو حالاتها الوجودية التى تحكمها . هذه اللحظات الماضية لا تشكل حالة السعادة التى يمكن أن تقم تواز نامع حالة الحزن إذا كانت وظيفتها هى هذه الوظيفة ، ذلك لأن اللحظات الماضية ليست كلها لحظات الماضية به بصفة أكثر ها أهمية هى لحظة الأسى والحزن والألم المبرح الذى تكشف عنه ، بصفة خاصة ، تجوبة الشاعر مع فاطمة ، ولكن مضمون هذه اللحظات العاطفي ، سواء محالة المعلية أم لم تكن ، لم يكن فى الحقيقة أمراً مهماً ، وما يعلها مهمة إنما هو كثافتها العاطفية والشهوانية .

وينتج عن الزمن الزائل فى وحدة الأطلال أزمنة أخرى ميتة ، عاشها الشاعر عملياً فى فترات بعيدة من حياته الماضية ، لها وظيفة إيجابية فى خلق توازن مضاد للزمن الآتى ، وبهذا المعنى تكون الحركة الثانية فى جوهرها « بحثاً عن الزمن الضائع a la recherche du temps perdu » . إنها محاولة يائسة لنفى إنقضاء الزمن وطبيعته الزائلة ، والطبيعة الهشة للعلاقات البشرية ، وللتلاقى ، وللعالم المستقر ، وللتو اصل العاطنى الحميم ، وذلك عن طريق بعث تجارب الماضى الذى تبدو علاقته بالحاض غامضة . إن هذا الزمن المنقضى يستحوذ عليهم وهم

فى أوج حيويتهم وإشراقهم ، بل وهم ، فوق هذا ، فى ذروة إمتلائهم بالكثافة العاطفية والشهوانية . إن تفصيلات الماضي تومض بوضوح، ليس بوصفها حكاية تروى بطريقة تعسفية ، بل لكونها لقطات متلاحقةومتوهجة يُّم إختيارها بعناية . ويستخدم الشاعر أول الأمر كلمة عامة تماماً لتشمل الزمن الماضي كله ، ولكنها تستخدم لتعنى يوماً معيناً بذاته « ألا رب يوم » ، فالتركيب هنا لا يعنى ٩ مجرد يوم » بل يعنى « وقتاً أو أوقاتاً » ، كما توضح ذلك الأبيات الى تتبع هذا البيت مباشرة ، إذ يظهر النعت « صالح »، ويكون ظهوره لافتاً نتيجة حياديته النسبية بوصفه كلمه عاطفية . لكنه مجسد بقوة رؤية الشاعر للزمن الماضي وكذلك الزمن الحاضر ، لأن ما فى الحياة إما صالح أو فاسد . فالحياة كما يصورها الشعراء الآخرون يفسدها الزمن(١١) ، وأكثر من هذا فإن اليوم المحدد « جلجل » هو يوم مهم ، إذ أن كلمة جلجل المشتقة من جلجل ( ذبذبة الصوت وتكرار الذبذبة ) تنقل حركة صَّاخبة ، ثم تومض أمامنا صور لا تكمن قيمتها في تصوير السعادة بقدر ما تكمن في الشبق البدائي للحياة والإفراط في التمتع بها . وتصور «ويوم عقرت للعذارى مطيَّى » الجمل على أنه القربان الذي يقدم على مذبح اللذة الحسية : ماذا يمكن أن يصور الحدة الحسية البدائية أكثر من دم حيوان مهرق وصورة العذارى يتفجرن بالحياة وهيم محتفلن ويتضاحكن ويتر اهن حول للحم ؟ الشهوانية يوضحها هنا أمران ، يتمثل الأول فىالصياح بعاطفة بدائية تظهر في قولهن : « فيا عجبا لرحلهاالمتحمل » وهو سطر يضيف قليلا على المستوى الدلالى ، لكنه محمل بتفاصيلحسية لا مكن فهمها إلا فى السياق التار خى للقصة ، والأمر الثانى هو الصورة ، وهي التي لا تتضمن حاسةالبصر وحدها ولكن حاسة اللمس كذلك : «وشحم كهداب الدمقس المفتل ». من الواضح هنا أنه لا شيء على الإطلاق قد قيل عن الجماع أو حتى عن الإستجابة من قبل العذاري أو عن أي تر اسل حسى ، وكل ما هناك هو تصوير للمنظر الشهواني . ويلى هذا المنظر مباشرة ومضة أخرى تظهر في تصاعد الشهوانيةواقتر ابجسدين أحدهما من الآخر للمرة الأوبى.وتتمثل هذه الومضة في صورة الشاعر داخلا هو دج عُنَيِّزة ( هُل كان مجلس وراءها ؟ ) المرأة هنا تتمنع ( هُل كان تمنعها دعوة ؟)، وتطلب منه أن ينزل من الهودج، وهنا، مرة أخرى ، وبصرف

النظر عن التفاصيل الواقعية المرئية الفزيائية ، فإنه لا شيء يقال خاصاً بالجنس إن الشاعر فحسب يطلب إليها أن ترخى زمام (ماذا ؟) ، وألا تقصيه عن نعيم جنتها ، ولكن ليست هناك إشارة إلى الإستجابة . وبدلا من هذا، نجد إستحضاراً للحظة مميزة من الماضى (حيث يصور أول إتصال جنسى) ، وهى تستحضر من أجل مضمونها الحسى .

إن التكنيك الإنتقائى المستخدم هنا إنما يصعد من التجارب الشهوانية الخالصة المستكنة فى الزمن الماضى . ولكن اللحظة القادمة تتحول إلى مستوى آخر للحدة ، تلك هى الكثافة العاطفية المرتبطة بدخيلة الشاعر وبقلبه وحبه . ولا يبدو فى هذه الطبقة الجديدة فى التجربة ما يبعث على السعادة ، وهو أمرمهم ، وإنما يسو دالتو تر العلاقة بين الشاعر وفاطمة ، ويظل هذا التوتر ، الذى يلف العلاقة بأكملها قائماً حتى بعد انقضاء المنظر المضطرم بحس المغامرة والحدة الجنسية فى وحدة « بيضة خدر » وسوف يخصص لشبكة العلاقات التى تصورها الحركة الأولى (I - M) بحداول فى أقسام ٢ - ٧ من الدراسة ، و سيكون مفيداً الإستعانة بالجدول المرتبط بهذا القسم .

لأول وهلة تبدو القصيدة الشبقية مؤلفة من جملة من نوع (أ) هى (ب) لكن (أ) كانت (ج) (السماء رمادية ولكن السماء كانت – أو إعتادت أن تكون – زرقاء) . وعلى هذا النحو فإن القصيدة تولد مقولة هى : كل شىء بموت الآن ( حبيبتى بعيدة ، النساء اللاتى أحببت قد رحلن ، وأنا قد أصبحت وحيداً) ، لكنى قد إغتنمت أياماً طيبة مع النساء (على سبيل المثال : عنيزة وفاطمة إلى آخره... على الرغم من أن الماضى لم يكن بمنأى عن المشكلات ) .

فى ضوء مثل هذه المقولة فإن القصيدة تظهر بصورة طبيعية كما لو كانت تتألف من موضوعات مبعثرة لا علاقة بينها، لأنه – فى نهاية هذه الجملة النموذج -يظهر قسم يصف الليل، وقسم آخر يصف الذئب، وقسم ثالث يصف الحصان، وقسم أخبر يصف السيل. من الصعب أن نرى كيف ترتبط هذه الأقسام الأربعة بالحملة الأصلية ، ومن السهل أن تعد هذه الأقسام ملحقات أضيفت إلى هذه الجملة على أيدى الرواة أو على يد شاعر لم تكن لديه فكرة عما تكون القصيدة أو عما ينبغى أن تكونه . ولقد تعامل آربوى محمد المت

قطعة محمرة وغير منظمة ، وكان ذلك حين أراد إقتباس أقوال أحد الشراح (١٢) ، و ممكننا ، إذا نظرنا عن قرب ، ومن خلال تطبيق التحليل البنيوى على القصيدة ، أن نوضح أسباب نحموض الجملة الأولى ، وهو ما يظهر فى تركيبها النحوى وفى معناها كذلك . ليس فى الجملة محور واحد محدد ، ولكنه محور متعدد الجونب وسوف أشرح ذلك فما يلى .

۲ — ۱

تدور الجملة الأولى بالتحديد حول محور ﴿ الزِمن الحاضر / الزَّمن الماضي ﴾، وتكشف عن التعارض بطريقة شعرية ثرية . إنها تحاول أن توازن الزمن الحاضر ببعث الزمع الماضي ، وذلك في حيويةقصوى . لكن التعارض بين الزمنين ليس خالصاً تماماً ، وإلا أصبحت القصيدة مجرد مقولة تدل على الحنين ليس غبر ، لأنه على الرغم من أن الزمن الحاضر متجانس ( بمعنى أنه زمن الحزن والموت) فإن الزمن الماضي غير متجانس. إنه ليس ببساطة زمن سعادة كما كنا نتوقعه أن يكون . إن الزمن الماضي الذي يبدأ بمنظر رحيل القبيلة والحبيبة (الماضي ١) ويوغل أكثر في الماضي إلى زمن أم الحويرث وأم الرباب ( الماضي ٢ ) إنما هو زمن الشهدة والألم . وعندما يبدأ جانبه الباسم في البيت العاشر بقوله: « ألا رب يوم لك منهن صالح » يكون هذا هو ( الماضي ٣ ) . قد يبدو على الفور أن ذلك محكوم بالتناقضات أو بمعارصة أخرى أساسية وأكثر حيويةمن المعارضة الأصلية،وهي ( الزمن الحاضر / الزمن الماضي ) . تبدأ المعارضة الجديدة لتبلور لتوها علاقات حسية يذكرها الشاعر ، هي العلاقات التي يتوقع لها أن تكون سعيدة وإنجابية كي تتوازن مع الزمن الحاضر . ويشبر الشاعر في عمومية تامة إلى « يوم صالح » لا يمثل الدرجة القصوى في الإثارة . إنه يذكر إسم يوم « دارة جلجل » ثم يذكر عنيزة . وتشكل عنيزة أول إمرأة حقيقية ملموسة تصبحا لمحور العاطني في وحدة « اليوم الصالح » . ولكن عنيزة ليست مصدراً للإنسجاموالسلام بل هي مصدر للتوتر . من الممكوم أن نرى العلاقات بالطريقة التالية :

الشاعر حسنية المناعر الشاعر المستعملية المستعملية

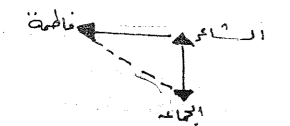
هذا المثلث يوحى بأن عنيزة ترفض تقرب الشاعر وهى مدفوعة إلى درجة كبرة بخوفها من الجماعة (وعوامل خارجية أحرى) . وعلى هذا يسرى التونر من الجماعة إلى عنيزة ، ومن ثم إلى الشاعر . ويخلق رفض عنيزة تراجعاً آخر إلى ماض أكثر بعداً هو (الماضى ٤) الذى يستحضر يوصفه مصدراً للطاقة الداخلية، كى يخلق قوة متوازنة تعمل عاطفياً وجسدياً من أجل تخفيف التوترالذى يخلقه (الماضى ٣) . بمعنى أنه يخلق توازناً فى نفس الشاعر ، فيصبح أكثر قدرة على إستمالة عنيزة كى تخضع له . إنه لون مثير فى باب الإقناع ، أن تعاول إغواء إمرأة عن طريق المباهاة بأن نساء أخريات ، أكثر تمنعاً ، قد إستسلمن لك ولكننا سرعان ما نرى أن (الماضى ٤) نفسه تتخلله أيضاً درجة توتر خاصة : « إن سرعان ما نرى أن (الماضى ٤) نفسه تتخلله أيضاً درجة توتر خاصة : « إن مرعان ما نرى أن (الماضى ٤) نفسه تتخلله أيضاً درجة توتر خاصة : « إن

الحوكة الفرعية الأخرى تأتى على أنها مفاجأة حقيقة . لقد قصد بها بالطبع أن تكون مقولة عن وقت السعادة أو وقت الغزو ، ولكنا سرعان ما نتأكد من أنه على الرغم من تماثلها النحوى مع « ألا رب يوم » الأولى – وهو تماثل يوحى لنا بأن مضمونها سيكون مماثلا كذلك ، بمعنى أن الشاعر قد قضى يوماً صالحاً مع إمرأة أخرى ، إلا أن ما محلت هو العكس ، إذ سرعان ما يتلاشى « يوم صالح » هنا ، مخلفاً صورة الشقاء والرفض : « إنه يوم ندللت على فاطمة وقلت لها مهلا ، أبقى بعض هذا التدلل » هكذا ينكسر محور القصيدة كله : هكذا لم يعد الزمن الحاضر متوازناً مع الزمن الماضى وإنما يظهر على النحو التسالى :

الزمن الحاضر 🛶 الزمن الماضی

ويمثل الشكل 🔶 حقيقــة أن الزمن الماضي إنما يصــعد التوتر في

الزمن الحاضر ، لأنه زمن مماثل فى تعاسته <sup>3</sup>. وتفضى حركة فاطمة إلى <sup>ت</sup>عبير صريح عن الحب ، وذلك لأول مرة فى القصيدة ، وعلى الرغم من أن التاريخ محدثنا بأن عنيزة كانت أيضاً محبوبة الشاعر فإن القصيدة لا تقول هذا . إن الزمن الماضى الجديد (الماضى ٥) لا يكرر (الماضى ٣) إطلاقاً ، عدا التكرار على مستوى واحد فحسب ، هو التوتر الذى تخلقه الجماعة ، وإن حدث فى إتجاه مغالف لاتجاه الجماعة التى تلوم الشاعر . إن رفض فاطمة لا شأن له بالجماعة ، و مكن بيان ذلك كالآتى :



التوتر هنا داخلى وهو قام فى علاقة الشاعر / المرأة ، ولكن ( الماضى ٥ ) يولد حركة مماثلة ( للماضى ٤ ) هى بالتحديد قصة بيضة خدر ، وتمثل ( الماضى ٣ ) ، وهى تتماثل مع ( الماضى ٤ ) من حيث دور ها الوظيفى على أقل تقدير . هكذا تصل إلى نهاية الحركة الأولى I — M فى البيت الثانى والأربعين لنجد أننا عدنا إلى ( الماضى ٥ ) . وتكتمل الدائرة وما يز ال التوتر باقياً، ومن الو اضح أن ( الماضى ٣ ) لم يخفف من حدة التوتر ، إذ أن فاطمة لم تستمل بعد ، على الرغم من حدوث تو از ن عاطنى . إن الشاعر ينتقم – لنقل هذا – ويعوض حالة الإذلال التى عاناها مع فاطمة . ولكن الأمر ليس هكذا ، لأنه سر عان ما تبدأ الحسر كة الثانية M M . بصورة تمثل معاناة الشاعر في ليل سرمدى . وسوف أتتبع هذه الثانية الم بعد ، ولكن لنعد أولا إلى الحركة الأولى .

من الواضح أن الحركة الأولى M-I ليست جملة ذات بعد واحد ، ولكنها جملة معقدة ومتعددة الأبعـاد وغامضة ، تتميز بتركيباتها النحوية المتماثلة، ويتباينها ، بل تناقضها ، على مستوى المضمون . ويمكن وصف هـذه الجملة بالطريقة التالية :

|                                                                                                                 |                                                                                                                       | •<br>•                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|                                                                                                                 |                                                                                                                       | 9                                     |
|                                                                                                                 |                                                                                                                       |                                       |
|                                                                                                                 | جمـــلة الحــركة الأو                                                                                                 | • •                                   |
| ــامين مختلفة                                                                                                   | موى مماثل ولكن المضر                                                                                                  | تركيب ٤                               |
| j,                                                                                                              |                                                                                                                       |                                       |
| ····· عبـارة ب                                                                                                  |                                                                                                                       | عبــارة أ 🔶                           |
| الزمن الماضي ٥ دائم .                                                                                           | الزمن الماضي حي                                                                                                       | ن الحاضر ميت (نسبياً)                 |
| الزمنالماضي ٥ مصدر للحزن                                                                                        | مصدر للحزن والفرح                                                                                                     | در للتوتر والألم                      |
| والتوتر (ولكنه أيضاً وقت                                                                                        |                                                                                                                       |                                       |
| الكثافة ( الحب) .                                                                                               | الزمن الماضي ٢ ، ٢                                                                                                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| الماضي ٦ يتوازن مع الماضي ٥                                                                                     | مصدر لألم مبرح .                                                                                                      |                                       |
| إنه وقت الإنسجام المطلق،                                                                                        | الزمنالماضي ٣ متوازن مع                                                                                               | al a state a state                    |
| والكثافة ( الجنس ) .                                                                                            | الماضي ۲ ، ۲                                                                                                          |                                       |
| لكڻ الزمن الماضي ہ يظھر                                                                                         | الزمن الماضي ٤ ، ٣                                                                                                    |                                       |
| مرة أخسري .                                                                                                     | متوازن مع الحاضر .                                                                                                    |                                       |
| بوصفه وقت التوتر الدائم .                                                                                       | ومع ذلك فالزمن الماضي \$                                                                                              |                                       |
|                                                                                                                 | يسوده التوتر ( برغم أن                                                                                                |                                       |
|                                                                                                                 | التوترهنا يصعد الإنصهار                                                                                               |                                       |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                           | والانسجام بين الرجـــل                                                                                                |                                       |
| کی اور ایک معلوم کار می میرد.<br>مراجع                                                                          | والمرأة (الجنس) .                                                                                                     |                                       |
| an an an an tha an the teach of the second secon | n na serie de la construcción de la<br>Na |                                       |

مقولة : الفعمل الجنسي مقولة : في الجنس وحده وحده هو لحظة الانصهار مكن تحقيق لحظة التحانس بىن الرجل والمرأة التى والكثافة المطلقة البي تجاوز تحدث تو از ناً معالتو ترالذي کل تو تر . يتولد عن الحب أو ينشأ في الزمن الحاضر ، ومحدث التوازن بالوصول إلى ذروة الكثافة ، على الرغم من أنها لا تؤدى إلى تلاشى التو تر نهائياً . العاطني) لأى لحظة إنماهو لكن كل اللحظات في الحركة الأولى جــزء من غبر مادی ، إذ إن مايعطى أية لحظة نوعيتهاهوالكثافة « يوم صالح » . وعلى ذلك الحسية والعاطفية . 🗉 فإن المضمون الدلالى ( أو إن الخصيصة الرئيسية للتركيب الشعرى في هذه الجملة تتر اسل مع خصيصة رئيسية أخرى تظهر في الاستعمال اللغوى العادى ، كما هو واضح في الأبنية التالية. وهي أبنية مماثلة في تركيبها النحوى ، ولكنها مختلفة على المستوى الدلالي ، و هي : (أ) خلق الله الإنسان على صورته . (ب) خلق الله الإنسان في ثانية . إن محموض مثل هذه الأبنية سواء في اللغة العادية أو في الشعر ، إنما يصعد مضمونها ، ويولد إحساساً بالإثارة ونشوة التعرف ، كما يركز الإنتباه على العلاقات البنيوية والتعارضات المكنة .

141

وبناء على هذا تعمل العبارة في الحركة الأولى كما هو واضح من خلال تضاد أساسي بين « الزمن الحاضر / الزمن الماضي » ، ولكنها لا تقدم هذا النضــاد كشيء مجرد محل تلقائياً ، أي من خلال التوازن الآلي للزمن الحاضر بالزمن الماضي . فالزمن الماضي نفسه يتكون من طبقات زمنية تشكل تعارضات لا تحل تلقائياً بدورها ، لأنها ـــ ببساطة ـــ تتضمن زمنين متقابلين .

إن الزمين الماضي قادر على توليد تو تر كبر ، مثله في ذلك مثل أي زمن آخر، ولكنه لما كان جزءاً من تجربة ثرة فإنه يمكن أن يولد قوى تتوازن مع الألم المبرح والتوتر الناتج عن الزمن الحاضر . وبناء على هذا تنشأ بين الطبقات الزمنية المتنوعة علاقة ديناميكية ليست ثابتة أو آلية . ومن هذا المنطلق تكون الدينامية والحيوية هما القوتان القادرتان على تبديد التوتر ومجاوزة الصفة العرضية للتجربة .

سأوضح الآن أن الدينامية التي تظهر في الحركة الثانية في صورة حيوية ونشاط وكثافة شعورية هي القوة التي تتكشف عنها جملة الحركةالثانية في القصيدة الشبقية . إنها تؤكد أهمية هذه القوة بوصفها القوة الوحيدة القادرة على مجاوزة الموت، والزوال والألم المبرح ، وتكثفها في رموز أساسية ، تتمثل أولا في الرجل وأكثر رفاقه التصاقاً به في لحظة المغامرة ، وهو حصانه ، ثم تظهر في البيئة المحيطة بالرجل، وفى الإيقاع الأزلى للطبيعة ، كما يتجسد في العاصفة المطرية والسيل .

لكن الانتقال من الحركة الأولى إلىالدينامية في الحركة الثانية لم محدث بطريقة تعسفية ، إذ يؤ دى خلق الحافز الجنسى في صورته المطلقة في وحدة (بيضة خدر) مهمةالتوسط بين هاتين الحركتين عن طريق إقامة رمز للازمني والثابت المجاوز للزمن . وعند هذه النقطة تأتى الحركة الثانية بصورة طبيعية . إن القصيدة عندُمًا تلتقط الطبيعة الهشة للتجربة ﴿ وَتَثْبُنُهَا ﴾ ، كما تكشف في الوقت نفسه عن عجز الذاكرة في تخفيف حدة التوتر ، إنما تكشف عن الحيوية ، والنشاط ، والكثافة الشعورية كما تتجلى فيمظاهر عدة ، وتنَّمي القصيدة بنفجر السيل الذي يغمر الذهن و محو ، و أو للحظات . الهشاشة والألم المبرح والموت .

سأعود الآن إلى الغموض الكامن في بعض لحظات الزمن . ويتمثل أولها في قصة عنيزة . كيف يتأتى لعلاقة محددها التوتر أن تعمل كقوة توازن للحزن والموت ؟ الإجابة وأضحة . فالحركة الفرعية لعنيزة تعمل بوصفها تجسيداً وتحقيقاً لدرجة ذروية من درجات الكثافة الشعورية ، تتولد لحظة المغامرة عند الرجل فيندفع مخترقاً الحجب كلها كي يصل إلى إمرأة في خدرها ( أومن الجدير بالذكر أن الحدر أيضاً هو عرين الأسد ) . إن لحظة المغامرة هي العامل الوحيد المشترك بين الزمن الماضي ٣ والزمن الماضي ٢ ، وهي تحقق دائماً درجة من الحدة العاطفية والجسدية التي هي جوهر القصيدة . إن الحدة الشهوانية والجنسية هي الجوهر الذي نراه واضحاً في اللحظات المستعادة ، وتتمثل في التوفز المشحون للحواس ، أي البصر والشم والسمع واللمس والذوق (كما ظهر في مشهد العذاري ولحم الجمل) إن الإنسان بوصفه كينونة متوقدة بالحدة الحسية والكثافة العاطفية آهو الرد الوحيد على الموت . هذه الحدة والكثافة ذاتها نراها كذلك في قصة الحب في قسم الأطلال (قارن بين قسم الأطلال هنا والأطلال التي تخلو من العاطفة في معلقة لبيــد) . إن الحدة تظهر في الجنس بصورة فائقة ، كما أن مغز اها أعمق ، في الوقت الذي لا محدث فيه شيء في الحب ، فالمرأة ترحل كجزء من الدائرة العادية ، ولا يبقى سوى العاطفة . وليست الكثافة الشعورية في المغامرة (ويكون العلاج هو إنهمار الدمع ) في حين يغامر الرجل في لحظة الجنس فينفذ عبر عوالم مجهولة في جسم المرأة أو في خدرها ، يفصلها عن الآخرين ، يفصل حتى جسدها إلى نصفين ، وهو ما سوف يتضح في القسم المخصص لدراسة الصور في القصيدة الشبقية . في ا الجنس الكثاقة ذروية ، كما هو واضح خصوصاً في ارتباط لحظة المغامرة والشهوانية بالموت ، وليس من قبيل الصدفة أن يكون ظهور الموت في القصيدة الشبقية ، جزءاً من سياق شهوانية متأججة أو جنسية ، فالجمل يذبح في صحبة العذاري ،

والشاعر محاط بنذر الموت عندما يدخل خدر عنيزة ، والحصان يغطى بدم عذارى

۲ - ۲

البقر الذى ذبح الشاعر بعضه . إن الإرتباط بين الحافز الجنسى وبين الموت رمز أزلى يظهر فى الثقافات كلها ، فالموت عودة إلى جسم الأرض فى إتحاد معها ، والجنس هو إنصهار مع جسد الأرض – المرأة ، وإتحاد تام معها كذلك . إن ما يتولد عن أحدهما من كثافة شعورية ونقاء فائق يجد مثيلا له فى كثافة ونقاء فائق يتولد عن الآخر .

-- · V

يوحى جدول (٢) بأن القصيدة ترمى إلى اكتشاف طبيعة الزمن المتناقضة ظاهرياً ، من حيث كونه واقعاً وذكرى . إنها محاولة لحل تناقض أسامى كامن فى كل تجربة تكون حقيقية وواقعية فى الزمن الآنى ، ومن تم حية وغير فانية فى عالم هش يحـكمه الزوال ، وتكون فى الوقت نفسه قادرة على بعث السعادة أو الشقاء .

وعلى سبيل المقارنة ، نجد أن التجربة ، عندما لا تكون واقعية بل محض خيال من صنع الذاكرة أو تكون بحثاً عن زمن منقض ، فإنها تولد إما الفرج ، إذا أمكن إستعادتها بكامل حيوتها أو الألم ، إذا كانت غائمة توشك على التلائمى . إنها تولد الألم ، ليس من خلال مضمونها الحقيتى ، أى سواء كات تجربة سعيدة أو غر ذلك ، ولكن من خسلال كثافتها . هكذا فإن كثافة التجربة وحدها يمكن أن تتخطى الزمن ، وتخلق توازناً بين الألم فى الواقع وألم الزوال، وهو الحصيصة الملازمة للزمن . من هذ ا المنطاق يمكن شرح ترتيب ظهور العلاقات مع النسوة فى وحدة الأطلال ، وكذلك ترتيب الأيام « الصالحة » فى الذاكرة .

إنها تتطور كإيقاع للحدة والكثافة ، وتبدأ بنغمة بطيئة ، ومبهمة ، وعامة ، وغير محددة ، ولا عكن تعرفها إلا بوصفها حادثة فى مكان ، وهى تصبح أكثر حيوية وحدة بوصفها نظيراً للنسوة فى المكان . وأخيراً فإنها تصل إلى قمتها عندما تبعث إمرأة معينة من الزمن الضائع ، وتتجسد فى الزمان والمكان . ويتضح هذا التكثيف التدريجى فى الجداول التالية :

جــدول « ۳ » بناءالعــلاقات مع النسو ة في وحدة الأطلال زمن الحز ن يفتتح بدعوة للبكاء ( زمن حاضر) (عامة) ذكرى مبهمة لمحيوبة ودار (لا علاقات معينة) (المكان وحده حي ، لأنه موجود . المحبوبة غائبة ) تحديد المكان زمن الرحيل ، المكان والزمان ، والحزن الزمن الماضي (١) لكن بكلمات عامة دون علاقات محددة . حوار مع الرفاق . رمن غامض إما الزمن الحاضر أو الزمن الماضي (١)

ذكرى مبهمة لامرأتين ، الزمن الماضى (٢) ( أسهاء لكن دون تحديد لزمان أو مكان أو علاقات معينةً . كل ما تبقى شذى تحمله الرياح ) . وقت الألم والإشتياق ، ينتهى بالدموع .

١ - تظهر الدموع عندما تكون الذكرى مبهمة ، إذ إن الزمن قد جعل الذاكرة
 عاجزة عن إبتعاث الكثافة الشعورية أو الماضى فى صورة حية محددة .

٢ - تواصل حركة الزمن إنحسارها من الزمن الحاضر إلى الزمن الماضى (١) ثم إلى الزمن الماضى (٢) ، ومن مبهم إلى ما هو أكثر إبهاماً ، ومن معتم إلى ما هو أكثر إعتاماً.

٣ ـ يتكاثف الحزن ويدل على الحالة العاطفية التي تتطور من دعوة إلى البكاء إلى الإنفجار بالنحيب .

12.

جـدول (٤) بناء العـــلاقات في وحدة « يوم صالح » يوم صالح (وصف عام) يوم فى دارة جلجل (الزمان والمكان) . يوم العــذارى ( الزمان والأحداث والنسوة كمصـطلح عام يقصد به جماعة 🚺 العــذارى) (يوم يولد كثافة شعورية) . يوم عنيزة [الزمان والمكان والمغامرات والحادثة وامرأة معينة وتوتر وأول إتصال (قد يكون إتصالا جنسياً)] (يوم يولد كثافة شعورية). (زمن ماض ۳) . (٤) زمن مع إمرأة حامل ونسوة مرضعات ( أو إمرأة واحدة ) (زمن ماض (٤) زمان ومكان وامرأة معينة ( تو تر ورفض (لا جنس ) . يوم فاطمة (يوم يولد كثافة شعورية) زمن ماض ٥ يوم بيضة خدر (زمان ومكان ومغامرات وأحداث) توتر خــارجى، وانسجام ، وظهور الجنس كمطلق . (يوم يولد كثافة شعورية) زمن ماض (٦) . إمتداد وحدة فاطمة ( توتر وألم دائم) كثافة شعورية أزلية . 1 - على الرغم من التوترات وانقطاع العلاقات ، لا تظهر دموع . ٢ ـــ الكثافة الشعوريَّة ذروية تنبعث من الذاكرة .

٣ – حـــركة الزمن غير منحسرة ، فتبدو اللحظات كلها حاضرة على مستوى واحد ، ومتوهجة تتكشف بصورة تدريجية عن ذروة الكثافة الشعورية .

يستحق تنظم لحظات الزمن في الحركة الثانية تحليلا مفصلا . وإذا كانت الحكاية فى الأعمال القصصية تمثل « طبقة ذات دلالة مستقلة تتشكل فى بناء تمكن فصله عن الرسالة الكلية وهي القصــة (Le Recit) » ، فإننا نستطيع أن نقول كما قال كلود بر ممون «Claude Bremond» « إن أى نوع من أنواع الرسالة السردية (وليس فقط الحكايات الشعبية) ،وبصرف النظر عن أسلوب التعبير الذي تستخدمه ، إنما تكشف عن المستوى نفسه بالطريقة نفسها » (١٣) . ويغرينا هذا في ضوء العنصر الحكائي القوى في بعض قصائد الشعر الجاهلي ، وهنا في القصيدة الشبقية ، بأن نزعم أن « الرسالة السردية » لها دلالة مستقلة ، وأن الدلالة نفسها تعزى إلى عناصر سردية بعينها ، وذلك نتيجة ظهورها المتكرر فى الشعر الجاهلي . وعلى الرغم من ذلك لم يثبت أن معالجة القصيدة الشبقية أو أي مثال من أمثلة الأبنية متعددة الأبعاد (M.D.S.) في الشعر الجاهلي بوصفها رسالة سردية تشتمل القصة فيها على دلالة مستقلة ، أدت إلى فهم خصائصها البنيوية أو التوصل ، في نهاية المطاف ، إلى رؤية العالم التي تدل علمها . فني القصــيدة الشبقية – على سبيل المثال – نجد أن العناصر السردية المتنوعة لا تشكل حكاية . أما البنية الدلالية للقصيدة كلها فتستمد من حبكتها ، بمعنى "كيف يصبح القارىء على بينة مما حدث ؟ « وهــذا يعنى أساساً « ترتيب ظهور : (الأحداث) في العمل نفســـه » (١٤). إن البنية الدلالية وظيفة لبناء السياقات الزمنية والتعارضات التي تشكلها هذه السياقات . وعلى ذلك فلا معنى إطلاقاً لاختر ال القصيدة إلى حكاية ذات دلالة مستقلة ، أو البحث عن وظائفها – فما يقول بروب 🖉 Propp (١٥) – التي تكشف عن بنيتها ، أو تكشف – بصفة خاصة – عن « معناها » الحقيقي . وأستطيع أن أقول إنه لا عدد الوظائف في القصيدة ، ولا ترتيبها ، ولا ما يتعلق بطبعتها ، قد ظهر متماثلا في أي قصيدتين شملهما تحليلنا . وليس هناك قصيدة أخرى لها الوظائف الى تتكون منها القصيدة الشبقية ، ولو ظهرت وظيفة من هذه الوظائف في قصائد أخرى، فإن دلالتها البنيوية بجب أن تختبر في ضوء علاقتها بالقصيدة كلها .

تتولد الوظائف فى الحركة الثانية M. II للقصيدة الشبقية عن أربع«علامات» (١٦) ، تعمل فى أربعة سياقات زمنية مختلفة ، كما يتضـــح فى الشكل الترلى :

| الحركة الثانيسة |            |         |                 |
|-----------------|------------|---------|-----------------|
| (TN.)           | زمن الليل  | فی لحظة | لاً ل           |
| (TW.)           | زمن الذئب  | فى لحظة | ¥<br>ذئب        |
| (TH.)           | زمن الحصان | فى لحظة | لا<br>حصان<br>ا |
| (TF.)           | زمن السيل  | في لحظة | <b>پ</b><br>سيل |

إن التتابع الأقلى يتمثل فى زمن / ليل ب زمن / ذئب ب زمن / حصان ب زمن / سيل. الوحدات الثلاث الأولى مقدمة بأداة « توليدية » هى « و » أو « رب » . وأقول توليدية بمعنى أنها تولد طبقة جديدة أخرى للبناء أو وظيفة جديدة . لكن العلاقات القائمة بن الأزمنة الأربعة ليست متتالية أو تاريخية (ولأنها كذلك فهى – من ثم – تختلف إختلافاً جوهرياً عن خصائص علاقات الوظائف فى القصص الجرافية كما وصفها بروب ( . إن العلاقات غامضة تماماً ، ولا بد أن توصف . لمذا السبب نفسه، لا على أنها زمن الليل ب زمن الذئب ب زمن الحصان ب زمن السيل ، لكن على أنها زمن الليل زمن الدئب ب زمن الحصان : زمن السيل ، ومن المكن تاريخياً أن يسبق زمن الليل زمن الدئب ي الأخرى ، وعلى الرغم من الغدوض الذى يسو دالعلاقات التاريخية بين الأزمنة الأحرى ، القصيدة ، فإنها تقع فى نسخ القصيدة جميعها ، من حيث الشكل ، وفق الترتيب الفي ذكرناه آنفاً . وبناء على هذا برسم شكل موضح لهذه الأزمنة ، يكشف الذى ذكرناه آنفاً . وبناء على هذا بن ترمي التاريخية بين الأزمنة الأربعة فى الذى ذكرناه آنفاً . وبناء على هذا الشكلي والفيز يائى وترينها الترتيب عن غياب المصادفة العشوائية بين ترتيبها الشكلي والفيز يائى وتريبها الترتيب

معـــكوسة ) .

تتولد الوظيفة البئيوية للأزمنة عن (ب) ولكنها تتصاعد وتتأكد عن طريق (أ) . بعبارة أخرى نقول إنه إذا كان (أ) و (ب) لا يتطابقان ولكنهما يشكلان تعارضاً ، فإن ذلك أمر له أهميته ، كما أنه مجسذب الإنتباه إلى الأهمية البنيوية لـ (ب) . وهسكذا تكون لس (ب) قيمة دلالية ، وليست هذه القيمة تعسفية أو زائدة . ونسسأل الآن ، ما الوظيفة البنيوية لترتيب كل من أ، ب .

 $1 - \Lambda$ 

تدفع « زمع / ليل » بصورة الليل كلحظة لا زمي لها فى إفتتاحية الحركة لثانية . اللازمن وحدة تاريخية أو موضوعية أساسية لليـل ، وهى أيضاً وحدة بلالية ذاتية . الليل لا زمن له كوحدة تكوينية ، وذلك لأن سياقه الزمنى أو موضعه وار ثباطه بالوحدات السابقة والتالية عليه أمر غبر محدد . من الناحية الدلالية ، تصور الوحدة التكوينية « الليل » الإحسـاس بلا زمنية الليل ، إنها ليلة تبعث الحزن والألم ، وهى أيضاً تطيل بقاءها عن طريق ننى إمكان التغلب على الألم ، حتى عندما يظهر ضوء النهار . وتتجسد لا زمنية الليل على المستوى الدلالي فى صور النجوم وقد شدتها حبال قوية إلى الصخور الصلبة ، وعلى مستوى آخر تتجسد اللاز منية فى البنية الإيقاعية والصوتية والإشتقاقية فى الوحدات اللغوية ، كما سيتضح فيا الملامح البنيوية .

الفناء والبقاء إذن هما خاصيتان للحظة زمنية هي لحظة الألم والحزن، وهما يشكلان ملمحاً بنيوياً للحظتين أخريين للألم والضياع في القصيدة، هما وحدة فاطمة ووحدة الأطلال ، وهما أيضاً خاصيتان بنيويتان لزمن الألم والحزن، زمن الحب وزمن اللحظة الجنسية في الشعر الجاهلي على الإجمال .

إننا هنا أمام مفارقة مأساوية ، فنى شعر كهذا يسوده حس مأسوى بزوال الحياة وبالطبيعة الهشة لعالم الإنسان ومشاعره ، لا تكون اللحظة التى يسيطر فيها البقـــاء مؤكداً وجوده ، إلا لحظة البقاء لتبجربة الألم المبرح والمأساة .

۲ – ۸

عند قمة زمن الليل يبدأ زمن الذئب متمثلا فى تجربة ماضية تربطها بزمن الليل علاقة غامضة ، تعمل لا بوصفها تعارضاً مع زمن الليل ولكن بوصفها وحدة تكرينية لاحقة ، تضاعف من احساس الشاعر بالخواء والخسران . فالشاعر والذئب كلاهما نحيف وضعيف ، وكلاهما يضيع ما كان قد حققه ، كلاهما عرف زمن الإمتلاء والتحقق ، ولكنهما معرضان لطبيعة الزمن الزائلة ، وهكذا فأنهما يفقدان زمن الامتلاء ، وينتهيان صفر اليدين ، ويظهر الذئب هنا بوصفه مرآة لدخيلة الشاعر ، وتجسيداً حقيقياً للبطل الخاس . إنه يعوى فى الحسلاء ، في وادى الخواء . ويتر دد صدى هذه الصورة حاملا إحساساً هائلا باليأس ، يدل على الشاعر ، وتجسيداً حقيقياً للبطل الخاس . إنه يعوى فى الحسلاء ، في وادى الخواء . ويتر دد صدى هذه الصورة حاملا إحساساً هائلا باليأس ، يدل على اليأس ، وهو يأس أبعد غوراً لو أخذناه بمعناه الأسطورى ، فإن التعبير من أن العلاقة بين زمن الليل وزمن الذئب تبدو غير محددة على المستوى التاريخي ، فإن الزمنين يشكلان روافد تتكثف فيها التجربة الأساسية للألم والخواء والخسر ان من أن العلاقة بين زمن الليل وزمن الذئب تبدو غير محددة على المستوى التاريخي ، فإن الزمنين يشكلان روافد تتكثف فيها التجربة الأساسية للألم يلي يمثل وحدة فإن الزمنين يوصفة منا وحدة الطبيعة ، وأن المور الن . من أن العلاقة بين زمن الليل وزمن الذئب تبدو غير محددة على المستوى التاريخي ، فإن الزمنين يشكلان روافد تتكثف فيها التجربة الأساسية للألم والخواء والخسر ان . فإن الزمني أن العلاقة بين زمن الليل وزمن الذئب تبدو غير عمددة على المتوى التاريخي ، فإن الزمني أن العلوم الذي المان من أن العلوم أن النائي عمل وحدة الماسية للألم والخواء والخسر ان . فإن الزمني أن العلاقة بين زمن الليل وزمن الذئب تبدو غير عمدة على الماتوى التاريخي ، فإن الزمني أن العلوم أن الوم الألم وحدة الطبيعة ، وأن الزمن الثار غي أوحد الخواء والخسر ان .

۳ — ۸

تبدو لحظة الخسران الآن وقد وصلت إلى قمتها ، وتظهر فى صورة الليل المخيم والصائد المحفق محتويه تماماً جوف حيوان . لكن هذا الاحتواء يتصدع فجأة بذكر الفعل : أغتدى ، الذى يعنى الإنطلاق خارج الليلل ( فى حين أنه ما يزال ليللا ) . وبيما كل شىء آخر محيم عليه الليل ، ينطلق الشاعر على حصانه كى يصطاد فى الفضاء الرحيب .

إن الحصان صائد بدوره كذلك ، ولا شيء غير هذا . إنه ليس حصــاناً

لمحارب ( كما فى القصيدة المفتاح أو كما فى معلقة عنترة ) ولكنه حصان شخص يبحث عن لحظة الحدة المطلقة الكامنة فى مشهد الصيد وما يشتمل عليه من سفح دماء الذبيحة والفرح بالطهى فى الصحراء المنبسطة . صحيح أن الحصان يظهر فى سياق زمنى ، ولكنه ينحى فى الحال خارج إطار الزمن . إن الصورة فى « منجرد » تستحضر الزمن : الماضى – الحاضر – المستقبل . أما الفعل الأول « أغتدى » فيستخدم فى صيغة المضارع ، على الرغم من أن سياق الزمن نفسه هو بالتأ كيدالزمن الماضى . وبناء على هذا التفسير نجد أن وحدة الحصان تتعارض فى حدة مع الوحدتين السابقتين ( الذئب ، الليل ) ، وتتعارض كذلك مع الوحدات فى حدة مع الوحدتين السابقتين ( الذئب ، الليل ) ، وتتعارض كذلك مع الوحدات فى ميغة الماضى . أما الوحدة التي تشير إلى حدوث حركة ما بذكر فعل فى صيغة المضارع ، فهى وحدة السيل ، ( كما هو واضح فى البيت رقم فعل فى صيغة المضارع ، فهى وحدة السيل . ( كما هو واضح فى البيت رقم نشاهد تطور صورة الحصان إلى مطلق خارج إطار الزمن. وقد الأبيات التالية نشاهد تطور صورة الحصان إلى مطلق خارج إطار الزمن. وقد الأبيات التالية نشاهد تطور مورة الحصان إلى مطلق خارج إطار الزمن. وقد ألهم ، عندا نشاهد تطور مورة الحسان إلى مطلق خارج إطار الزمن. وتبدأ الأبيات التالية نشاهد تطور مورة الحصان إلى مطلق خارج إطار الزمن. وتبدأ الأبيات التالية نشاهد تطور مورة الحصان إلى مطلق خارج إطار الزمن. وتبدأ الأبيات التالية نشاهد تطور مورة الحصان إلى مطلق خارج إطار الزمن. وتبدأ الأبيات التالية نشاهد تطور مورة الحصان إلى مطلق خارج إطار الزمن. وتبدأ الأبيات التالية نشاهد تطور مورة الحصان إلى مطلق خارج إطار الزمن. وتبدأ الأبيات التالية نشاهد مار من يراوح بين النعوت والحمل الإسمية ، أو أفعال فى صيغة الزمن

البيت

دة له أيطلا ظبى ( وأربع جمل مماثلة ) ٦٢ ضليع ٦٢ كأن سراته . . مذاك ٦٣ كأن دماء . . عصارة

نختلف الجزء التالى من وحدة الحصان إختلافاً تاماً عما سبقها ، إذ يبدأ كل بيت من أبياتها ( من البيت رقم ٢٤ حتى البيت رقم ٧٠ ) بفعل فى صيغة الماضى. وتتكرر الصيغة نفسها حتى تهاية وحدة الحصان وبداية وحدة السيل ، حيث يظهر الزمن الحاضر مرة أخرى .

وبناء على هذا فإن وحدة الحصان تجيء منقسمة إلى نصفين ، يبدأ النصف الأول، وهو الأطول ، من البيت ٥٣ إلى البيت ٦٣ ، ويبدأ النصف الثاني من البيت رقم ٦٤ إلى البيت رقم ٧٠ . إنهما يشكلان ، في حقيقتهما ، تعارضاً بين الثبات والحركة العنيفة ، وبين ما هو خاضع للزمن واللازمني ، ولكن عناصر التعارض لا تعمل في إنجاهات عكسية ، إنها لا تعمل بوصفها قوة مضادة ، ولكنها في الحقيقة تتحرك في إتجاهين مختلفين ، أحدهما أفتى والآخر رأسي ، وهما ، معاً ، يخلقان صورة للحصان بوصفه ممثلا لمطلق القوة والحيوية . وتؤكد الحركة الأولى لا زمنية الحصان ، وتضعه فوق الزمن كتمثال للجمال والقوة والكمال . أما الحركة الثانية فتضمه فى الزمى كتجسيد لكثافة لحظة اللذة الحسية ، ولامتلاء الجست بالنشاط ، والتوثب، وروح الصائد . ويتجاوب الحصان هنا مع وجدتهن سابقتهن تشكلان إبقاعاً دلالياً لشبكة معقــدة من الأماني المعذَّبة الخداعة ومن الحمال . إنه يشع إلى الوراء، ويلقى بضوئه على وحدة الذئب ، فالحصان حيو أنَّ صائد يصور بوصفه قمة يبلغها مشهد الصيد . لقد نجح في تحطيم اللعبة ، وهي الآن تشوى على النار وتفوح رائحتها مثيرة للحواس . والحصان يشع إلى الوراء كذلكعلى وحدة الشاعر / العذاري . فالشماعر هنا والحصان يظهر أن في مو أجهة العذاري ويتعقبانهن وهما يصيدان ويتمتعان بمنظر الشواء . ويبوهج الدم واللحم والخمر من خلال البنية الدلالية في الوحدتين ، فتصعدان لحظة الكثافة الحسية ، وتدفعانها إلى قمتها المطلقة ، ان الحصان يغز و العذارى جسديا ، سافكا دماءهن في حين يخفقالشاعر

فى غزو العدارى اللاتى قابلهن ، ولكن وحدة الحصان تشع ملقية بضوئها إلى أمام كذلك فتستبق السيل فى صور، مرتبطة بالحصان ، وتظهر هذه الصور أولا فى «كجلمود صخر حطه السيل من عل»، ، ثم تظهر فى : «كُميت يَزَلُ اللَّبُدُ عن حَال متنه م فى قوله :

« على اللَّبُل جيَّاشٌ كانَّ اهتزامَهُ إذا جاش فيه حَمْيَهُ على مُرْجَل » وأخبراً كما فى النعت « مسح » ، المشتق من المطر الغزير هكذا يقيم زمن الحصان توازناً مع زمن الليل وزمن الذئب ، فيمحو صور الإحساس بالحسران والحواء ، وهى الأحاسيس التى خطقها زمن الذئب فى الحركة الثانية. إن قوى التوازن تتولد ، حتى هذا الموضع من القصيدة ، عن عالم الحيوان ، فى حين أن الطبيعة لم تقم بعد بمهمتها على نحو يؤدى إلى نقض تأثير صورة الطبيعة فى إقتحام جسد القصيدة .

لقد حظيت وحدة زمن السيل منذ القدم بالإعجاب لما تشتمل عليه من سحر وجمال ، ولكن هذا الإعجاب ظل ، لسوء الحظ ، بمعزل كلى عن القصيدة ، ومن المحتمل أن يعزى سحر هذا الجزء من القصيدة لا إلى طبيعة وحدة السيل كوحدة مستقلة ، ولكنه يعزى إلى دورها البنيوى فى القصيدة. ولعل وحدة السيل تتيح ، على مستوى اللاوعى ، تفجر قوى خفية ، وجوهرية ، هى قوى وحشيته ويدائية ، وجنسية ، يعدل تفجرها مسار القصيدة ، ويضيف إليا مغزى جديداً عن طريق التفاعل مع الوحدات التكوينية الأخرى فى القصيدة . وفى ضوء ما ذكرت الآن لا تصبح الوحدة التكوينية المحرى فى القصيدة .

وفى طوو لما تا ترو لما يا يرف المعامية . ولقد أشار عدد من الباحثين ، منهم آربرى ، موضوعاً محبراً فى القصيدة الشبقية . ولقد أشار عدد من الباحثين ، منهم آربرى ، على سبيل المثال ، إلى النهاية المفاجئة للقصيدة ، ولكن النهاية ، فى حقيقة الأمر ، غير مفاجئة ، وهى أيضاً لازمة لبناء القصيدة نفسها . إنها طبيعية فى إطار رؤية الواقع المتجسد فى القصيدة ، مثلها فى ذلك مثل حقيقة أن وحدة الأطلال هى الوحدة التكوينية الأولى فى القصيدة . بعبارة أخرى نقول إن بنية القصيدة بنية غير

معكوسة ، وكذلك فإن بنية الحركة الأولى وبنية الحركة الثانية غيرمعكوستين، ومع ذلك فإن عدم الإنعكاس ليس خاصية للقصيدة بوصفها حكاية ، أو بوصفها تتابعاً سردياً أو أسطورة . إنها خاصية للقصيدة تتيح تجسيد رؤيا ذاتية شديدةالخصوصية للواقع ، رؤيا إنسان وعلاثق ظروفه في مواجهة الزمن والموت وهشاشة الحياة والعلاقات الإنسانية .

و يمكن بلورة وظيفة وحدة السيل بصورة أكمل عن طريق تحليل بنائها الداخلي. إن السيل يقتحم القصيدة بطريقة تماثل الطريقة التي قدم بها الحصان ، الذي يظهر فى لحظة سكون ويوصف بأنه « قيد الأوابد هيكل » ويبدو الأمر كما لو كان الثبابت أو السكون عند هذه النقطة ، حتى لو كان الثبات ألمجسد للنشاط والحيوية فى صورتها المطلقة وقد تشكلت على هيئة تمثال عظيم الهيكل ، سوف يوهن من القوة العارمة للحياة التي يستخضرها الشاعر. إننا نستطيع ، بحق ، أن نرى أوجه تشابه عدة بين « أصاح ترى برقاً » في وحدة السيل وصورة الحصان الذي يومض فجأة مثل البرق عبر الأفق وكأنه ذلك الحصان الأسطوري المجنح عند الأشوريين. إن البرق يومض في حين ينادي الشاعر ر فاقه كي يشاهدوا قو ته السحرية وهي تشق طبقات السحب ، ويقدم البرق في صورة أخاذة فيبدو كأنه ﴿ كلمع اليدين في حبى مكلل ». وتعد هذه الصورة واخدة من أروع الصور في القصيدة ، إربما في الشعر الجاهلي قاطبة : إن الغياب الواضح للتر اسل بين حركة اليدين وومض البرق يولد فجوة دلالية لا يمكن عبور ها إلاعن طريق فتراض وجو دبعد أسطوري للصورة . إن اليدين نظهران ضخامة غير عادية ، وهما تنتميان إلى خلوق ليس من عالم البشر . ويزيد التركيب النحوى الغامض للجملة من إتساع هذه الفجوة . فهل تتعلق « في حبى مكلل » بالأيدى أو بومض البرق ؟ وكيف نستطيع أن نقرر ما إذا كانت ترتبط بالأولى أو بالثانية ، إلا عن طريق الإشارة إلى المعايير التقليدية الخالصة ؟ ولو رفضنا مثل هذه المعايير لتعين علينا أن نقبل العبارة كأمر يتعلق بتلك الأيدي التي ترفر ف في الأفق . ومن ناحية أخرى نجد أن البعد الشعائري للسيل يتصاعد في البيت التالي ، فير تبط البرق بمصابيح الراهب الذي يحافظ على ذبالتها مغموسة في الزيت كي تظلُّ منبرة إلى الأبد . من المهم أن نقول إن كلتا

الصورتين في صيغة المضارع ، ومثلما حدث في وحدة الحصان ، تنتقل الأبيات التالية إلى صيغة الماضي لتصور القوة الوحشية الجارفة للسيل ، وذلك قبل الانتقال مرة أخرى ، في آخر بيتين من القصيدة ، إلى الجمل الإسمية . وتؤكد صيغة الفعل في الماضي حقيقة السيل الغامرة ( وهو أسلوب استخدمه القرآن الكريم في وصف يوم القيامة ، فاستخدم أفعالا تعود إلى مراجع حقيقية ماضية ) (١٧) . وبناء على ما ذكرنا نستطيع أن نعزل إستخدام صيغة الماضي بوصفها خاصية بنيوية في الحركة الثانية ، بسبب قيامها بوظيفة محددة تتعلق بتصعيد لحظة الكثافة على المستويين البصري والحسي . فالسيل غامر وشامل ، وهو يصل إلى كل شيء وكل مكان . ويبدو العالم كله وكأن السيل قد إجتاحه ، وهو يتحرك أفقياً ورأسياً . وتتسلق السحب قمم الجبال، وتطلق العنان للمطر الهتون الذي يجتاح كل شيء في طريقه ، سواء كان مظهراً من مظاهر الطبيعة أو حياة الحيوان أو شيء من صنع الإنسان . إن الحيوانات المرتبطة بالجبال ، والتي تسكوه قممها ، تضطر إلى الهبوط من فوق هذه القمم ، تماماً كما كانت عنيزة تضطر للنزول من فوق ظهر راحلتها . لقد تحطمت المنازل ، وما عاد من شيء سوى الصخور وهي عناصر الفناء والثبات في صورة الليل .

لقد تحولت الجبال إلى رجال شائخين تقتلعهم قوة السيل في حين تبدو أقمم الجبال والمياه تحوطها قبل أن تهبط السيل إلى قيعان الصحراء مثل عمود حنزونى ( هل هو رمز على الذكورة ؟ ) . ومن الغريب أن يكون لحركة السيل إيقاع التلاحم الجنسي ، إنه يومض كالرغبة قبل أن يرتعد بسببها جسد الرجل وجسد المرأة ثم يرتفع إلى ذروة ، ثم ينحدر بعدها هابطاً ومضاعفاً الحركة كما محدث لحظة التلاحم الجنسي . والمدهش أن النقطة التي يستقر عندها السيل تسمى « صحراء الغبيط » : والغبيط هي الكلمة نفسها التي إستخدمت لوصف الإيقاع الممايل للجمل عندما ركب الشاعر خلف عنيزة . أما السيل فيستقر كما يستقر التاجر اليمي ببضاعته المزركشة . وتجسد الألوان ومضة الذروة الجنسية عندما تطبر الطيور في سهاء مفتوحة وهي تغنى بفرح هائل كما لو كانت سكري بخمور معتقة . هكذا تكون ذروة التلاحم الجنسي : لحظة صفاء كلى أو نشوة ثمل ونغم، ولحظة. إحتفاء بالسلام والإنسجام في مملكة الجسد .

تبدو الصورة الأخبرة فى القصيدة محيرة ولكنها قد تكون مظهراً آخر لقوة الحافز الحنسى ولحيوية الطبيعة . إن السباع مجتاحها السيل وقد غرقت مثل أنابيش العنصل ( البصل البرى ) . كذلك تجتاح الإنسان حدة لحظة الحنس و الحيوية وتحرره من كل وعى ومن طبيعته الحاصة وروابطه كلها وحاداته التقليدية ، وتجعله طافياً على الماء مثل أنابيش البصل البرى . هكذا يظهر كل شىء خاوياً مراً بعد إنقضاء لحظة التلاحم الحنسى ، فالأنابيش عروق نباتات مرة المذاق . إنها ستنمو مرة ثانية عندما يعود كل شىء إلى طبيعته العادية . وتبدأ الدورة من جديد فالعروق تحتوى على جوهر هذه الدورة .

تلقى وحدة السيل بإشعاعاتها إلى الورا ء على الوحدات الأخرى فى القصيدة مكونة بذية معقدة للغاية . إن وحدة الحصان تمهد للسيل ، وفى وصف الحصان « كجلمود صخر حطه السيل » نجد أن الصخرة والسيل عنصران أساسيان فى القصيدة . الصخر خلود والسيل حيوية وهما قطبا وجود الشاعر . السهل يأتى ليصعد هذين العنصرين ويؤكد غلبة الحيوية على كل شىء آخر عدا الصخر . إن الصخر وحده يبقى صلباً وخالداً .

يلقى السيل أيضاً بإشعاعاته إى الوراء على الوحدة الأولى فى القصيدة ، ليس على المستوى الدلالى ولكن على مستوى آخر . إنه مخلق قوة توازن للحيوية العارمة وللقوة الجوهرية التى تجتاح السكون والخواء فى الحركة الأولى . إن السيل لا يخلق توازناً مع الحركة الأولى وحدها ولكنه يطمس أثرها تماماً ، مؤكداً غلبة الحدة سواء كان باعتها الحركة أو الحواس ، فالحدة هى القوة القادرة على مجاوزة هشاشة الحياة وانقضاء الزمن ، وقادرة على خلق اليقاء والفرح والمعنى فى عالم أفسده الموت والتغير و تعرض الأشياء كلها للزوال .

والسيل ، بالإضافة إلى ذلك كله ، يلقى بإشعاعاته إلى الوراء على حركة المرأة حيث يلوح ذلك المخلوق الذى ممنح الخصب عقيماً فى القصيدة الشبقية ، ولكن الطبيعة ، مانحة الخصب الأزلية ، ليست هكذا إذ يأتى المطر ليولد الخصب فى جسد الطبيعة التى تبدو تحولا للمرأة تستعاد به نعمة الخصب التى فقسدتها تلك المخلوقة .

 $\sum_{i=1}^{n} \frac{1}{2} \sum_{i=1}^{n} \frac{1}{2} \sum_{i$ 

خلق الثوابت سوف أقوم الآن بفخص موجز لواحدة من الحصائص الأساسية المحيرة في الشعر الحاهلي كله ، وهي خاصية مهمة كذلك بالنسبة للقصيدة الشبقية . سوف أطلق على هذه الحاصية : « خاق الثوابت » وسأقوم بارتياد مبدئي لطبيعتها .

نجد في القصيدة الشبقية أن وحدنى « بيضة خدر » « والحصان » التكويني<sup>د</sup>ان لهما نوعية محبرة ، وهى التي أشرنا إليها من قبل . إن كلا من هاتين الوحدتين تطمح إلى تقديم الحيوية والعرامة في صورتهما المطلقة . وتحكى الأولى قصة مغامرة تتضمن إمرأة تعد تجسيداً كاملا للحافز الشبق ، أما الثانية فتحتوى على حيوان يصور على أنه تجسيد مطلق للحيوية والعرامة على المستوى الفيزيائى ، ومع هدا فإن كلا من الوحدتين المكونتين تبدو منقسمة إلى نصفين قد يظهران متناقضين . نصف تتخلله الحيوية ، وصور الحركة والحياة ، على حين يسيطر السكون على نصف تتخلله الحيوية ، وصور الحركة والحياة ، على حين يسيطر السكون على النصف الآخر ، سواء من حيث دلالته أو من حيث دلالته على مستوى طبيعة عناصره اللغوية وبنيته . وتظهر المرأة ابعد البيت رقم (٣٠) لتتجمد في كيان أبدى لا ينبثق عنه حياة على الإطلاق أو نشاط . وتتصف الصور المستخدمة لتصور بيضة نعام ) ، أما الحصان فهو مجمد في صيغ لغوية لا توحى بالحركة والحيوية بيضة نعام ) ، أما الحصان فهو مجمد في صيغ لغوية لا توحى بالحركة والحيوية بل بالسكون واللازمنية . أهذه تناقضات أم من المكن تفسير هما

نجد فى وصف حالة السكون لدى المرأة والحصان أن كلمة لازمنى أو أبدى قد استعملت فى الحالتين . وفى الحقيقة هذه الكلمة هى المفتاح فى كلتا هاتين الوحدتين التكوينيتين ، فالحالة المسيطرة ليست السكون ولكنها اللازمن ، إذ يتحول كيان ما إلى لازمن مطلق متنقلا فى مواضع معينة من القصيدة بوصفه ثابتاً لا مزه الزمن أو محطمه ، وتتحول المرأة والحصان إلى ثابتين محتلان موضعين مركزيين فى القصيدة . يظهر الموضع الأول فى الأبيات (٣٠ – ٤١) ويحتل

مركز القصيدة ، بينما محتل الموضع الثانى قلب الحركة الثانبة فى القصيدة ويظهر فى الأبيات ( ٥٣ – ٧٠ ) .

ويشكل بناء الثابت الأول ، وهو المرأة ، القوة الرئيسية التي تحدث توازناً مضاداً للعلاقات الهشة الموصوفة في الحركة السابقة في القصيدة . أما بناء الثابت الثاني وهو الحصان فتشكل قوة توازن للوحدتين السابقتين وهما وحدة الليل ، ووحدة الذئب . ومكذا يكون بناء الثوابت تجلياً أخاذاً للحنين اليائس الذي يتوق إلى إيقاف هشاشة حياة الإنسان ، أو العلاقات الإنسانية ، وعبث ما يقوم به الإنسان من سعى وجهد . إن التحقق من أن مرور الزمن حتمى ، وأن كل ظاهرة في الوجود تسكنها الحياة إنما هي زائلة ومعرضة للتغر ، وأنه لا شيء باق إلا الموجودات الصلبة في الطبيعة ، وهي الموجودات التي لا تحمل داخلها بذر الحياة . وقد ولد مرور الزمن في اللاوعي ( بل ر بما في الوعي ) عند الشاعر الحاهلي رغبة حارقة لتجميد الزمن ، وتثبيته ليصبح له حضور لا ينقضي أبداً . هسده الشهوة اللازمنية توضح تلك الصورة الأخاذة مثل صورة الشفرى حمن يصف الشهوة ور أسه ورأس محبوبته لحظة تبادل الحب فيقول :

إن الصورة المحورية هنا تدور حول كلمة «حجر» (وتعنى تحول إلى إلى حجر ، صار متحجراً) فنى لحظة النشوة يبدو الزمن أبدياً وسرمدياً إذ بزمه الحبيبان متجاوزين طبيعته الزائلة . ولا تتسم هذه المجاوزة بسمات التجربة الصوفية، وإنما يتولد عنها رؤية للواقع كشىء ثابت يتحول إلى صخر أو حجر . إن هذا التحول إلى حجر ، هسذه الصخرية هى الرمز المطلق لما هو سرمدى ومجاوز للزمن وللألم المبرح لحتمية التغيير ، ولكن التحجر يعنى اللاحركة لأن كل حركة حياة ، ولذلك فإنها تحمل بذور الموت (قارن هذا بالرحلة فى القصيدة المفتاح) . إننا نستطيع أن لمقول إن تحويل الأشياء إلى حجر يعد واحدا من أهم التحولات وأكثرها تأثيراً فى خلق الحياة وتجسيد القوة القادرة على إنكار حتمية الموت في الشعر الحاهلي ، ومن ثم فإننا نجد الأحجار تنصب فى لحظة الموت (تمثل الأحجار الشعر الحاهلي ، ومن ثم فإننا نجد الأحجار تنصب فى لحظة الموت (تمثل الأحبوار فوق قبر صخر فى رائية الحنساء فى رثاء أخبها ، والأحجار فوق القبر فى المقامة فوق قبر صخر فى رائية الحنساء فى رثاء أخبها ، والأحجار فوق القبر فى

فى أشكال طبيعية أخرى مثل الصخور والحبال ، فوصف الجمل ، على سبيل المثال ، يتردد بكثرة فى الشعر الجاهلى ، والجمل له هيئة الجبل . ومن خير الأمثلة على هذا تلك الصورة التي أبدعها أبو دؤاد الإيادى :

إبـــلى الإبــل لا يحــوَّزها الــرا عــون مج النــدى عليهــا المــدام فإذا أقبلت تقــــول أكـــام مشرفات فــوق الأكام أكام (<sup>١٨)</sup>

وكذلك يعد الوصف المستقصى للناقة فى معلقة طرفة ، وما يحفل به من صور الحجر نموذجاً مثالياً على هذه الظاهرة التى نناقشها . إن طرفة إذ يصور ناقته « كقنطرة الرومى » يجعل منها قوساً ثابتاً يغالب الزمن والموت . ويكثر ظهور الثوابت كلما لجأ الشاعر إلى تصوير طبيعة الحياة الهشة كما تتجسد فى وحدة الأطلال. إننا غالباً ما نرى صور أشجار ضخمة تظهر عن بعد عندما يبدأ رحيل الحبيبة. ونجد عند لبيد مظهراً رائعاً لهذه الظاهرة نفسها حين يصور الناقة كصخرة ، ثم يظهر الشجر فى الحال وسط السراب ووسط العتمة التى تغلف الواقع ، وتجسد زواله .

إن الشاعر عندما يدفع بصور المرأة والحصان لتقتحم القصيد الشبقية بوصفها رموز اللقوة والحيوية ، وحدة الاثارة، ثم ما يلبث أن يجمدهما فى صور ساكنة، يكون ذلك منه محاولة مستميتة لبناء ثوابت مجاوزة لحدود الزمن ومجمدة له . إن الشاعر، فى حقيقة الأمر ، يكتنه بعدين جوهرين من أبعاد هذين الكائنين هما هما حيويتهما وطبيعتهما الأبدية الثابتة . وبهذا يكون قد أقام منهما رموزاً مطلقة لما هو سرمدى ومجسد للحيوية وللكمال والحقائق الباقية خارج الزمن فلا يكونعرضة لقوى التغيير ، فكل ما هو مطلق هو ، تحديدا، أبدى أما النسبى فهو وحده خاضع للزمن .

إن الشاعر بتصويره المرأة والحصان على أنهما من الثوابت اللازمنية يؤكد في الوقت نفسه ، الطبيعة الأبدية للقوى التي يجسدانها . إنه يؤكد أبدية الحاف الجنسي ، وتمثله المرأة ، والكثافة الشعورية التي تتولد عن البحث المغامر لإشباع هذا الحافز ، أما بالنسبة للحصان فإنه يؤكد لازمنية الحيوية والنشاط والإثارة التي تتولد عنه خصوصاً في مشهد الصيد . ويؤكد الشاعر ما هو أهم من ذلك إذ يقيم تفاعلا بين المرأة والحصان فيجعل أحدهما يلتي بضوئه على الآخر إبصورة

| الأسود) تمثل السكون. وت                                                                              | يتم فيها إنصهار النشاط العارم والحيوية المتدفقة وطقوس المغامرة مع الحافز الجنسي: |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| التي تحتل مواضع متهاثلة (                                                                            | وهكذا نشع الكلمات في وحدة الحصان بإشعاعات الجنس وبالبحث عن إشباع                 |
| ۲۹ ـ ۷۰ فيمثلان صورة                                                                                 | هذا الدافع . إن الحصان المغطى بالدم يندفع وسط مجموعة من العذاري يلبسن            |
|                                                                                                      | « ملاء مذيلا » ، ويندفع كذلك بين بقرة وذكرها ، فيفصلهما ، ويظل حتى               |
|                                                                                                      | النهاية منتصباً بقوة وعلى أهبة الإستعداد لحركة جياشة تبدأ من جديد .              |
| البيت                                                                                                |                                                                                  |
| ۳۵ أغتدى بمنجرد                                                                                      |                                                                                  |
| ٥٣ قيد الأوابد هيك                                                                                   | لقمن أشرنا من قبل إلى إنصهار الحيوية والسكون ، في صورة الحصان .                  |
| عه مکر مفر مقبل                                                                                      | وسنطور الآن هـــذه الملاحظة فنقدم تحليـــلا مفصلا للبدية فى وحدة الحصان .        |
|                                                                                                      | تتكامل صورة الحصان في سبعة عشر بيتاً تعد من بين أروع الأبيات في                  |
| ٤٥ مکر مفر                                                                                           | الشعر الجاهلي . وترجح روعتها الشعرية إلى أسباب يظهر أولها في الوظيفة البنيوية    |
| ۵۶ کجلمود صخر                                                                                        | للصورة التي تطورها الأبيات في القصيدة الشبقية ، ويرجع ثانيهما ، إبي خصائصها      |
| Crys5 00                                                                                             | البنيوية . وتظهر خصيصة منها في التخلخل بين حركتين سيمفونيتين متجاوبتين           |
| ه م يزل اللبد                                                                                        | على نحو شديد الرهافة لكنه يكشف في الوقت نفسه عن تشابك بالغ التعقيد . إن          |
| ٢ م على الذبل جياة                                                                                   | الحصان ، كما قدمت فيا سبق يظهر ، في القصيدة الشبقية ، بوصفه شيئًا ثابتًا ،       |
| إذا جاش فيه                                                                                          | وهو ، بسبب كماله وكونه رمزاً مطلقاً ، يستطيع مجاوزة الهشاشة والزمن .             |
| ~ .                                                                                                  | يظهر الحصان كذلك مجسداً قوة ونشاطاً وحيوية هائلة هي قوة للسكون                   |
| . ov                                                                                                 | والموت ، ويحقق (عن طريق طاقته المتفجرة وإقدامه، على المغامرة ( ذروة الحدة        |
| ٨٠ يزل الغيلام                                                                                       | العاطفية والحسية ، وهكذا مجسد الحصان نوعاً من التضاد الثنائي ، ويقدم             |
| ۸۰ ویلوی بأثواب                                                                                      | ثنائية أكاد تكون تناقضاً ، إذ تحتوى في الوقت نفسه على هذين الرمزين مجتمعين.      |
| م و دو بو <sup>ر</sup> دو بو                                                                         | إن الحضور المترامن للجانبين في هذه الثنائية يتمثل بصورة أخاذة في التفاعل وفي     |
| ٥٩ دريد كخدزو                                                                                        | الظهور الذي يكاد يكون متزامنا للوحدات الأساسيةالمشكلة للمعنى في الأبيات          |
| ۲۰۰۰ له أيطلا ظي                                                                                     | التي تؤلف وحدة الحصان . وبدلا من تقسيم الوجدة إلى طبقتين ، إحداهما تصور          |
| أم ساقا نعامة                                                                                        | جانب الحيوية ، والأخرى تصور جانب القوة والصلابة واللازمنية ، فإنالقصيدة          |
| رائند ماندان المعالي المعالي .<br>منابع المعالي المعالي المعالي .<br>منابع المعالي المعالي المعالي . | الشبقية تسمح لكل جانب بأن يشع من خلال الآخر ، عن طريق تبادل التعارضات            |
|                                                                                                      | التي تحول دون تشكل صورة ساكنة للحصان . يتضبح ما نقول في ترتيب الوحدات            |
| ۲۱ ضايع ۳                                                                                            | الأساسية في الحداول التالية في طبقتين إحداهما تمثل الحيوية ، والثانية ( بالخط    |
|                                                                                                      |                                                                                  |

الأسود) تمثل السكون، وتقع وحدة الحصان كلها بن قطبى هذه المعارضة التى التى تحتل مواضع متماثلة (البيتان ٥٣ ــــ ٤٢ ممثلان صورة الحيوية ، أما البيتان ٦٩ ـــ ٧٠ فيمثلان صورة السكون واللازمنية). حيوية ـــحـــركة

قيد الأوابد and the second کل مدبر معآ Constant Sector Υ. \_ حطه السيل من عل 2.23 a speeding. كما زلت الصفواء بالمتنزل  $i = \frac{1}{2} \frac{1}{2}$ ش كأن إهتزامه حمية غلى مرجل اد این بر سم مکن الحف عن صرواته .

۸۰ وبلوی بأثواب العنيف المثقل ۹۰ دريد ۲۰ دريد کخدروف الوليد ۲۰ له أيطالا ظی تقريب تتفل ۲۱ خطيع ... سد فرجه بضاف

۲۱
 کأن سراته قائماً مداك عروس أو صلابة حنظل
 ۲۳
 ۲۳
 ۷۹
 ۲۳
 ۷۹
 ۷۹
 ۷۹
 ۷۹
 ۷۹
 ۷۹
 ۷۹
 ۷۹
 ۷۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۷۹
 ۷۹
 ۷۹
 ۷۹
 ۷۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹
 ۲۹

۲۵ کأن نعاجه عذاری دوار

۲۰ فأدبرن

كالجزع المفصل بينه

۲۲ فألحقه بالهاديات

٦٦ جواهرها في صرة لم تزيل

۲۷ فعادی عداء

۲۷ ولم ينضح بماء فيغسسل

۲۸ فظل طهاة اللحم

۲۹ ورحنسا یکاد الطرف . . تسهل .

۷۰ فیات علیه سرجه و لجامه

وبات بعينى قائماً غير مرسل

سكون \_ صــــلابة .

يتحقق الامتزاج بين الحيوية والســكون ( أو الصـــلابة ) على مستويات أخرى ، إثنان منها هما :

١ – مستوى بنية الحصائص : وهذه تصل إلى رهافها القصوى فى البيت اللدى يتوسط القصيدة وهو البيت رقم (٣٠) وتظهر فى تماثل تركيب الجمل الإسمية الأربع فى البيت (هناك وحدة واحدة فحسب ، هى كيان متجانس متكامل) لكن الجملتين الأوليين تشغلان الشطر الأول تركزان على الحصائص الجسدية ، البدين والرجلين ، أما الجملتان الأخريان (وهما فى الشطر الثاني) فتركزان على خصيصة الحركة (أساساً وظيفة البدين والرجلين). وعلى ذلك فيناء البيت يظهر على النحو التالى :

سكون (صلابة) له أيطلا ظبى له ساقا نعامة

حركة (حيوية) له إرخاء سرحان له تقريب تتفل

إن الامتزاج الكامل والتوازن المتحقق في هذا البيت بمكن أن يفسر ما حظى به من إعجاب شراح الشعر العربى بصرف النظر عن حقيقة أنهم أرجعوا جمال هذا البيت إلى ملمح سطحى حين قالوا إن امرأ القيس قارن أربعة أشياء بأربعة أشياء أخرى يتركيز وكثافة ملحوظتين .

٢ - مستوى لغوى خالص يرتبط بطبيعة اشتقاق الكلمات ، وهنا يتألق امرؤ القيس فى استخدامه النعوت الثرية (مكر ، مفر ، مسح ، درير) . يشبر المضمون الدلالى للنعوت الثلاثة الأولى إلى الحركة والسرعة ، ولكن شكلها يوحى بالصلابة والسكون ، وذلك عن طريق بنائها ذاته (تتحول صيغة المبالغة فى إسم الفاعل وأصلها على وزن مفعل إلى صفة ، وتدل الصفات كلها على الدعومة من حيث هى خاصية ) . وفى قوله « درير » نشاهد تألقاً مماثلا ، إذ يوحى البناء الإشتقاقى بوجود صلابة مطلقة ، أما المضمون الدلالى فيو حى بسرعة وحيوية مطلقتين . ويظهر هذا المنحى التقنى فى استخدام التعارضات الكامنة فى الحصائص اللذوية للكلمات منذ مطلع وحدة الحصان فى تلك الصورة المشعة « قيد الأوابد » وهى الصورة التى نال بها الشاعر ثناء وإعجاباً فائقاً على إمتداد تاريخ الثقافة العربية .

ويمكن توضيح الطبيعة المزدوجة للنسيج المتداخل فى وحدة الحصان بمقابلتها بوحدة (بيضة خدر) وهى التى تصعد اللحظة الحسية من خلال المغامرة والمخاطرة واحمال وقوع الموت وتتشكل تمثالا للجمال مطلقاً . إن الجانب الأول سردى خالص يصف بإيجاز كيف إستطاع الشاعر أن نخرج المرأة من خيمتها . أما الجانب الثانى فهو مركز الإهمام فى الوحدة ويشغل معظمها . وتنعكس طبيعة الوحد ة فى الفصل الحاد بين عناصر لغوية تصف الحركة وعناصر أخرى تصف السكون واللازمنية فى الحركةذاتها وفى صورة التمثال. ويوضح الجلدول الآتى هذه الحوانب فى بنية الوحدة :

10X

| وتنبهى الحملة بمقولة مفتوحة ، هي في الحقيقة ملاحظة وصفية أخرى ،                                                | الخبر 👘 (فعل ماض + حال) مان مان م                                                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| دون عودة إلى عنصر الحكاية . وتشير الجملة بوضوح إلى رجل محملق بوله في                                           | تحول حَسَبَ فعل ماض + مفعول به + (شرط)                                                                                   |
| دون عوده إي مصر المان با الله . وتسر من من من عن من من                                                         | محمم شرط – ظرف + جملة اسمية + نكملة                                                                                      |
| تمثال امرأة . وتكتسب المواضع المميزة هنا بكلمة «تحول » أهمية خاصة لأنها                                        | لح فعل ماض + ظرف حال (فعل ماض + مفعول                                                                                    |
| توضح التطور النحوى للوحدة ، إذ يظهر البيت الذي ينتهى بتركيبة نحوية كما                                         | <b>به) + تكملة</b>                                                                                                       |
| لي كان يوجي بأنه بداية البيت التالي . (قارن بالبناء النحوي في وحده الحصان )                                    | أداة ربط 🚽 فعل ماض (حديث ، امرأة) + تكملة                                                                                |
| وسوف يوضح جدول هذه الوحدة التراسل الوثيق إلى جانب الاختلافات بين                                               | ما معاد المعالي ( <b>الغام)</b> الأماني (الغام) المتحد المتحد المتحد المتحد المتحد المحد المحد المحد المحد المحد المحد ا |
| الوحمادتين .                                                                                                   | لح فعل ماض (حدث ، رجل) + فعل مضادع +                                                                                     |
|                                                                                                                | abage in the second           |
| - IY -                                                                                                         | لح ظرف + فعل ماض + فعل ماض + صفة                                                                                         |
| تتولد بنية القصيدة الشبقية على المستوى الشكلى عن طريق ثابتين لغويين                                            | فعل ماض + مفعول به + فعمل ماض + صفية                                                                                     |
| يشكلان تعارضاً ثنائياً يظهر في الأمر (أو النداء) والأداة : (واو رب)                                            | (في حالة الإضافة)                                                                                                        |
| وتعني دء، ة للقيام يفعل ، أو فعل تم القيام به من قبل وأصبح ذكري . يتصمن                                        | تحول الحسب به صفة + صفة + صفة (في حالة الإضافة) + جملة                                                                   |
| الأمر والنداء ثنائية أنا / الآخر على حين تشكل (واو رب ) العام في مقابل                                         |                                                                                                                          |
| الحاص . وتتولد الحركة عندما يستعمل الشاعر أحد هذين العنصرين الشكليين                                           | , تحول هر مضارع + فعل مضارع + عبارة محمها                                                                                |
| المباص بالولد ومود ومعر القصيدة على أنها سلسلة من الوظائف تأخذ الترتيب التاني :                                | الم الذي المراجع الم المراجع الم المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراج          |
|                                                                                                                |                                                                                                                          |
| <ul> <li>١ - فعل أمر</li> <li>( في الأبيات ١ - ٩ في صيغة المثنى )</li> </ul>                                   |                                                                                                                          |
| is a law line in the second second                                                                             | تحول 💦 🕹 جار ومجرور [تشبيه + ظرف (صفة) شرط]                                                                              |
| ٢ ـــواورب (على الرغم من أن «رب» لقع هما بدن «على » الحر<br>سرف الم التي دذي الممالة أن هسنده المواضع          | جار وتجرور [ثلاث صفات + تشبيه (صفة)]                                                                                     |
| من كونها «واواً» (ذكر الرواة أن هـــذه المواضع                                                                 | اداة ربط 🚽 مجلة أسمية (صفة)                                                                                              |
| الثلاثة تشمير إلى همذه الحادثة التاريخية نفسها ، أما                                                           | (الواد) جار ومجرور [صفة + تشبيه + صفة . (صفة)]                                                                           |
| القصيدة نفسها فلا تفرض مثل هذا التفسير ) .                                                                     | الملحجار ومجرور [تشبيه + صفة - (صفة)]                                                                                    |
| ٣ ــواو رب (الأبيات ١١ – ١٢)                                                                                   | داة ربط بلخ فعل مضارع + فاعل + جملة اسمية                                                                                |
|                                                                                                                | (الواق) الفعل مضارع + حرف جر (صفة) + تشبيه (في                                                                           |
| ٤ - واورب (الأبيات ١٢ - ١٧)                                                                                    | (الواو) [ فعل مضارع + حرف جر (صفة) + تشبيه (في )<br>إحالة الإضافة)                                                       |
| ٥ ــ واورب (الأبيات ١٨ ــ ٢٢ ، ٢٢ ــ ٣٣ )                                                                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                    |
| i i i i i i i                                                                                                  | فعل مضارع + مفعول به + حرف جر + تشبيه                                                                                    |
| ۲ – واو رب (الأبيات ۲۴ – ٤١) (لاحظ أن هـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                     | ل(إضافة وصفة)                                                                                                            |
| القصيدة . ويتولد عنها ، وهذا مهم ، وحدة « بيضة                                                                 | تحدل المحصف جر+فعل مضارع+فاعل + تكملة + شرط                                                                              |
| na se de la companya | تحول إلى السبية حرف جر + مجرور وإضافة + تكملة + فعل                                                                      |
| NTN: a set a set a                                                                                             | جار ومجرور ماض + فاعل (حالة الإضافة) + صفة                                                                               |

الرؤى المقنعة - 121

13.

٧ - واو رب ( الأبيات ٤٤ - ٤٨ )
٨ - واو رب ( الأبيات ٤٩ - ٥٠ )
٩ - واو رب ( الأبيات ٥٠ - ٢٥ )
١٠ - واو رب ( الأبيات ٣٥ - ٢٠ قبل فعل )
١١ - فعل أمر ( منادى ، ٢١ - ٢٨ ، في صيغة المفرد )

تقع القصيدة من الناحية اللغوية بين جملتين تتضمنان فعل أمر / منادى ، تكونان الجمل التي تتولد عنها الوحدتان التكوينيتان الأطلال / السيل . قد تحتوى المادة المكونة لجملة ما على جملة من النوع المقابل ، ولكن هذا بحدث مرتبن فقط، وكذلك في حالة وجود (واو رب) مع فعل الأمر كجملة ثانوية ، في دـذه الحالة يظهر في البيت القافية الداخلية أو ما يسمى بالتصريع ( إذا وقع في البيت الأول من القصيدة ) وتكون القافية الداخلية ، بناء على هذا ، خاصة بنيوية تجدث عندما يفقد نوعا الجملة المولدان لبنية القصيدة استقلالهما، فيصبح أحدهما جملة فرعية للآخر . وتظهر القافية الداخلية في البيت رقم (١) حيث تظهر عادة بكثرة وحيث يولد فعل الأمر (قفا) الجملة النواة ، ثم تظهر مرة أخرى في البيت رقم ( ١٩ ) وتتولد عن المنادي/ الأمر ، في سياق جمَّلة أتتولد من (وأو رب) في البيت رقم (١٨) . ولا تظهر القافية الداخلية مرة أخرى حتى البيت رقم (٤٦ ) حيث تقع في موضع مماثل : نداء وأمر في نطاق (واو رب) في البيت رقم ( ٤٥ ) . إن وجود صيغ للمنادي في القصيدة لا يتبعها قافية داخلية يدعم ، في حقيقة الأمر ، تفسير الظاهرة التي نناقشها هنا ،وهي أن المنادي في هذه المواضع لا يكون متبوعاً بأمر ولا يقع في نطاق وحدةتكوينية تتولد عن (واو رب) . ويشكل البيت رقم (٧١) مثالا واضحاً ، فالمنادى يولد وحدة جديدة ولا يعد جزءاً من وحدة (واوَ رب) . أما وجود شيء قريب من القافية الداخلية في البيت رقم (٢٠) ، ويصفة خاصة « قاتلي / يفعل » فإنه لا يضعف من التفسير الذي نقدمه هنا، ومن ناحية لا تشكل هذه الكامات قافية داخلية بالمعنى الدقيق ( « قاتلي » لا تقبل على أنها قافية في القصيدة بسبب حركتها الطويلة ) رَّومن ناحية أخرى ، تقع في نطاق (واو رب) وتشتمل على منادى في شكل

أنا / أنت ، بمعنى مخاطبة الآخر . ولا بد من أن نؤكد أن تقسيم القصيدة إلى أقسام تتطابق مع الأماكن التى تظهر فيها القافية الداخلية سوف يؤدى إلى خلق عمل لا معنى له ، ولكن القافية الداخلية تتولد ، كما أكدنا فيا سبق ، عن طريق تداخل نوع من أنواع الجملة للنواة مع جملة أخرى ، ومن ثم تشكل جزءاً من جملة تقع بدايتها قبل البيت الذى تظهر فيه القافية الداخلية ، وبناء على ذلك يتعذر وجود تقسيم دلالى على امتداد الأبيات التى تظهر فيها القافية الداخلية ، وبناء على ذلك ناحية أخرى ، توجد وحدات مثل وحدات الذئب ، والحصان ، والسيل ، وهى ناحية أخرى ، توجد وحدات مثل وحدات الذئب ، والحصان ، والسيل ، وهى بمستقلة ، ومن ثم ، نظرياً ، عكن فصلها وحدفها من القصيدة . والنتيجة التى نظر إليها هي أن النظرية التى تقول إن القافية الداخلية هى خاصية التي المحمدة الجاهلية نظرية على محيحة . وافتر اض أن القصيدة . والنتيجة التى شعرية مستقلة ، وصلت بعضها إلى بعض عن طريق الناظية هي وشكلت القصيدة فعرية مستقلة ، وصلت بعضها إلى بعض عن طريق النقل الشفهى وشكلت القصيدة في معرية مستقلة ، وصلت بعضها إلى بعض عن طريق النقل الشفهى وشكلت القصيدة في معرية مستقلة ، وصلت بعضها إلى بعض عن طريق النقل الشفهى وشكلت القصيدة في معرية مستقلة ، وصلت معن على على على علية علي أن القصيدة تقالف من مقطوعات معرية مستقلة ، وصلت بعضها إلى بعض عن طريق النقل الشفهى وشكلت القصيدة في وقت لاحق هو افتراض غير صحيح كذلك .

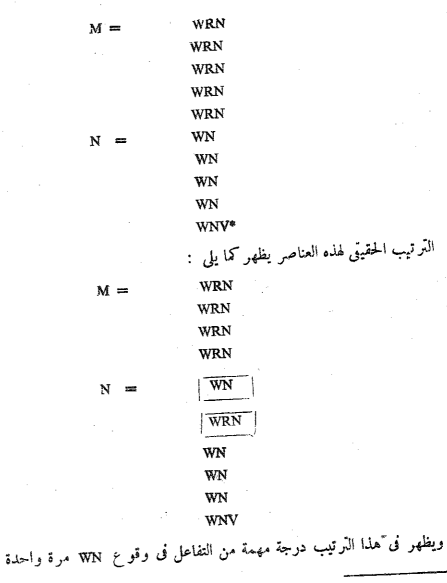
- 14 -

فى إمكاننا الآن أن نتناول بالتحليل بنية الوحدات التكوينية فى القصيدة الشبقية من خلال منظور أكبر ، ويمكن كذلك جذب أطراف خيوط النسيج المتعددة ، سوياً ، ويمكننا أن نكتشف ديناميات البنية على مستوى القصيدة كلها . ولنرجع الآن إلى فكرة النظر إلى القصيدة على أنها جملة : لقد أصبح واضحاً أن الجملة تتألف من أربع وحدات ، وحدة (أ) التى تتحرك على مستوى الزمن الحاضر ، وتصف الأطلال وانحسار الحياة فيها ، وتقابل بين حدة الاستجابات العاطفية الإ أنا » وبين المجال الوسيط ، وهي إستجابة تعبر عن البعد الأخلاق للذات الجماعية ( الأبيات آ – ٩ ) وتظهر لغوياً فى أفعال الأمر والنهى .

وتشكلوحدات M و N حجة وحجةمضادة ، موجة وموجة مضادةوتكشف الواقع وتعارضاته ، وتصعد جوهر الحدة ، والمغامرة ، والحنس، ولحظات مجابهة الموت ، وتأسيس المطلقات ، وتكون بهذا محاولة لإنقاذ الحياة من هشاشتها والزمن من زواليته . وتتماثل وحدتا M و N منحيث البنية النحوية الأساسية ،

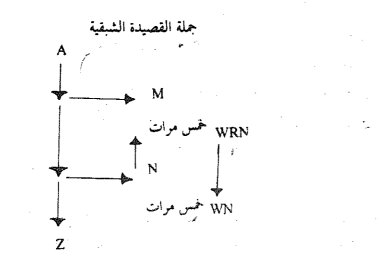
New York L MIL

وإن تشكلت هذه البنية فى كل وحدة منهما من شكل من الشكلين المكنين لهذه البنية ، وهى بنية (واو رب ) وتتحقق فى اللغة فى شكل من شكلى (M) وهما ورب يوم (الذى يمكن إعطاؤه رموز : WRN أو شكل N وبيت (الذى يمكن الرمز إليه بـ WN ) وتؤسس القصيدة الشبقبة وحدتها الثانية والثالثة من العناصر التاليـة :



فى سياق WRN ووقوع WRN مرة واحدة فى سياق WN وترجع أهمية هذا التفاعل إلى أن وقوع WRN فى سياق WN يمثل وحدة أولية داخل وحدة « فاطمة » الفرعية ويقع بين وحدتى « بيضة خدر » و «الليل » . ويتوسط بذلك بين هاتين الوحدتين المتعارضتين ، يمنع إقحامها الواحدة إلى جانب الأخرى من أن يبدو كاملا ، ويمنع القصيدة من أن تقع فى حركتين غير مرتبطتين بصورة كلية . وهكذا تتوسط WRN بين « بيضة خدر » وبين « الليل » فتتقاطع حالة الوجود التى تسود وحدة « فاطمة » معهما مؤكدة الطبيعة الأزلية لحزن الشاعر والتوترات الموجودة فى حياته ، وتمهد بذلك لصورة الليل بوصفه تجسيداً للحزن الدائم والتوتر

ويرمز للوحدة الأحبرة في القصيدة بــ z وهي كالوحدة الأوبى خالية من WRN ومن WN كذلك ، ومن ثم يكون لدينا النظام البنيوي التالي :



إن التناظر المطلق بين M و N مهم إلى حد كبير من الناحية البنيوية ، فهناك خمس مرت تتكرر فمها WRN وخمس مرات تتكرر فيها WN . ويظل هذا التناظر كاملاحتى على مستوى تقديم التعارضات الثنائية صالح / غبر صالح ، توتر / انسجام ، خسارة / كسب ( أو (P/non-P) ) فتظهر P فى خمس وحدات فى حنن تظهر non-P فى خمس حدات أخرى .

وقد يبدوعند هذه النقطة أن القصيدة التى بدأت على نحو يترك انطباعا بأتها مجاولة لتحقيق توازن داخل الذات عن طريق السماح للذاكرة باستحضار لحظات انقضت فى الزمن الماضى ، قد تجاوزت فى الحقيقة هذه النقطة لتقوم بننى التوازن وإثبات غلبة الحيوية ، والحدة ، واللازمنية على البلادة ، والرتابة والموت ، ويتم ذلك عن طريق وضع وحدة Z كنهاية لحركاتها جميعاً ، ولكنها تكشف فى الوقت نفسه عن وعى مؤلم بمفارقة ضدية أساسية : هى أنه فى حين أن الحدة وروح المغامرة يواجهان الهشاشة والموت ويتجاوزانهما، إلا أنهما يحطمان الحيساة ، ويزيدان إبراز هشاشتها .

وتخلل هذه المفارقة الضدية القصيدة كلها وتصل إلى نقاطها الذروية فى كل موضع فيها حيث تسيطر الحيوية والحدة . إننا نشاهد ظهور الموت ، أو المخاطرة بانتهاك حرمة الآخر ودفعه إلى اتخاذ رد فعل عنيف ، وذلك فى المواضع التالية :

يوم العذارى ( عقر المطية ) ، يوم عنيزة ، يوم بيضة خدر ، منظر الصيد فى وحدة الحصان ، دمار الطبيعة ( الأشجار والحياة الحيوانية ) والثقافة ( المنازل الى يصنعها الإنسان ) وأهم من ذلك صورة موت الوحوش – الأسود وجثها الطافية على مياه السيل ، باعثة على إحساس بالموت والمرارة (صورة « أنابيش عنصل » ) . وتجىء هذه الصورة فى خاتمة القصيدة الشبقية .

- 12

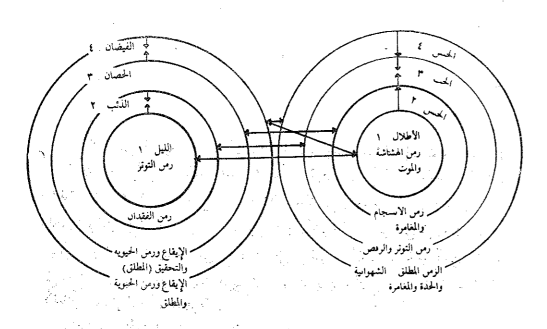
لقد خلصت فى محليلى للقصيدة المفتاح إلى أن بنية هـــذه القصيدة تعد بنية مفتوحة ، وقابلت بينها وبين البنية المغلقة أ ــــه ب ــــه ج ، ونرى فى القصيدة الشبقية مظهراً معقداً آخر من مظاهر البنية المفتوحة ، ولكن العلاقات بين شرائعد تختلف عن تلك العلاقات السائدة فى القصيدة المفتاح ، إذ تتحرك البنية المفتوحة هنا بطريقة دائرية ، فيتولد عن كل دائرة دائرة أخرى ، وكما يبدو فى النهاية فإننا نفاجاً ببدء سلسلة أخرى من الدوائر ترتبط كل دائرة منها ارتباطاً عمودياً بالدائرة التي تلبها ، ولكنها ترتبط أفقياً كذلك بالدائرة التي تتفق معها فى الانفجار السابق للدوائر ، وتشكل أحياناً ما يكون أساساً نوعاً من الوحدة التكوينية الكلية . ونستطيع

نظرياً ، أن نضيف سلسلة أخرى من الدوائر في النهاية ، ولكن ذلك لن يحدث لأن الدائرة الأخبرة لها وظيفة في أرتباطها بما يلي :

ــ الدوائر السابقة عليها في حركتها الخاصة .

٢ ــ الدائرة الأخيرة في الحركة السابقة .

٣ – الدائرة الأولى فى القصيدة .
وهـــكذا نحصل على الأشكال التالية :



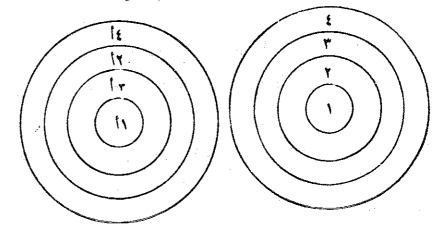
الحركة الأولى

(كل الوحدات والتقابلات تشتمل على بشر ) وتعمل البنية المفتوحة فى الحركة الأوبى على النحو التالى :

جملة (أ) تتولد عنها جملة (ب) التي هي عكسها ، وجملة (ب) تقود لي جملة (ج) التي تتولد عنها (د) وهي عكسها . ويمكن كذلك أن تكون (أ) تتولد عنها (د) .

و بمكننا من الناحية اللغوية أن نرى هسذه الجمل مرتبة على النحو التالى : توجد أحب وكانت هنساك ب . وتوجد ج ج وكانت هناك د . وكانت هنساك أا و ب ١ ج ، وكان هناك ( أو هناك الآن ) ج ١ + د١ ولكن التوافق بين أو أ, ، ب وب ١ إلى آخره ليس هو كل شىء : إذ أن صيغتى ج١ و د١ ليستا مثل ج و د على الرغم من أن د قريبة جداً من د١ ، على حين أن ج و ج١ ليستا قريبتين . وهذا بسبب أن ج ، ج١ تنتسان إلى

وكان من الأفضل أن يكون الترتيب على النحو التابي :



إن إعادة ترتيب الشرائح فعل ذاتى مميز وهو وظيفة لرؤية القصيدة والدور البنيوى الذى خصصه الشاعر لكل حركة من الحركات التكويذة . إن تصعيد التحول فى الترتيب إلى أ, ، أ٣ ، أ٤ يؤكد مقولة القصيدة ، ويجعلها أقل تصالحاً وقدرة على تخفيف التوتر . تظهر لنا هنا كذلك درجة أعلى من درجت الجيشان العاطنى تتجانس وما لاحظناه فى القصيدة أول الأمر ؛ وهو الجيشان العاطنى والقوة ، ويظهر ان فى كلماتها الأولى أ، وفى انهمار الدموع فى عدد من المواضع . هكذا تتوسط القصيدة الشبقية بين قطبين ، ولكنها تعمل كذلك عى تأكيد رؤية للواقع وللإنسان . إن بناء القصيدة نفسة هو مقولتها : وإن وضعج ود 1 وكذلك ب و د فى الأماكن التى وضعت فها ليشكل معنى القصيدة .

يتضمح من هذا أن ترتيب الشرائح غير قابل للعكس وهذا على النقيض من من الأسطورة . إننا إذا وضعنا ب قبل ( أ ) أو وضعنا دا قبل أ۱ فإننا بذلك نشوه المقولة والرؤية . هذا أمر مهم لأننا يمكن أن نرى مغزى حقيقة أن أ ( الأطلال والمرأة ) تقع فى بداية القصيدة وأن دا ( السيل ) تقع فى نهايتها : وتجسد أ ، دا بدورهما التعارضات الكلية فى القصيدة و مثلان تعارضاً مفرداً : فالقصيدة تبدأ بالموت وتنتهى بالسيل الهادر من الحيوية والقوى الفيزيائية . أما الأقسام الفرعية الأخرى فتعد مظاهر للتعارض الأساسى المرتب بطريقة مميزة . أو بمعنى أصح يكون التعارض بين أ و دا مظهراً لتعارض أساسى محتل مركز القصيدة ، ومن ثم تكون أ و دا وحدتين رمزيتين أكثر من كونها مقولات حرفية . ويدعم هذا التفسير التفسير الآخر الذى قدمناه لوحدة الأطلال ووحدة الفخر القبسلى فى التعميدة المقاح ، ويؤكد تشكل هسذه الوحدات من عناصر رمزية وأنها مظاهر لتعارض أكثر جوهرية .

بنيسة الصور

- 10 -

ينظم الصور فى القصيدة الشبقية نوعان من التعارضات الّى تجسد الرؤية الأساسية للقصيدة وتكشف الأبعاد الشخصية إلىجانب الأبعاد الثقافية فيها .

و محدد أول نوع للصور تعارضاً جذرياً يوجد فى الثقافة هو الجفاف / الطراوة ، وسوف أسمى هذا التعارض « إحساس الطراوة » . وتتميز حركة الأطلال ، كما أو ضحنا فى جدول (١) بغياب الماء والانسياب المذهل للدموع ، ولا يبدو أن ظهور هذين الملمحين محدث بمحض الصدفة ، إذ أن إحدى الخصائص البنيوية من الموحدة هى أن وجود شكل واحد من أشكال الطراوة يؤ دى إلى اختفاء الشكل الآخر من الوحدة نفسها (تماماً كما يشكل اثنان من النوع نفسه مثل رجل / رجل ، المرأة / امرأة تعارضات على مستوى العلاقات ) وتسيطر الدموع على حركة الأطلال وتؤ دى إلى اختفاء المياه مها . ولا يظهو الماء فى القصيدة إلا فى الوحدات التكوينية التى توجد فيها مظاهر حسية ، أو تحقق جدمى ، أو حيوية (ومن الأمثلة على ذلك وحدات : بيضة خدر ، الحصان ، السيل ) ، وحيمًا يظهر المطر تتميز الوحدة بغياب الدموع . فالماء إذ من النوع .

فى مقدورنا أن ننظم فى جدول واحد وحدات لعدد كبير من قصائد الشعر الجاهلى التى ترتبط بإحساس الطراوة وتشكل حزماً من العلاقات التى تسمح باستخراج قانون بنيوى . ومن الصعب أن نقدم مثل هذا الجدول هنا ، ولذلك فإننا سنعقد مقارنة مبدئية بين القصيدة الشبقية والقصيدة المفتاح . تتميز القصيدة المفتاح يانسياب الماء وتدفق الحصوبة فى وحدة الأطلال فيها وغياب الدموع عنها . إن « لبيداً » يسائل الأطلال ، ولكنه لا يدرف دمعة . ومن ثم فإن أحد أشكال الطراوة وهو ( الماء ) يؤدى إلى اختفاء الشكل الآخر وهو ( الدموع ) . ويتناقض هذا تناقضاً مباشراً مع القصيدة الشبقية . ويسمح هذا التناقض لنا بأن نقول إن الماء والدموع ينفى أحدهما الآخر بصورة كاملة ، ويسمح لنا كذلك بأن نستخر ج القانون التالى ( الذى تشير فيه العلامة عربي إلى هدذا الذي الذي المبادل بأن نستخر ج القانون التالى ( الذى تشير فيه العلامة عربي إلى هدذا الذي المبادل

#### $NW \neq MI$

إن الإحساس بالطراوة فى القصيدة الشبقية أمر له مغزاه على مستوى آخر هو ترتيب ظهوره . وتقع القصيدة ، كما ذكرنا من قبل ، بين قطبين من التعارضات : الأطلال/السيل ، أى الجفاف/الطراوة ، ويمثل كل من القطبين

فى هذا التعارض درجات قصوى ، فهو إما حصيلة جفاف تام أو مبيل ( فيضان المياه ) . ويتوسط هــذا التناقض الكلى ظهور الطراوة فى أشكال متوسطة فى وحدات القصيدة التى تقع بين الأطلال والسيل ، ومما له مغزاه ، أن ظهور الطراوة فى هذه الوحدات يتم بصورة تميل إلى التطور ، وتظهر أول الأمر تلميحاً رقيقاً فى الصور التى تصف الحمال ، والليونة ، ونضارة المرأة ( بيضة خدر ) وارتباط مــذه الصفات بالخضرة ، والبرودة ، والنباتات والأشجار ، ثم تظهر بعد ذلك وتكون حضوراً ملحاً وساحناً وفى حالة حركة ( غليان ) فى صورة الحصان ، وتظهر أخبراً قوة محطمة للحيوية والنشاط ، قوة تجتاح كل شىء وتقتلع جذور الأشجار والنباتات ، وتدمر الحيوانات المستأنسة والشرسة معاً .

ومن أكثر الأنماط الأخرى للصور التى ذكرناها من قبل حدة وتو هجاً حسياً صورة كيان ما يعتلى كياناً آخر مشكلا حركة ثقيلة . سوف أسمى هذه الصورة : الإحساس الموجى . وعلى الرغم من أن الصورة فى تفاصيلها لا تشتمل عى حركة إلا أنها مكن ببساطة أن تشتمل على التضاد مرتفع / منخفض . يتطور الإحساس الموجى فى القصيدة الشبقية بطريقة تدر بجية وبطرق تعكس تيقظ الرغبة الجنسية وتطورها حتى تصل إلى القمة ، ثم انحسارها وخمودها . وتبدأ القصيدة بذكرى دار وحبيبة ولكنها سرعان ما تقدم الإحساس الموجى فى البيت الثانى ، فنجد الرياح تمر على الرمال فتذريها فى حركة أبدية ، وتدرك هـذه الحركة ، على مستوى التخيل ، على أنها نسيج تصنعه الرمال ، وتكون محصلته حالة من الوجود ممتوى التخيل ، على أنها نسيج تصنعه الرمال ، وتكون محصلته حالة من الوجود وتمنح جاذبيتها الحمالية الخـاود ، ويظهر ذلك عندما نجد أن الرمال وتمنح جاذبيتها الحمالية الخـاود ، ويظهر ذلك عندما نجد أن الرسوم لا تبلى . ويسيطر الإحساس الموجى على وحدة « عنيزة » كذلك فنجد الشاعار والرمال

ويسيطر الإحساس الموجى على وتعدير ير يتمايلان سوياً على ناقة تتمايل هى الأخرى ، فتكتسب الحركة التى توحى بهما الأبيات طبيعة جنسية . وتظهر الصورة مرة أخرى ، فتقدم الشاعر مع امرأة تلتف بنصفها الأعلى تاركة جذعها تحت جسد الشاعر . وتبدأ وحدة « فاطمة » بحادثة تقع فوق قمة كثيب من الرمال . ولكن لا توجد هناك حركة ، لذلك لا يتطور الإحساس الموجى . وعلى حين تبدأ وحدة « بيضة خدر » بصورة الشاعر وهو يلتتى بامرأة « مثل بيضة النعام فى خدرها » ويكون خلياً مستمتعاً ،

1.11

· 19.

فإن وحدة « الليل » تتطور إصورة حيوان (جمل) : إن الليل يرخى سدوله، ويتمطى بصلبه ، ويردف اعجازاً يطأ بها كاهل الشاعر مما يوحى إيحاء غامضاً بوقوع نوع من الاغتصاب يتمثل فى تمدد عضلات تلك القوة البدائية على نحو يشتمل على لحظة حسية حادة .

ويُقدم الحصان في الوحدة المخصصة له عن طريق عبارات تكاد تحمل دلالات جنسية صريحة ، ويكتسب في مستويات عدة رمز الذكورة . إنه يتحرك كصخرة تتدحرج على ظهر الأرض يدفعها السيل دفعاً . ويشبه الشاعر ملاسة ظهر الحصان بصلابة عروس تبرق (ليلة العرس) ويندفع الحصان وهو مغطى بدم إناث الحيوانات وسط سرب البقر فيفصل الذكور عن الإناث ، ولهذا السبب ترمقه العين بإعجاب ولذة حسية . ويظهر الإحساس الموجى في أكثر صوره توهجاً في وحدة « السيل » وتولد عبارة « قعدت له » ذات الإشارة الجنسية الصريحة موجة حسية لا تنحسر حتى البيت الأخبر في القصيدة . إن السيل يعلو وممتد ويومض ، ثم ينهال جامحاً مجتاحاً لكل شيء ، فيتفجر النشيد احتفاء بمهرجان الحسية والحيوية والفتوة .

أما المصورة الثالثة التي تسيطر على القصيدة الشبقية ، فهي صورة الاختراق ، صورة شيء يغور في شي ء آخر ، أو شيء يدفع بين شيئين فيفصلهما كلا عن الآخر مُشكلا رمزاً واضحاً للذكورة ، وتظهر هذه الصورة في الوحدات كلهها .

إننا نجد فى صورة النصل الذى ينفذ إلى جسم الناقة مظهراً من مظاهر هذه الصورة ، وكذلك نجد الشاعر نخرق الحدر ، وتتكرر الكلمة نفسها مرتىن ، المرة الأولى فى وحدة « عنيزة » ، ثم فى وحدة « بيضة خدر » . ويستخدم الشاعر الفعل « طرقت » ، فى وحدة المرأة المرضع ، إنه يصرف المرأة عن وليدها ويشقها إلى شطرين ، كل شطر مهما على حدة . ويخاطب فاطمة بقوله « فسلى تيابى من ثيابك » ويدعوها إلى أن تقوم بهذه المهمة إذا كانت تنوى قطع علاقهما . إن سهام عينها تضرب فى أعشار قلبه ، ويخرق الشاعر أخراساً ومعشراً ، ويفصل فما بينهما ليصل إلى المرأة ويأخذها بعيداً

ومدارى (\*) الشعر تفصل غدائره إلى : « مثنى ومرسل » . ومصباح الراهب يشق الليل ، والصبح يشق الليل كذلك . والشاعر يدخل الوادى مثل الذئب ، ويقطعه بليل على حصانه المندفع . والحصان يشق القطيع ويفصل الذكور عن الإنات. والبرق يفصل السحب ، والمصابيح ، مرة أخرى ، تشق الليل ، والسبيل يفصل قمة الحبل عن بقيته .

وتولد الصورة الرابعة التي تسود القصيدة إحساساً بالانغلاق (أو الحصار) فنجد شيئاً تحيطه أشياء أخرى ، أو شيئاً مثبتاً لا ممكن إزاحته عن موضع معن . ويكمن الإحساس بالحصار في قلب التجربة ويحدد مجرى القصيدة ؛ فالزمن يحتوى الإنسان ، والموت تحيط به . والذكرى التي تشر الحزن هي ذكرى مكان محاط ومغلق . ويظهر ذلك حتى في بنية الحركتين المشكلتين للقصيدة ، والتي تتميز بأنها نبية دائرية .

ثمة صورة أخرى تتخلل القصيدة ممكن أن تسمى إحساس التداخل ، وتتولد عن طريق شيئين « وأحياناً أكثر مين شيئين » يعملان فى اتجاهات مضادة أو يضعان الواحد حول الآخر لحلق تأثير أو كيان موحد . ومن الواضح أن هذه الصور تعكس بطريقة مدهشة جوهر رؤية الحقيقة والزمن والإنسان كما تظهر فى القصيدة . وتنقسم الصور التى تخلق إحساس التداخل إلى نوعن شكلان تضاداً ثنائياً هما صور النشاط والشهوة والحيوية فى (أ) وصور الثبات والصلابة فى (ب) .

(أ)
 (أ)

( ی ) مدار ی جمع مدری ، و هومثل الشوکة یصلح په شعر المر أ

مرط مرجل
 مرط مرجل
 مرط مرجل
 محصنی دومة
 محصنی دومة
 منام من أنها ليسبث
 متداخيلة تمياماً) .

۷ – مثنى ومرسل
۸ – مثنى ومرسل
۸ – مكر مفر مقبـل مدبر معـآ.
۹ – معم ومخول ( مجـازآ ) .
۱۰ – درير كخذروف الوليـد .
۱۱ – أمال السليط بالذبال المفتـل .

(ويلاحظ أنه ، من الناحية اللغوية ، تتضمن الصورة الصوتية كامات كثيرة نفيد التداخل أو التكرار كما فى جاجل ، عقنقل ، مخلخل ، ولكننا نرى هنا العنصر نفسه مكرراً)

ريتشكل آخر التعارضات على مستوى الصورة من التضاد بين الإحساس بالملاسة (أو خلق النسق) فى مقابل الإحساس بالخشونة (أو كسر النسق) . ويسيطر هذا التضاد على وحدة الأطلال . ويظهر فى وحدتى « بيضة خدر » و « السيل » ولكنه ليس ظاهراً كأنواع التضاد الأخرى . و مكننا الآن أن نقول إن الثنائيات الضدية التى تشكلها صور القصيدة الشبقية تقوم بوظيفة جداية ، فيتوازن الإحساس بالحصار عن طريق الاحساس بالاختراق ، ويتوازن الإحساس بالتداخل عن طريق الإحساس بالإنشقاق أو الانفصال ، أما الإحساس وكذلك نجسد الإحساس الموجى التوازن بين متحرك / مرتفع ، وساكن / منخفض ويتوازن الإحساس الموجى التوازن بين متحرك / مرتفع ، وساكن / منخفض الملاسة (أو خلق النسق ) فيتواز نان مع الإحساس بالطراق . ويفو كسر النسق ) وكذلك نجسد الإحساس الموجى التوازن بين متحرك / مرتفع ، وساكن / منخفض النوع الأول إحساس الموجى التاني يتوازن معه ويصبح مجاوزاً له ، وتعد هذه النوع الأول إحساس آلنوع الثاني يتوازن معه ويصبح مجاوزاً له ، وتعد هذه الخاصية فى القصيدة الشبقية واحدة من خصائص البذيوية الميزة .

1 - 10

هناك جانب آخر من الصور يستحق اهتماماً جدياً ، ولكنا سنذكره هنا فقط باختصار ، وهو الطبيعة الطقوسية لعدد من الصور التى تثير ارتباطات دينية خالصة أو طقوساً غامضة ولكنها غير دينية . من المهم أن نقول إن مثل هذه الصور تظهر فحسب فى الوحدات التى ترتاد عالم الحس والحافز الحنسى أو الحيوية ، فى حين لا تظهر أية صورة منها فى وحدات « الأطلال » أو « فاطمة » أو « اللبل » أو « الذئب » وتدعم هذه الملاحظة صحة تفسير القصيدة الذى أوردناه هنا ، لأنه يكشف الرابطة بين الحافز الجنسى والحيوية والحسية و بين الشىء « المقدس »، فكلاهما جانب لقوة الحياة التى تجاوز الموت والزمن . وفيا يلى قائمة بمثل هده الصور والوحدات التى تقع فيها كل صورة .

٣ \_ عن ذى تمانم ( المرأة الحامل )

٤ - فقالت ممن الله ( بيضة خدر )
 ٥ - تضىء الظلام . . . منارة ممسى راهب ( بيضة خدر ) .

۲ – تمبر الماءغير محلل (بيضة خدر)

۷ ــواد كجوف العــبر (الذئب)

۸ – هیکل [ و الهیکل کذلك اسم معبد النصاری أو الکنیسة ] ( الحصان ) .
 ۹ – سراته . . مداك عروس ( الحصان )

، \_\_\_\_ دماء الهاديات بنحره ( الحصان )

١١ – عذارى دوار فى ملاء مذيّل ( الحصان ) ١٢ – كلمع اليدين فى حبى مكلل ( الســـيل )

۱۲ - دلمع اليدين في على (ملك ) ۱۳ - مصابيح راهب (السيل)

Y - 10

ثمة ملاحظة أخبرة عن بنية الصورة فى القصيدة : وهى أن الرؤية الشبقية تؤكد طعيانها فى القصيدة كلها عن طريق بنها فى القصيدة نبضاً هادر اللقوة الحيوانية فى شكل صور تستمد بشكل عام من حياة الحيوان ، أو تستمد من حيوانات بعينها بصورة واضحة تغنى عن فحص مفصل ، أما الصور المرتبطة بحياة الحيوان فتحتاج إلى معالجة أكثر رهافة .

إن مقارنة القصيدة الشبقية بعدد كبر من قصائد الشعر الجاهلى تكشف أن القصيدة الشبقية لا تسيطر علما الصور المستمدة من عالم النباتات ، بل تسيطر علما صور مأخوذة من عالم الحيوان . ويعدتصوير المرأة فى وحدة « بيضة خدر » مظهراً واضحاً لهذه الخاصية فى صور القصيدة ويتمثل فى الصورتين الأساسيتين المسكلتين لإطار الصورة كلها وهما بيضة النعام ( الأبيات ٢٣ – ٤١ ) ، وتأخذ المرأة فيا بين هاتين الصورتين أوصاف ظبى وبقرة وحشية وحصان وحيوانات أخرى . فى حين يأخذ البقر الوحشى ، فى مشهد الصيد ، أوصاف المرأة . ويشار إلى الطيور فى البيت رقم ( ٨١ ) بضمد جمع النسوة « هن » ويظهر اللمح نفسه فى وصف الأفراس ( البيت ٥٧ ) ، وفى مواضع أخرى تظهر النساء – مذبورة مع الحيوانات ( الحمل محمل هودج عنيزة والعذارى يتغذين على ناقة مذبورة ) .

إن « صور » الحيوان تشع بالجنس ، وتصعد حدة الطبيعة البدائية ، وإيقاع النبض الشبقى ، وتعــد هذه العناصر تجسيداً حياً للرؤيةالأساسية فى القصـــدة الشبقيـــة .

- 11 -

### جوائب من البنيمة الصوئية

تظهر ضدية المد / الجزر على مستوى البنية الصوتية له الثنائية . وسوف أناقش هنا جانباً من هــــذه البنية يعد تجلياً نمو ذجياً للانصهار الكلى للبنية الدلالية والبنية الصوتية ، ويتمثل فى بناء الوحدات اللغوية . ويمكن تقسيم هذه الوحدات إلى نوعين ، يتفق كل منهما مع أحد قطبى التضاد بين السكون / الحركة ،

والمد / الجزر ، والضعف / القوة . وسوف أتناول بالبحث توزيع كل نوع على مستويين ، أولهما مستوى بعض الوحدات التكوينية كل على حدة ، وثانيهما مستوى النظام الإيقاعي في القصيدة كلها .

ويتمثل الانقسام المشار إليه فى انقسام الكلمات إلى نوعين. فى النوع الأول يرد تكرار لملمح أصوتى يظهر فى شكل التضعيف (تشديد حرف مثل جيّاش) أو تكرار فعلى للمصوتات (الفونيات) الأساسية فى الوحدة اللغوية (فُلُ / فل على سبيل المثال) ، أما النوع الثانى فإنه خال من مثل هـذا التكرار . ويجسد النوعان مكونى إيقاع الحـركة فى القصيدة من حيث إن أحدهما منخفض (ضعيف) والآخر عال (قوى) .

ويسيطر التشديد على القصيدة سيطرة لافتة ، ويظهر فى كلمات القافية وفى كلمات أخرى فى الأبيات ، ولايدخل فى التقرير الإحصائى الذى نورده هنا التشديد الذى يقع فى الحرف الأول لكلمة ما ، نتيجة جعل هـذه الكلمة معرفة بـ « ال » الشمسية ومثال ذلك ( الد – دخول ، الش – شمس ) . وسوف يتم إحصاء كلمات هذا النوع على حدة فى مرحلة لاحقة من الدراسة .

تتألف القصيدة الشبقية فى النسخة التى استخدمناها هنا ، من اثنين و تمانين بيتاً . ويتألف كل بيت من عشر كلمات فى المتوسط . وبناء على هذا يكون للدينا حوالى ٨٢٠ كلمة ، ويوجد من هذه الكلمات حوالى ١٤٤ كلمة مشددة وهى نسبة عالية بأى مقياس . ويتم توزيعها بطريقة لها أهميةخاصة ، فتقع ٧٤ كلمة منها فى الحركة الأولى من القصيدة ، على حين تقع ٧٠ كلمة فى الحركة الثانية . ونجد داخل الحركة الأولى توزيعاً مدهشاً ، إذ تقع ١٢ كلمة فى وحدة « الأطلال » ونجد داخل الحركة الأولى من القصيدة ، على حين تقع ٧٠ كلمة فى وحدة « الأطلال » ونجد داخل الحركة الأولى توزيعاً مدهشاً ، إذ تقع ١٢ كلمة فى وحدة « الأطلال » و الأبيات ١ – ٩ ) وتنضمن الموجة المضادة (ألا رب ) ٥٠ كلمة موز عة على النحو التالى : ١٣ كلمة فى الحركة الفرعية ل « يوم صالح » ( أبيات ١٠–١٧) ، و مالح والتالى : ١٣ كلمة فى الحركة الفرعية ل « فاطمة » ( تقع ١٣ كلمة مما قبل الوحدة الفرعية التالية ، وتقع الكلمتان الأخيرتان بعد ذلك ) و٢٩ كلمة فى الحركة الفرعية فى « بيضة خدر » . أما فى الحركة الثانية فيتوزع الثانية فيتوزع التشديد على المركة الغارية الفرعية فى « بيضة خدر » . أما فى الحركة الثانية فيتوزع التشديد على النحو التالى : ١٢

١٢ كلمة فى وحدة الليل ، ٧ كلمات فى وحدة الذئب ، ٣٢ كلمة فى وحدة الحصان ، و ١٩ كلمة فى وحدة السيل .

ولا يتواتر التكرار من النوع الثانى بدرجة عالية ولكنه يتواتر بدرجة كافية لجذب الاهتمام . ثمة ثمانى كلمات يتكرر فمها مكونان ، وتظهر منها كلمة واحدة فى وحدة « الأطلال » وكلمة فى وحدة « يوم صالح » ، وأربع كلمات فى وحدة « بيضة خدر » وكلمة فى وحدة « الليل » وكلمة فى وحدة « السيل » . ونجد كذلك نوعاً آخر من أنواع التكرار الصوتى يتمثل فى تكرار حرف ، ولكن دون ظهور تشديد . مثل « صفيف » و « درير » . و ممكن اعتبار هذا النوع قسماً فرعياً من أقسام التشديد ، يؤدى إلى مضاعفة عدد الكلمات المشددة بصورة ملموسة . وهناك نوع آخر بجمع بين التكرار والتشديد ( مثال ذلك « محل » ) . ويثبت هذا كله طغيان ظاهرة التشديد فى القصيدة .

وإذا أضفنا للإحصاء السابق التشديد الناجم عن وجود « ال » فإن ظاهرة التشديد تكتسب أبعاداً أكثر اتساعاً . و يمكن إحصاء ٣٢ حالة من هذا النوع من أنواع التشديد ، تتوزع بصورة تلفت النظر ، فتقع ثلاث منها فى وحدة « الأطلال » وواحدة فى حركة « يوم صالح » ، وثلاث فى الحركة الفرعية لـ « فاطمة » وتسع فى « بيضة خدر » ، وإثنتان فى وحدة « الليل » ، وواحد فى وحدة : « الذئب ، وسبع فى وحدة « الحصان » وست فى وحدة « السيل » . وهناك جانب مهم آخر من جوانب التكرار يستحق الذكر ، وهو التكرار الصريح منها كلمات بعينها ، ويلاحظ أن عدداً كبيراً من الكلمات تتكرر فى القصيدة لا تحسب منها كلمات مينها ، ويلاحظ أن عدداً كبيراً من الكلمات تتكرر فى القصيدة لا تحسب منها كلمات مثل « كأن » وما شاكلها ، وعلى الرغم من ذلك تمتطيع احصاء منها كلمات مثل « كأن » وما شاكلها ، وعلى الرغم من ذلك تمتطيع احصاء منها . وبعض هذه الكنمات ينكرر ، ما لإضافة إلى ذلك ، مرات عذه وليب منها . وبعض هذه الكنمات ينكرر ، ما يضافة إلى ذلك ، مرات عذه ، لكن منها . وبعض هذه الكنمات ينكرر ، ما يضافة إلى ذلك ، مرات عنو ، لكن منها . وبعض هذه الكنمات ينكرر ، والإضافة إلى ذلك ، مرات عدة ، وليب منها . وبعض هذه الكنمات ينكرر ، والإضافة إلى ذلك ، مرات عنو ، وكن منها . وبعض هذه الكنمات ينكرر ، والإضافة إلى ذلك ، مرات عنو ، وكن منها . وبعض هذه الكنمات ينكرر ، والإضافة إلى ذلك ، مرات عنو ، وكن منها . وبعض هذه الكنمات ينكرر ، والإضافة إلى ذلك ، مرات عنو ، وكن منها . وبعض هذه الكنمات ينكرر ، والإضافة إلى ذلك ، مرات عنو ، وحدة ، التكرار منها . ومكنا أن نجد تفسيراً

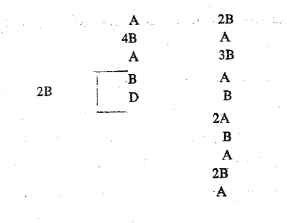
وقبل أن أحاول تفسير الوظيفة البنيوية لهذه الملامح ، سوف أقوم بتحليل

نظام القافية في القصيدة الشبقية حيث إن خصائصها ترتبط بطريقة مباشرة بالتشديد والتـــكرار

وسيسبو ( ( ) له بنية الى نوعين أساسيين : أحدهما ويأخذ رمز ( ( ) له بنية تنقسم كلمات القافية إلى نوعين أساسيين : أحدهما ويأخذ رمز ( ) له بنية مطلقة « فاعلن ، مفعل » ، على حين أن الآخر له بنية أكثر تقييداً وتأخذ الرمز ( ) « مفاعيلن ، مفاعلن » ، توجد قافية واحدة من نوع « علن » ويشار إليها ( ) « مفاعيلن ، مفاعلن » ، توجد قافية واحدة من نوع ( منفاعلن ، متفاعلن » . بالرمز ( ) « عل » . وخمس كلمات من نوع ( ) « متفاعلن ، متفاعلن » . وملابته الصوتية ، فى حين أن ( ) تنتمى إلى ( ) .

وحدربه المعنوي (A) (فاعلن) ٤٢ حالة (تقع فى ٤٢ يبتاً من مجموع يوجد من النوع (A) (فاعلن) ٤٢ حالة (تقع فى ٤٢ يبتاً من مجموع آبيات القصيدة وهى ٨٢ بيتاً وتنتهى جميعاً بكلمة من هذا النوع) ، أما ما تبقى (وهو ٣٥ بالإضافة إلى ٥ من النوع (D) فهى من نوع (B) . ويعد التوازن فى عدد حالات هذين النوعين (A. B) أمراً له مغزاه ، ولكن الأمر الأهم فى عدد حالات هذين النوعين (A. B) أمراً له مغزاه ، ويتم التوزيع بصورة وأسية هو توزيع كل نوع داخل الوحدات التكوينية ، ويتم التوزيع بصورة وأسية كما يلى (يشهر الرقم إلى عدد المرات التى محدث فيها كل نوع على التوالى):

|                    | 4 <u>A</u> | Α          |
|--------------------|------------|------------|
|                    |            | · 2B       |
|                    | 2B         | Α          |
|                    | Α          | D          |
|                    | B          | A          |
|                    | 2A         | B          |
| 2 <b>B</b>         | D          | 7 <b>A</b> |
| - <b>2</b> 10<br>- | В          | 3B         |
|                    | 2A         | 3A         |
|                    | В          | D<br>D     |
|                    | Α          | A          |
|                    | 2B         | 3B         |
|                    | 3 <b>A</b> | 3A         |
|                    | B          | 2B         |
|                    | 2A         | A          |
| 10                 | B          | B          |
| 2B                 | D          | A          |
|                    |            |            |



. 1 - 1%

كيف ،كن تفسير الإحصائيات التى قدمناها حى الآن بطريقة بنيوية ؟ هناك إمكانية واحدة للتفسير ، ويظهر واضحاً أن التشديد له مغزى بنيوى محدد فهو يعكس البنية الدلالية للقصيدة ، ومجسد الحالة النفسية للوجود التى تظهر فى الوحدات المتنوعة ، ويرتبط التشديد كذلك بطبيعة الرؤية التى تنشأ من التعارضات فى القصيدة الشبقية . وتعد كلمات القافية مثلا جيداً له الخاصية البنيوية الواضحة . إننا نجد أن النوع (A) الذى نخلو من التشديد أكثر ليناً وإطلاقاً يسيطر على الوحدة التكوينية « الليل » سيطرة كاملة . إنه يقع فى نهاية كل بيت من هذه الوحدة ويرد سبع مرات على التوالي ( ويشكل أعلى توال غير متقطع فى القصيدة بأكملها ) ، وقد يظهر أن الصفاء والإطلاق فى شكل القافية يأتى من حقيقة أن وحدة « الليل » وحدة ذات بعد واحد ، إنها تنقل حالة ذهنية صافية وواضحة وعددة بدقة ، وخالية من أى حالات التباسية . إن الليل يبعث الحزن والليل أزلى ، وثابت ، وسرمدى . إنه نحلق حالة من الأسى الساجى الذى لا يرم إلا عدما وثابت ، وسرمدى . إنه نحلق حالة من الأسى الساجى الذى لا يرم إلا عدما يتمدد فوق الشاعر مضاعفاً أساه ومكنفاً أله وإحساسه بالثقل الخيم على الإ عدما يتمدد فوق الشاعر مضاعفاً أساه ومكنفاً أله وإحساسه بالثقل الخيم على الهاء . يتمدد فوق الشاعر مضاعفاً أساه واحدة من الأسى الساجى الذى لا يرم إلا عدما وثابت ، وسرمدى . إنه محلق حالة من الأسى الساجى الذى لا يرم إلا عدما وشد فوق الشاعر مضاعفاً أساه ومكنفاً أله وإحساسه بالثقل الخيم على قلبه . هذا السبب لا توجد فى وحدة الليل حالة واحدة من النوع ( B) .

وعلى النقيض تماماً من وحدة « الليل » نجد وحدة « بيضة خدر » تسيطر عليها الصلابة والبنية الثابتة من النوع (B) ، على الرغم من أن سيطرة هذا النوع ليست مطلقة ، إذ نجد من بين تسع عشرة كلمة للقافية في هذه الوحدة اثنني عشرة

منها من نوع (B)(B) بالإضافة إلى( °30°) وسبعة من النوع (A) . ومن المهم أن نشير إلى أن ثلاثاً من خمس حالات من نوع (D) تقع فى هذه الوحدة التى تتطور فى أبياتها صورة الرمز الحنسى بوصفه مثالا للجمال المطلق ، وتمثالا تقام له الشعائر ، فالصورة تتحول ، بعد الحكاية المبدئية الى تشتمل على فعل ، إلى « ثابت » له صلابة الرخام الذى يتشكل فى كتلة ذات خطوط حادة الوضوح فى نحتها ، مهلابة الرخام الذى يتشكل فى كتلة ذات خطوط حادة الوضوح فى نحتها ، ويظهر الثرتيب الشاقولى للكلمات فى القسم المحصص من هذه الوحدة لتقدم صورة المرأة على النحو التالى : (B – A – B – A – B – A) ، ثم تظهر مرتين أو أكثر على النوالى إلكان حيث تفع (A) لا يشتمل المضمون الدلالى على مرتين أو أكثر على التوالى ) ولكن حيث تفع (A) يشتمل المضمون الدلالى على حركة ( الأبيات ٣٢ ، ٣٥ ، ٣٠ ) وعدا هذه الأبيات يتجسد تمثال الجمال تجسداً كلياً فى النوع (B) ويظهر الذي يتممل المضمون الدلالى على لا يشتمل المضمون الدلالى على لا يقتصر ببساطة على صيغة « مفاعلن » .

جب أن نلاحظ أن وحدة « الحصان » تشتمل على عدد مساو من كل وع ويمكن فهم هذا فى ضوء مناقشة البنية الدلاليةلوحدة « الحصان » وترد فى قسم ( • • ) من هذه الدراسة ، ويقدم الحصان فى هذا القسم بوصفه رمزاً للحيوية ، وثباتاً مطلقاً ، وتتجسد فيه قوة الحيوية الفاعلة ويصبح رمزاً لازمنياً . وتنعكس هذه الصفات فى التوزيع المتساوى لنوعى (B) (A) فى كلمات القافية فى وحدة « الحصان » [ تماماً كما تنعكس بوضوح فى انصهار صور السكون والصلابة بصور الحيوية والفعالية على النحو الذى أشرنا إليه فى قسم (١٠) ) ويأتى التوالى ، فى حقيقة الأمر ، فى صورة توال بين نوعين يبدو أنهما يتبادلان :

2A - B - A - 3B - 3A - 2B - A - B - A - 2B - A.

ويسيطر النوع (B) على وحدة السيل وهى رمز الحيوية على النحو التالى : 3B — A — B/2A — B — A — 2B — A

ومن الواضح أن (A) تقع في نهاية الوحدة لحظة أن يصل إيقاع السيل إلى أدنى نقطة له فتتبدد قواه وتنحسر .

۱۸۱

19.

#### × Y - 14

#### جوانب من البنية الإيقاعيــة

م المفيد أن نهى هذه المناقشة للبنية الصوتية فى القصيدة الشبقيةباكتناه البنية الإيقاعية لواحدة من وحداتها ، وليس الهدف من ذلك تقدم تحليل شامل لهذا الحانب ، ولكن الهدف هو الوصول بصورة مبدئية إلى تصور يصلح منطلقاً لدراسة بنيوية للإيقاع فى القصيدة .

هناك تصور خاطىء ومسيطر يرى إيقاع الشعر العربى إيقاءاً رتيباً ، ومن المحتمل أن يكون ذلك التصور الخاطىء قد نشأ نتيجة افتقاد القدرة على التمييز بين التأليف العروضى والبنية الإيقاعية فى بيت من الشعر ، بالإضافة إلى وصم القافية الموحدة بالرتابة . وكنت قد أشرت ، فى غير هذا الموضع ، إلى أن التأليف العروضى عمثل جانباً واحداً فحسب من حوار البنية الإيقاعية المعقدة لبيت من الشعر العربى . أما الحوانب الأخرى فهى صيغ النبر على المستوى اللغوى ، وعلى المستوى الشعرى المجرد ، وكذلك على مستوى البنية الدلالية (٢٠) . إن فهم الإيقاع على هذا النحو يمكننا من التعرف على البنيات الإيقاعية الى وحدتى النحو يمكننا من التعرف على البنيات الإيقاعية الم في على المستوى مدعو على المستوى البنية الدلالية (٢٠) . إن فهم الإيقاع على هذا المعرى المجرد ، وكذلك على مستوى البنية الدلالية (٢٠) . إن فهم الإيقاع على هذا المعرى المجرد ، وكذلك على مستوى البنية الدلالية (٢٠) . إن فهم الإيقاع على هذا المعرو عكننا من التعرف على البنيات الإيقاعية التى تختلف اختلافاً أساسياً فى وحدتى ملحوظ والاختلافات الدقيقة بين التأليف العروضى فى كل منهما أمر له مغزاه ، وذلك عى الرغم من أن البحر العروضى لكلهما واحد .

سوف أناقش هنا التأليف العروضى لوحدتى « الليل » و « السيل » فى إطار طبيعة الوحدتين العروضيتين اللتين يقوم عليهما البحر العروضى وهما « فعولن . مفاعيلن » ( أو : علن – فا ، علن – فا – فا – فا ) ( ٢١ ) . إن البحر المستخدم هنا هو بحر الطويل ، ولكن ( علن – فا ) تظهر مرات عدة فى وحدة « الليل » فى شكل « علن – فا » ( فعولن ) وهى فى هذا الموضع بديل طبيعى لـ ( فعولن ) . وتقع « علن – فا » ( فعولن ) وهى فى هذا الموضع بديل طبيعى لـ ( فعولن ) . البيت رقم ( ٨٨ ) وتسيطر على هذا البيت الذى تقدم فيه صورة الليل بوصفه ليلا أزليا شدت نجومه إلى الصخور . وفى البيت رقم ( ٢٢ ) تقع هذه التفعيلة فى الشطر الثانى حيث ترد كلمة « شدت » . أما المواضع الأخرى لهذه التفعيلة فى البيت

رقم (٤٧) فتخصص لـ « علن ـ ف » حيث ينفجر الشاعر صارخاً بألم موجع . وتقع كل تفعيلة من هاتين التفعيلتين مرتين فى البيت رقم (٤٦)، ومجىء وقوعهما فى مواضع متجانسة ، ويرجع ذلك إلى انقسام البيت من الناحية الدلالية إلى صورة للخلود وإلى إمكان عدم تحققه . ويقع التوازن نفسه فى البيت رقم (٤٤) ولكن ترد « علن ـ فا » فى الشطر الأول مرتين ، وترد « علن ـ فا » فى الشطر الثانى مرتين . أما الشطر الأول فيصف الليل الشبيه بالموج وقد أسدل ستره على الشاعر ، على حين يصف الشطر الثانى الشدة والألم اللذين يسببهما الليل . وتسيطر على البيت رقم (٥٤) تفعيـ لذ « علن ـ ف » عدا الموضع الذى ترد فيه كلمة « تمطّى » مصورة حركة الليل البطيئة ، والطويلة ، والأزلية . أما الشطر الثانى من البيت فيستخدم « علن ـ ف » فى الموضعين مصوراً الحركة السريعة والثقيلة لليـ ل

وبالإضافة إلى ذلك تقع تفعيلة « علن – فا » فى أكثر من موضع وتتألف منها كلمة مستقلة لا تكون متصلة بالكلمة التى تأتى بعدها ( مثال ذلك ، وليـل) وحيئها تتكون التفعيلة من كلمتين فإنها تعكس إما ارتباطاً دلاليـاً أو حركة سريعة. ويتضح هذا فى قوله : وأرد – ف إعجازاً – ألا أى – بها ، ف يا ، لـ / ك ، بـ – أمرا / س كتان ، صم / م جندل ; من المهم أن نشير هنا إلى أن ثلاثة من هذه المواضع المترابطة تجىء فى البيت رقم ( ٤٨ ) حيث يشير المعنى المقصود إلى ربط شىء واحد بأشياء أخرى وذلك عن طريق ربطها جميعاً معاً : « بأمراس كتان إلى صم جندل ».

ويكشف توزيع التفعيلة « علن – ف » القصيرة ، والنشطة ، والسريعة ، والتفعيلة « علن – فا » الطويلة ، والساكنة ، والبطيئة ، يكشف عن جانب واحد فقط من جوانب الدور الذى تؤديه العناصر الإيقاعية فى تشكيل النسيج . أما الحانب الآخر ، وهو جانب أكثر فاعلية ، فيتمثل فى أنماط النبر التى تتولد عن أنواع النبر الثلاثة وهى الأنواع التى أشرنا إليها من قبل . وتعد المقارنة بين نمط النبر فى البيتين ( ٤٤ و ٤٦ ) كافية لتوضيح الدور الحيوى للبنية الإيقاعية . ونجد فى البيت رقم ( ٤٤ ) النمط النبرى التالى :

وهي الأطول والأبطأ ويقع هذا الشكل، وهو شكل غير شائع للبدائل العروضية في القصيدة الشبقية سبع عشرة مرة ، وهو أمر يرجح ظهوره هنا بصورة تفوق ظهوره في قصائد جاهلية أساسية أخرى . ونلاحظ أن هذا الشكل يقع ثماني مرات ، من بين سبع عشرة مرة ، في وحدة « السيل » وهي وحدة قصيرة نسبياً ( تشتمل على اثني عشر بيتاً ) يقع سبعة منها في القسم الأول من هذه الوحدة و يصور البرق والسحب المتجمعة وظهور موجة السيل ، وفي جزء (كأن) من وحدة « السيل » ، وهو الجزء الذي يشتمل على صيغة المضارع وغياب الحركة ، و تظهر حالة و احدة « علن – علن » و تأتى في البيت الأخير كي تصف الوحوش وقد جرفها السيل . يكتسب مغزى توزيع « علن – علن » أهمية أكبر عندما الاحظ أن هذه التفعيلة تتضمن ، في سبعة من مجموع تسعة مواضع أخرى ترد فيه ، فعسلا يفيد الحركة أو النشاط (ومثال هذا : قامتا تضو / وع المسلك ) ، وتظهر التفعيلة فى موضعين فحسب تقدم فيهما صورة السكون (وقيعا / نها كأن / نه ، كأن / سرائه ) على حين أن التفعيلة نفسها لا تقع فى وحدة الليل ، ولكنها تقع مرة واحدة في وحدة الأطلال (إضافة إلى حالة « تضوع » التي ذكرناها بالفعل ) وتقع التفعيلة نفسها ، بالإضافة إلى ذلك ، مرتبن في وحدة « يوم صالح » (حيث ترد كذلك « علن – فا – ف ») ، وتقع ثلاث مرات في الحركة الفرعية في « بيضة خدر » ومرتين في وحدة « الحصان ». ومن المهم أن نذكر أن هذه التفعيلة تقع ثلاث مرات في بيتين يقدمان صورة الضوء نخرق الظلام و هما ( البيتان ٣٩ ، ٧٢ ) 🗉

فى عالم تسوده الحركة الدائمة المتمثلة فى رحيل ، ثم استقرار يعقبة رحيل جديد ، فى عالم كهذا يؤدى الارتباط بالآخر إلى انفصام تلقائى ، لهذا السبب تصبح العلاقات الإنسانية علاقات عارضةومؤقتة وخاضعة للزمن ، وتصبح قصيدة امرىء القيس ، فى أحد مستوياتها ، رؤية للحب فى عالم مفكك مصبح الحب فيه فيضاً من العذوبة والسعادة ولكنه سر عانما يتبخر دون أن يخلف شيئاً سوى شذا الماضى ، كأنه «نسبم الصبا جاءت بريا القرنفل» . هكذا يصبح الحب ولَيْل تَمَوْج البَخْرِ أَرْحَى سُدُولَهُ عَلَى بِأَسُواع الحَمَوْمِ لَيَبْتَسَل

يتوافق النبر اللغوى ، فى هذا البيت ، مع النبر الشعرى ، والنبر فى البنة. الدلالية ، مع إمكانية وقوع نبرتين قويتين على «كموج البحر» ، التى يشكل وحدة « علن – فا – فا » ، ومن ثم تجسد حركة الموج وامتدادها فى صورة الليبل ، ويخلق توافق النبر فى الوحدات الأخرى إيقاعاً حاداً يعكس الثقبل الذى تصوره ستر الليل وقد خيمت على قلب الشاعر . أما نمط النبر فى البيت رقم ( ٢٦ ) فيظهر بصورة أكثر تعقيداً وبدرجة أعلى من التنافرين النبر الشعرى ، والنبر اللغوى ، والنبر البنيوى الذى يتردد ويقوى، ويقع متتابعاً بصورة تختلف عن البيت رقم ( ٤٤ ) فيظهر نمط النبر فى البيت رقم (٤٦) كما يلى :

> أَلَّا أَنَّهُها اللَّيْلُ السطُويْلُ أَلَا أَنْجِلَى بِصُبَّع وما الإِصْبِأَح فِيْكَ بِأَمْثَل

إن أنماط النبر فى هذين البيتين لا تختلف كثيراً، بصورة نسبية، خصوصاً عند ما نقارن أى نمط منهما بالبيت الذى تظهر فيه الحيوية والحركة فى صورة الحصان (وهو البيت رقم ٥٤) ، ويتوافر فيه نمط النبر المركب النشط والشهديد :

## مِكَـرٌ مِفَسَرٌ مُقْبِسُ مُسَدِّسِرٌ مَعِـاً \* \* كَجُلْمُؤْدِ صَخْرٌ حَطَّةُ السَيْلُ مِنْ عَلَ

ويرد النبر الشديد مرتبن في معظم الوحدات السابقة، ولهذا السبب يجسم البيت الحيوية العنيفة والقوية للحصان .

أما الملمح الإيقاعي الأخير الذي يستحق الذكر فيتمثل في وقوع «علن –علن » بحدثها وسرعتها في مواضع تحتلها ، في غالب الأحيان ، «علن – فا – فا »

۱۸٥

مصحدراً للمعاناة ، في حين يدمر الواقع أي أمل في جعله حقيقة دائمة سواء تمثل هـــذا الواقع في الضرورة الفيزيائية التي تتطلب البحث عن مصادر أخرى للحياة أو كان الواقع الاجتماعي متمثلا في ضغط الجماعة ، أو كان واقع الفرد نفسه ، إذ يواجه بالصد والإعراض ، فالحب محاصر إذن على الجبهات كلها ومن الجبهات جميعها . (ونلاحظ هذا الاهتمام الظاهر بالاتجاهات في الأبيات الأولى من القصيدة فالحبيبة والدار محاطان من جميع الاتجاهات ) . في مثل هذا العالم لا يكون الحب قوة قادرة على مواجهة قوة التغيير ، وتحقيق توازن معها ، مع زوالية الوجود ومرور الزمن ، ولكنه على النقيض من هـــذا ، يصبح جزءاً من ذلك العـــالم نفسه ، جزءاً يشكل ، في الحقيقة ، جوهر هذا العالم ، كما تجسد في صورة شديدة الكثافة ، وفي الجهة المقابلة نجد الجنس والحافز الجنسي دافعين أزليين ، لا يخضعان للزمن لأنهما بمثلان ذروة الحدة التي تتكشف في لحظة اللقاء بين رجل وامرأة . مثل هذا اللقاء لا يُطمح إلى أن يكون لقاء دائماً ، وهو بالفعل ليس كذلك ، لا يتوقف تحققه على استمراره أو على قدرته على مغالبة الأحداث والتغلب على الرحيل الدائم . ولكن تحققه يكون « الآن » في لحظة حادة من لحظات الزمن الحاضر ، لحظة مشعة بإحساس مطلق ، وتكتسب الحدة فيها درجة قصوى في الإثارة وتفيض بالقناعة والرضي ، وعندما تنقضي فإنها تنقضي ، لا تأخذ شيئاً معها ، ويعود الزمن إلى سالف محراه ، لكنه لا يستطيع أن يؤثر فها أو يغسيرها، أو محولها إلى ذكريات مريرة ، إذ أنها تصبح لحظة خار جالزمن وفرقه تدرر المدار بعيد لا تطولها يد . إنها نصبح مطلقاً .

يمكذا يعمل التضاد على النحو التالى : إن ما هو عارقة ، يتوقف تحققها على بقائها فى الزمن ، ليست إلا أمراً عارضاً وخاضعاً للزمن ، وإن ما هو لحظة تومض كالشرر ، ويتم تحققها لحظة حدوثها ، فى حين لا يتوقف هذا التحقق على بقائها فى الزمن ، هى لحظة تصل إلى المطلق وتصبح لحظة لا نهائية ، أو بعبارة أخرى ، يصبح الأبدى لحظياً ومتغيراً ، ويصبح اللحظى أبدياً ولا يكون معرضاً للتغير . إننا نجد هنا تناقضاً مأساوياً يقع الإنسان فى فخه وتحاول القصيدة أن تكتنه هذا التناقض وأن تخلق لحظات من التوسط بين الحنس والحب ، ولكنها تضطر

إلى التخلى عن ذلك الموقف، بصورة نهائية ، وتلجأ إلى مضاعفة التناقض بالتأكيد على وجوده ، وذلك لأن تجاهله لن يلغيه . وتستمد القصيدة أهميتها من شجاعتها في مواجهة التناقض وتصعيده دون أن تقدم له حلا ، وإنما تترك جانبه القوى ليصبح أكثر قوة ، فيسيطر على القصيدة على نحو يقترح أن الخلود الذي يحققه ما هو لحظوى أفضل من الزوالية الكامنة طبعياً في ما يحمل بذرة الخلود والاستمرار عن طريق التناسل وتجدد الحيساة .

عجب أن نؤكد مرة أخرى أنه لا توجد إشارة إلى التناسل فى أى موضع من القصيدة سواء كان هذا التناسل بواسطة الإنسان أو بواسطة الحيوان (على عكس<sup>(10)</sup> القصيدة المفتاح ) ولا يوجد كذلك نمو للنباتات فالمطرلا ينبت حشائش أو يبعث خصباً ، كما لا يؤدى الحب ولا الجنس إلى إنجاب ذرية ، أما المكان الوحيد الذى تظهر فيه صورة لطفل فيأتى فى سياق غريب لرجل وامرأة تترك وليدها خلفها فيكشف عن نظرة ساخرة للتناسل.

وهناك محور أساسى آخر تدور حوله القصيدة هو المحور اللغة مم الزمن . وتكشف القصيدة عن قدرة اللغة على تجاوز الزمن والهشاشة وحتمية اللامعنى ، ومن الملاحظ أن اللغة ( = الكلام ) تشكل نسبج الحركة الأولى والوحدات التى تكون الحركة الثانية التى تصور الضياع ، وخمود الحيوية ، والألم الأبدى ، وعدم الحركة ، فى حين أن وحدات الحيوية والدوام لا تشتمل على لغة ، إلا فى وحدة « بيضة خدر » ، ( وتظهر فحسب فى صيحة إعجاب تطلقها المرأة ) . وتتخلل اللغة وحدة الأطلال وتأخذ شكل حوار بين الــ « أنا » و « الآخر » إن الشاعر يتجول أن يخفف حدة التوتر بأن يدعو رفاقه ليشاركوه البكاء، فى حين عاول هؤلاء الرفاق أن يلطفوا حدة التوتر بأن يدعو رفاقه ليشاركوه البكاء، فى حين عاول هؤلاء الرفاق أن يلطفوا حدة التوتر بلاعوة الشاعر إلى أن يكبح جماح نفسه ، وأن الزمن . ولكن عندما يظهر الرجل عاجزا تماما ، وغير قادر على التأثير فى مجرى الزمن ( أو عندما لا يكون هناك توتر بل تحققو حيوية ) يسود الصمت فى مجرى الزمن ( أو عندما لا يكون هناك توتر بل تحققو حيوية ) يسود الصمت الزمنة ما للغة ، لتفسح المجال لنظام لغوى آخر هو لغة الاستسلام وقبول فى مجرى الزمن ( أو عندما لا يكون هناك توتر بل تحققو حيوية ) يسود الصمت الزمن . ولكن عندما يظهر الرجل عاجزا تماما ، وغير قادر على التأثير وتتلاشى اللغة ، لتفسح المجال لنظام لغوى آخر هو لغة الاستسلام وقبول فى مجرى الزمن ( أو عندما لا يكون هناك توتر بل تحقو وحيوية ) يسود الصمت وترازمن . ولكن عندما يظهر الرجل عاجزا تماما ، وغير قادر على التأثير وترازمن . ولكن عندما يظهر الوجل عاجزا تماما ، وغير قادر على التأثير وترازمن . ولكن عندما يظهر الوجل عاجزا تماما ، وغير قادر على التأثير

« عنيزة » تصور (صد حب توثر ب لغة ) ، وفى وحدة « الليسل » (حزن أبدى حب توتر ج لغة ) ، وفى وحدة « الذئب » (ضياع وجمود الحيوية ج توتر ج لغة ) . وعلى النقيض من ذلك تغيب لغة الحوار فى الوحدات التالية : فى يوم رحيل القبيلة ورحيل المرأة ( الرحلة التى لا مفر منها والتى يصبح الرجل عاجزاً إزاءها فيغلب عليه التوتر وعلى الرغم من ذلك لا توجد لغة ، وإنما يقف الشاعر صامتاً تحت الشجر ) ، وفى صورة الأطلال الى لا بد أن تكون دراسة ( يقف الرجل عاجزاً ، فى حين لا توجد لغة . إن الدموع تشفى ولكن ذلك لا محدث إلا إذا . . ) ، وفى الوحدة الفرعية له « أم الرباب » « وأم الحويرث » ( لا بد من الرحيل ، لا توجد دموع ) ، وفى يوم دارة توتر ، ولكن تحقق حب لا توجد لغة ) ، وفى وحدة « المرضع » (لا يوجد توتر ، عدث تحقق حب لا توجد لغة ) ، وفى وحدة « المصان » ( يوجد مورجا ما المطان » ( يوجد لغة ) ، وفى وحدة « الموضع » ( لا يوجد توتر ، عدث تحقق حب لا توجد لغة ) ، وفى وحدة « السيل » ( حيوية فى مورتها المطلقة حب لا توجد لغة ) ، وفى وحدة « السيل » ( حيوية فى مورتها المطلقة حب لا توجد لغة ) ، وفى وحدة « السيل » ( حيوية فى توتر ، عدث تحقق حب لا توجد لغة ) ، وفى وحدة « السيل » ( حيوية فى مورتها المطلقة حب لا توجد لغة ) ، وفى وحدة « السيل » ( حيوية فى توتر ، عدث تحقق حب لا توجد لغة ) ، وفى وحدة « السيل » ( حيوية فى توتر ، عدث تحقق حب لا توجد لغة ) ، وفى وحدة « الموسان » ( حيوية فى

قد يوحى غياب اللغة (= الكلام) فى الوحدتين الأخرتين بتعارض آخر، يتمثل فى إنسان / غير إنسان (حيوان / طبيعة). إن ملاذ الرجل ووسيلته الوحيدة فى حل التوتر وموازنة الهشاشة والزوال هو اللغة، ولكن غير الإنسان (حيوان/ طبيعة ) يتمتع بقوة متفوقة قادرة بصورة مباشرة وكاملة على تجاوز الزمن، هى القوة الفيزيائية اللازمنية الأبدية التى تنفجر فى إيقاع الحيوية والفتوة المطلقة. وتتضمن هذه المقولة مقولة أخرى فرعية، وهى أنه : إذا اكتسب غير الإنسانى صفات إنسانية فإنه ممتلك قدراً من هذه القوة الكبرى يقل عن القوة التي ممتاكيا غير الإنساني الذى لا يكتسب صفات إنسانية.

وبناء على هذا يتغلب السيل على الــ « عصم »و هى تيوس الجبال فيجعلها تهبط من كل مكان توجد فيه، ويتغلب كذلك على السباع فتصبر غرق تحملها أمو اجه الأبدية.

ويعد وجود القصيدة فى ذاته حلا للتوترات التى تنشأ نتيجة مرور الزمن، وحتمية التلاشى ، وتولد تجربة الأطلال حركة مضادة تتمثل فى تشكيل القصيدة فى كيان لغوى خالص ، يقيم حوارا مع الزمن ، ويعد قوة مضادة للهشاشة ، ولهذا

السبب تبقى القصيدة ، ومن ثم تبقى التجربة نفسها ، على حين تسعى الذاكرة كى تهزم الزمن عن طويق تأكيد حيوية التجربة ، وتنجح في ذلك نجاحاً باهراً ( أنظر جدول « ٤ » وتمثل نمو الحيوية من الذكرى الأولى في القصيدة وحتى النهاية ) ، ولكن هناك ذاكرة ذات طبيعة مختلفة تجاهد بدورها لتهزم الزمن عن طريق تأكيد بقاء القصيدة ، وتبقى القصيدة بوصفها عملا لغوياً من أعمال الذاكرة الجماعية . وهكذا تستطيع الذاكرة الفردية والذاكرةالجماعية أن تتخطيا الزمن وتحملا علاماته في الوقت نفسه . إن نحموض جمل« الفعل الماضي » في القصيدة، ونحموض الكثير من صورها وعباراتها ، وكذلك الغموض الذي ينشأ بسبب الاختلافات بين نسخ القصيدة التي وصلتنا ، هذه الأمور كلها تكشف الحقيقة الحوهرية لهذه الظواهر، وهي أنها هشة وخاضعة للزمن ومؤقتة ، ولكنها قادرة عن مجاوزة الزمن بقضل تلك القوة الفريدة الثمينة التي تملكها الذاكرة ، وتعمل عن طريق اللغة ، فتستطيع مجاوزة الموت الذي لا يستطيع الإنسان، وهو مبدع اللغة ، أن يتخطاه ، ويشكل هذا العجز تناقضاً مأساوياً يعد واحداً من التناقضات التي تتخلل القصيدة كلها ، وتكشف قوة الذاكرة عن تناقض آخر ، وهو أن الزمن نفسه متناقض ، فالزمن يمحو الواقع ، ولكن الذاكرة ، وهي وظيفة من وظائف الزمن ، تصبح قادرة وحدها على بعث هذا الواقع . إن المأساة التي تنشأ بسبب الصفة العرضية الدامغةللأشياء كلها ، وبسبب مجاهدة الذاكرة لاسترجاعها، إنما هي مأساة فادحة ، ولكن فقدان الذاكرة ، وهي العنصر الوحيد القادر على استرجاع ما مضى ، إنما يشكل مأساة أكبر من الأولى ، إن فقدانها سيكون مثل فقدان الحيوية وهي القوة المضادة الأخرى القادرة على مجاوزة الموت .

ويوجد تناقض أعمق يتمثل فى أن الذاكرة والحيوية ، وهما قوتا الحياة ومانحتا المعنى ، والقدرة على المجاوزة ، يشكلان ، فى حقيقة الأمر ، تعارضاً يظهر على النحو التالى سالب / موجب ، غير واقعى / واقعى ، ذهنى / فيزيائى ، أو ما يتعلق بالعقل / وما يتعلق بالجسد . هذه هى التعارضات الأساسية التى تحدد البنية الدلالية فى القصيدة، وتحدد الرؤية فيها ، وتمثل شاهداً تموذجياً على ما تتضمنه القصيدة الشبقية من عمق وما تتميز به من ذاتية وتناغم كامل .

القصيدة الشبقية ، إذن ، هي محاولة لاكتناه إيقاع الزمن ، إيقاع السكون / الحركة ، خمود الحيوية / الحيوية ، الهشاشة / الصلابة ، النسبي / المطلق . إن القصيدة لا بمكن أن تنبى السكون ، أو الهشاشة ، أو الموت ، أو خمود الحيوية ، لأن هذه كلها تشكل الحياة في الصحراء ، وبدلا من نفى هذه الأشياء تحاول القصيدة الشبقية يائسة أن تكشف طبيعة القوة المضادة الموجودة فىنسيج الحيــاة نفسها ، تلك القوة التي يضفى وجودها على الحياة مغزى وبجعلها أمراً محتملا . وترمى القصيدة إلىالاستحواذ على جوهر هذه القوى المتعارضة مثل الذاكرة ، وحدة التجربة الجنسية ، والقوة الجارفة للحيوية والفتوة ، ولهذا السبب تتصاعد في القصيدة لحظات هذه التجربة عندما تكون القوة المضادة في أشد حالاتها حدة وثراء . إن مظهرها الأول هو الإنسان الفرد المتوحد الذي يصل إلى الحدة عن طريق الانفعال العاطني وشهوانية الحافز الجنسي . ولكن الكشف عن هذا المظهر يكشف في الوقت نفسه عن الهشاشة الكامنة في الحياة العاطفية ، لأن العواطف إيقاعات توجد في سياق زمني ؟ إنها تحتوى على الآخر وتعتمد عليه إلى درجة تعرضها لقوى الموت ، وتكشف ضعفها إذا ما عزم الآخر على الرحيل أو قابل هذه العواطف بالرفض . إن الوحدات التي تبدو أنها تقدم قائمة بأسماء النساء اللاتي استمتع الشاعر بهن تتحول في حقيقة إلأمر ، إلى تجسيد مرير لهشاشة عاطفة الحب ، ويبدو الحافز الجنسي وحده قادراً على تجاوز الهشاشة والزمن ، ولكن الحيوية ذاتها شيء معرض لعوادى الدهر ، فهي فاعلية ونشاط ، وكل نشاط خاضع الزمن ، ومن ثم فإن وحدة « بيضة خدر » تبدأ بحكاية عن الحيوية والمغامرة ولكنها تنتهى بصورة ساكنة تجسد اللذة الحسية في صورتها المطلقة . ومحاول الشاعر أن يصهر الحيوية والثبات ويشكل منهما شيئاً مطلقاً ، ومحولهما معاً إلى أبعاد للقوة الوحيدة القادرة على مجاوزة الزمن، ومحدث الشيء نفسه في وحدتى « الحصان » و « السيل » ، إذ يظهر فهما النشاط وتتفجر الحيوية ولكنهما ينحسر ان أو يتحولان إلى سكون فى ذروتهما أو بعدها . ويوصف الحصان فى بيت محمر يأتى عقب منظر السيل بأنه « بات عليه سرجه ولجامه وبات بعيني قائماً غير مرسل » . إن هذا الوصف يصور انحسار الحيوية وهو أمر محتم (ولكنها في الوقت نفسه لحظة متفتحة

على إمكانات شى ، إذ يتأهب الحصان مرة أخرى للاندفاع إلى الأمام مجدداً إيقاع الحيوية ) وتسيطر الصورة نفسها على مشهد السيل عندما يغمر الأرض وتظهر الحيوانات طافية على سطح الماء مثل الأبصال ، وتظهر الطيور سكرى بالحيوية المتدفقة ، ويكشف السيل عن الطبيعة المتناقضة لإيقاع الحيوية ، إذ أنه قد خلق لحظة النشيد والنغم ، ولكنه حطم العالم وحطم كل شىء قبل أن يستقر في نهاية الأمر ، ويظهر ذلك في آخر وحدات « السيل » الأساسية وهى الوحدة التى تظهر فيها أبصال نبات مر « عنصل » ( وعلى الرغم من مرارتها تشتمل على طاقات خفية ، كامنة ، وقادرة على تجديد إيقاع الحيوية ):

إننا نشهد اكتشافاً لإيقاع الحيوية يتمثل فى صور متكورة لحركة متصاعدة لا تخمد ، لكنها تصل فحسب إلى نقطة تتوقف عندها لتكون قوة كامنة وقادرة على الانطلاق من جديد ، وأهم ما عيز مظاهر هذا الإيقاع هو صفة الأبدية ، إنها مظاهر أبدية لا بسبب عدم تغير ها مثل الصخر ، ولكن لما لها من قدرة داخلية على التكرار والحدوث ، مرة بعد مرة وإلى ما لا نهاية . ويتم حدوثها بصورة منظمة على نحو يكتسب أهمية كبيرة . ويتمثل المظهر الأول منها فى رجل يتبعه مصان ، ويجىء بعده السيل ؛ الحى ( الإنسان ) ، الحى ( الحيوان ، والحسان ) ، غير الحى ( الطبيعة ) ومن الواضح أن الإنسان هو أقل هذه العناصر خلوداً ، وذلك بسبب خضوعه للزمن وارتباط الحافز الجنسى عنده بوجود الآخر ، أما الحصان فخلوده أكثر دو اماً لأن حيويته تعتمد عى وجودهوحده، وهو قادر على والانطلاق إلى الأمام والجرى والصيد مستقلا عن « الآخر » . وعلى الرغم من هذا فهو حى ومعرض للهلاك . أما السيل فهو تجسيد للمطلق ، وتظهر فيه قوة وحيوية لا تعتمدان على شىء سوى وجود الطبيعة ذائها ، مو أقل هذه العناصر خلوداً ، وعلى الانطلاق إلى الأمام والجرى والصيد مستقلا عن « الآخر » . وعلى الرغم من هذا لا يعتمدان على شىء سوى وجود الطبيعة ذائها ، وهو قاد على وعلى الرغم من أن السيل يصل إلى نقطة الانحسان ، وهو الوحود الوحين ، فا الحصان فخلوده أكثر دو اما الميل فهو تجسيد للمطلق ، وتظهر فيه قوة وحيوية وعلى الرغم من أن السيل يصل إلى نقطة الانحسار إلا أن انحساره يكون مؤقتاً وعلى الرغم من أن السيل يصل إلى نقطة الانحسار إلا أن انحساره يكون مؤقتاً إذ أنه سيعاود التدفق مرة ومرات بصورة مطلقة ، وإلى ما لا نهاية .

تكتنه القصيدة ، إذن ، إيقاع الدعومة وطبيعة الزمن المجسد للحيوية ( فى صوره المتكررة ) ، وفى حين تكشف القصيدة عن هذا الإيقاع فإنها تشتمل ، فى الوقت نفسه ، على وعى تام بالتناقض الموجود فى الواقع ، ويتمثل هذا التناقض

فى وجود القوة الوحيدة ، أو الإيقاع الذى يولد لحظات الدوام الحادة ، محتوى فى ذاته على نقيضه . إن القصيدة تكشف فى الحقيقة عن إيقاع التغير / الدعومة فى « الأطلال » ، أول الأمر ، ثم فى الحب بعد ذلك ، ثم فى وحدات الحيوية التى ذكرناها . وهكذا تكتمل دورة الفصول فتؤوب الحيوية إلى انحسار يظهر فى غياب الحياة من الخيام وتحطم كل شىء حتى حياة الحيوان ، ولا يبتى غير آثار تجسد المرارة .

وتنمو هذه الرؤية لطبيعة الزمن المتناقضة ، وكذلك ينمو إيقاع الحياة والحيوية في الوحدات التالية . ويكتشف الشاعر أن الحدوث المتكرر لهذه الظواهر ممثل إمكانية الدمومة . وتنعكس هذه الرؤية ، بصورة باهرة ، في بنية القصيدة نفسها ، كما تنعكس بواسطة ملمح يلفت النظر في مفرداتها ، وهو التكرار المتواتر لحرف واحد في صيغة التشديد أو لحرفين . وتتكون القصيدة كلها ، كما أوضحنا من قبل ، من حركة تتكرر في جملة بن الثانية منهما تكرر الأولى . ومن خلال هسذا التكرار وحده تستطيع القصيدة ، بعد أن أصبحت قولا خالداً وشكلا لغوياً ، من ينتق نفسها وحيوتها ودوامها . إنها تصبح مجاوزة للطبيعة العرضية للقول بو صفه شيئاً متناهياً ومعتمداً على الزمن . إن اللحظة التي يصبح فيها القول أمراً واقعاً هي ذاتها لحظة موته ، ولكن القصيدة لا تموت لأنها إذ تصبح أمراً وقعاً ، مقولاتها المتجاورتين اللذين تكرر إحداهم الأخرى ، تدخل حين الدعونة من المراً واقعاً هي المتجاورتين اللذين تكرر إحداهم الأخرى ، تدخل حين القول أمراً واقعاً هي

- 19

إن القصيدة الشبقية التى تمثل مهرجاناً للحيوية والحدة الشعورية تعد أساساً ، تتشكل فى لحظة توتر مهيمن ، وتكمن هذه الطبيعة المأساوية فى رؤيتها للقوة المضادة القادرة على مجاوزة الموت والتغير . ولكن هذه القدرة لا تتحقق إلا عن طريق حدة العاصفة والاستجابة الحسية فبواسطتهما يستطيع الإنسان التغلب عى قدره ، ويستطيع بواسطة الحيوية التى تحققها الذاكرة أن يتخطى هشاشة التجربة . وتؤكد القصيدة أن الإنسان يستطيع على الرغم من أنه كائن منفرد ومعزول لا يرتبط بأى شى آخر خارج ذاته ، ولهذا السبب نفسه ، أن يصل إلى لحظته الحاصة المجاوزة المطلقة . ولكن حدة العاطفة ، والاستجابة الحسية والحسية قدرتان زائلتان ،

وخاضعتان للزمن ، وكلما تقدم الإنسان في العمر ضعف ومال إلى الاستسلام . إنه يفقد عندئذ قدرته الوحيدة على مجابهة الزمن ومجابهة مصيره ، فالإنسان يستطيع مجاوزة مصبره في فترة الشباب وحدها ، والشباب أمر نسبى وليس أمراً مطلقاً، والأرجح أن يكون هذا هو السبب في أن جيء الصورة الغامضة التي تشتمل على الوحوش – السباع في نهاية القصيدة ، عقب حيوية السيل ولحظة الخصوبة . من الممكن أن تجسد هذه الصورة يقيناً مأساوياً يتمثل في أنالحيوية ، والقوة ، والشباب سوف تنحسر مخلفة وراءها شعوراً بالمرارة . وأن تؤكد أن كل شيء سوف يقتلع من جذوره وسوف يترك طافياً بغير مغزى إلى ما لا تهاية ، كما تؤكد أن الواقع كله يطفو ، بلا جذور ، غفلا من أى تمييز . ولهـــذا السبب يصبح الإنسان كيانا منفرداً وهو فى ذروة حيويته . إن الشاعر يكشف ، حقيقة ، عن قوة الحيوية في الطبيعة وعالم الحيوان ، وكأنه يدرك إدراكاً خفياً ، الأخطار الكامنة في المحدودية التي فرضت على الإنسان . إنه يبدو كما لوكان قد وجد مسلاة عن حقيقة أن الحيوية وحدة الحواس هما قوتان معرضتان للزوال فى حقيقة أخرى تتمثل في أن رفيقه ، الذي ينتمي إلى عالم الحيوان ، ( هل هو ذاته الأخرى ؟ ) والطبيعة والسيل ( هل هما ذائه الأخرى كذلك ؟ ) تمتلك كلها حيوية داخلية أبدية . إن التدرج الذي يبدأ من حيويته الذائية ثم ينتقل إلى حيوية الحصان ثم إلى حيوية الطبيعة ، أو التدرج من حيوية أقل بقاء إلى حيرية أكثر نقاء ، هذا التدرج يكشف ، فيما يبدو ، عن وجود مثل هذا الإدراك . لكن حيوية الحصان والسيل ، كما ذكرنا من قبل ، سوف تخمد . إن السيل أبدى ولكنه غير مستمر ( فهو منقطع ) وكل حيوية لا بد أن تخضع للزمن لأن الحيوية إيقاع . إنها الحياة في مواجهة الموت. ولكن كل إيقاع يتناوب مع اللاحركة ، وتتناوب الحسركة مع الصمت والصخب ، أو يتناوب المرتفع مع المنخفض ، لهذا السبب يسود القصيدة التداخل بين الصور الأفقية والصور الشاقولية وببن الحارج والداخل ف

وبىن المد والجزر.

وتشكل هذه الصور إيقاع القصيدة على مستوى أساسها المفاهيمى ، ولهذا السبب يتخلل القصيدة تناقض أساسى أو ثنائية ضدية تمثل حقيقة جوهرية ، وهى أن كل حركة تشتمل على لاحركة . وكل حيوية سوف تخمد ، وكل صمت وسكون الرؤى المقنعة = ١٩٣

يتخللهما حركة وصخب ، ومن ثم تنشأ ظاهرة محبرة ، وإن كانت ظاهرة طبيعة من الناحية البنيوية ، وتتمثل فى ظهور اللاحركة بوصفها جزءاً مكملا للوحدات التكوينية المخصصة للحيوية ، فى حين تظهر الحركة ، بدرجات متفاوتة ، بوصفها جزءاً أساسياً من الوحدات التى تسودها اللاحركة ، وتكون أحياناً وظيفة للذاكرة أكثر من كونها واقعاً حقيقياً ، وتشكل حركة الرياح فى وحدة الأطلال عاملا حامها إلى حد كبير . أما نسيم الصبا المحمل بريا القرنفل ، وشذا أم الحويرث وأم الرباب ، فإنه يسمح للذاكرة أن تقوم بوظيفتها فى مجاوزة طبيعة الزمن الهشة ، ولكنه يسبب كذلك الانفجار فى البكاء نتيجة انفعال عاطنى حاد . وعلى نحو مماثل في الحركة القوية الساحية لتم اليل الازمنية وثابتة ، أصورة مسيطرة تتمثل وأردف أعجازا إلى مالانهاية .

إن وحدة الإنسان ، وهي محصلة رؤيا القصيدة ، تتمثل فى أوضح صورها فىظهور الشاعر كياناً معزولا، لا ينتسب إلى شىء، ولا يرتبط بأحد ولا يتع طف مع أحد . وعلى الرغم من كثرة عدد النسوة إلا أنهن ، جميعاً ، يولدن توتراً ولا يسمحن بانصهار أو وحدة تدوم بينهن وبن الشاعر . وتنهى حركة النسوة فى القصيدة بصور يغلب علمها السكون ويتولد عنها وحدة « الليل » بكل ما تشتمل عليه من وحدة وألم . ولا توجد علاقات إنسانية أخرى تملأ قلب الشاعر بالشعور مالانهاء والتوحد بالآخر . وعلى خلاف قصيدة لبيــد ، لا يقوم الآخر في معلقة امرىء القيس بدور إبجابى . فالقبيلة ببساطة لا تظهر هنا ، ولهذا السبب لا تخلق شعوراً بالتوحد أو الانتماء . وكلما ظهر الآخر ، نجده يعلب دوراً معادياً ، فالرفاق لايبالون بدعوة الشاعر للبكاء ، ولكنهم يواجهونه بالنصائحوالنواهى ، وتقف القبيلة أوراء رفض عنيزة ، ويتربص أفراد القبيلة بالشاعر في « بيضة خدر » ، ويعزمون على قتله لو استطاعوا إلى ذلك سبيلا . إن علاقة الشاعر بالمجموعة علاقة سلبية تماماً ، فهو خارج الجماعة ، وعندما يقدم على الفعل فإنه يفعل ذلك من أجل أن يتحدى القيم أو أن يسخر منها ، وهكذا لا تؤدى القيم القبلية ولا الانتماء إلى القبيلة الدور الذي تقوم به في القصيدة المفتاح ، ومن ثم لا يظهر في القصيدة الشبقية فخر ، شخصي أو قبلي ، لأن الفخر يتضمن اعترافاً بالطبيعة الإنجابية للقيم الاجتماعية ، أما الفخر الشخصي فيتولد عن الرغبة في الحصول على قبول القبيلة

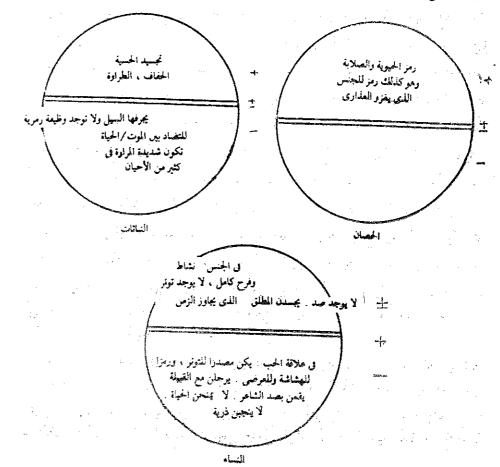
وتكريمها للشاعر على أساس أن الشاعر يتمسك بمجموعة من القم التي تعد مهمة فى نظر القبيلة ، ويعد الفخر القبلى ، من الناحية الأخرى ، تعبيراً أكثر صراحة يتجسد فيه قبول القيم القبلية ، وينشأ عن هذا الموقف تجاه القبيلة ، أو تجاه الآخر موقف لافت من إشكالية التناسل بوصفها قوة باعثة على الاستمرار ، وعلى بقاء الحياة ، من خلال القبيلة وقيمها . لا يوجد عند إمرىء القيس ، وذلك على النقيض من لبيد ، أى إهتمام بهذه التجربة الإنسانية الحيوية ، ولا يظهر في معلقته أثر لذرية أنجبها إنسان إلا فى سياق تلاحم جنسى يضم الشاعر وامرأة تهجر طفلها الباكى حتى لا تقطع لحظة الحدة الذروية . وهكذا يظهر الطفل فى دور الآخر ، ويعنى ظهوره ، سواء عمد الشاعر إلى ذلك أم كان غير عامد ، انقطاع لحظة الحدة وإفساد ما يعد جوهر الحياة بالنسبة إلى الشاعر .

وعلى نحو مماثل نجد المواضع الوحيدة التى ظهر فيها النموذج الأعلى لحكمة وعلى نحو مماثل نجد المواضع فى وحدة « بيضة خدر » حيث يقع الرجل تأكيد قيمها ) نجد هذه المواضع فى وحدة « بيضة خدر » حيث يقع الرجل فريسة للإغراء . ونجدها كذلك فى « وحدة السيل » حيث يظهر ثبير واقعاً تحت وابل من مطرهتون رمز الحيوية الحنسية ، ويظهر الحبل فى صورة رجل عجوز « كبير أناس » ملتفاً فى « بجاد مزمل » . إن العجوز الذى يظهر متشدداً، بسبب أنه حكم القبيلة التى تكبح الحافز الجنسى ، مجتاحه سيل الحياة والحيوية ، أى القوى التى تجسد للشاعر الدافع الأساسى للحياة . وتشع صورة الحصان والدم يغطى نحره بإيحاءات مماثلة ، فالدم يظهر مثل عصارة الحناء بشيب مرجل . إن المشيب فى الشيخوخة والتظاهر بالأساسى للحياة . وتشع صورة الاحمان والدم المشيب فى الشيخوخة والتظاهر بالأساسى للحياة . وتشع صورة الاجماعية تمثل المشيب فى الشيخوخة والتظاهر بالشباب والقيم المقبولة من الناحية الاجماعية تمثل كلها دم الضحية الواقعة فى براثن الحيوية والشهوة الحسية ، وهكذا يؤكد الشاعر التصار قيمه إذ تجتاح قيم العجوز ، حكيم القبيلة . وفى النهاية يؤدى اختفاء القبيلة الممان وليه المواني العبون ، حكيم القبيلة . وفى النهاية يؤدى اختفاء القبيلة الماني دخول المرأة فى دائرة الشاعر ، وتصبح قريبة ، وهكذا يؤكد الشاعر المان معمون المواني منهما كلما

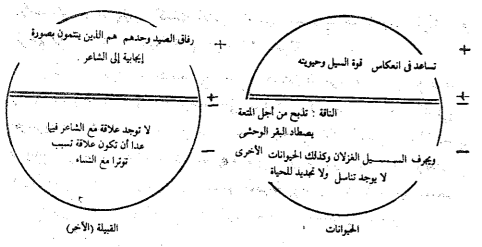
وإذا كان الإنسان فى القصيدة الشبقية لايرتبط بالإنسان عموماً ، فإنه لايرتبط كذلك بعالم الحيوان ، إن الحصان هنا ليس حصان عنترة الذى يشكو إليه مصاعب الحوب . إنه رمز للحيوية المجردة من أى تعاطف نحو الشاعر كما أنه لا يشعر بهذا التعاطف ، وكذلك فإن الحمل هنا ليس جمل طرفة ولا جمل لبيد بكل ما محملان

من ابحاءات رمزية . إنه ، على العكس من ذلك ، يقدم على مذبح الشهوة الحسية . والبحث عن لحظة الحدة .

ونشر أخبرا إلى ملمح مهم وهو أن عالم النباتات مختلف فى القصيدة الشبقية عنه فى القصيدة المفتاح . وتستخدم النباتات هنا لتجسيد أشكال الحمال ولتعبر عن القم الحمالية الحذابة ، أو أنها تستخدم كشئ يدرك بالحواس ، ويشكل عناصر تساعد على الحدة الحسية ، لهذا السبب لا يصبح لها وظيفة رمزية . إن الشاعر يستخدم النباتات ليقارنها بجمال جسد المرأة وجاذبيته الحسية ، أو ليركز على الإحساس بالهشاشة فى كل الوحدات التى تشتمل على كاثنات حية ، وعلى الحيوية الحسية للسيل (الذى بجتاح الأشجار والحيوانات كلها) .



197



المنصفي المسلم ( أنواع أخرى غير الحصان ) المستقل

وتوضع حزمة التعارضات ، المشكلة لقوى التوسط والمجاوزة ، بن علامتين تشكلان تعارضاً آخر في القصيدة الشبقية هو التعارض بين الجدب / الخصوبة ، ولقد ناقشنا حتى الآن هذا المحور بإمجاز وركزنا اهتمامنا على العلاقات التي تشغل المساحة التي محتلها هذا التعارض . وإذا عدنا الآن إلى التعارض نفسه ، نجد أن رؤية القصيدة تبدأ في التبلور في بنية واضحة ومحددة. تبدأ القصيدة بصورة الأطلال (الجدب) ، ولكنها تنتهى بصورة السيل (الخصوبة) وتتكشف أبعاد الجانبين بواسطة ضوء واحد فكلاهما وظائف للزمن ودورة الفصول وتنجلي العلاقة بيهما في إطار تعارض أخر ، هو التعارض بن الحي (خصوصاً الرجل) ف مقابل غير الحي ( الطبيعة ) . إن لدينا حالتين للوجود بمكن اكتشافهما في شكل موجودين أو عاملين . وتؤكد القصيدة الشبقية الحقيقة النهائية في الحياة وهي أز الحالتين وظائف لعامل واحد هو الطبيعة ، وأن العامل الآخر وهو الإنسان عاجز تماماً وغير قادر على الثأثير في العلاقات بين هذه الحالات . وعندما يظهر الجدب فإنه يظهر كوظيفة زمنية لا بد منها ولا مهرب عنها ومن الواضح أن الصورة الأولى في وحدة الجدب هي صورة الإنسان(الشاعر ورفاقه) واقفن دون حركة في مجال الحصب الذي يغيب منه العامل الإنساني المسيب للخصب وهو المرأة . وعندما ينفجر السيل يبدأ بصورة للإنسان (الشاعر ورفاقه) قاعدين له وهم يشاهدونه ولكن دون أي حركة كما أنهم عاجزون عن التأثير في مجرى

19V

الأحداث . وهنا يغيب كذلك العامل الإنسانى المسبب للخصوبة وهو المرأة ، على الرغم من أنها كانت مسيطرة على الوحدات السابقة .

وتحاول القصيدة أن تتوسط بين هاتين الحالتين للوجود على أكثر من مستوى. ولكن القصيدة لا تحقق أى توسط على المستوى الذى يعد أكثر هذه المستويات جوهرية ، ويتمثل فى عجز الإنسان وعدم قدرته على خلق الخصب. ولهذا السبب لا ينتج عن شبكة العلاقات فى القصيدة نسل ، وإنما يسودها الجدب وتفشل محاولة سلب القوة الشيطانية التى تملكها الطبيعة بوصفها الباعث الوحيد للخصب الذى يمكن أن بحدث توازناً مع تلك القوى المدمرة والمفضية إلى الدمار .

ويبدو أن القصيدة تلمح إلى أن القوى السالبة هى الشيء الوحيد الذى يتحقق فى واقع إلأمر إذ يدمر السيل أقوى الحيوانات (الوحوش ، السباع ) ويجبر أشدها مراساً على الهبوط من قممها العالية « العصم »، ويقتلع أكثر الأشجار ضخامة « كنهبل » ، ولا ينجو إلا أكثر المخلوقات ضعفاً (الطيور المغردة ) ، ولكنها لا تبقى بوصفها عوامل للخصوبة ، وإنما شاهدة فحسب على هذه القوى ، تحتفى بانبعائها ، وتمجد الطبيعة الرحم الوحيد الخصب الخلاق .

وكما تبدأ القصيدة بمجموعة من التعارضات فإنها تنتهى بتعارضات أخرى ، ويبقى الزمن مشكلا الحوهر منها ، لهذا السبب نجد التضاد بين فجر / مساء . كما يظل اكتشاف القوى المولدة للحيوية فى المركز منها . ولهذا السبب يظهر التضاد بين الطيور المغردة / الوحوش المفترسة . وترتبط هذه الصورة الأخبرة إرتباطاً مباشرا بالصور الحسية فى القصيدة التى تشتمل على اللحم ، والصبد ، والدماء ، والحدة . إنها صورة لأكلة اللحوم .

ويظهر محور الجدب / الحصب في نهاية الأمر من خلال جزئيتين تتمثل أولاهما في أن ناقة الشاعر عاقر (تذبيح من أجل العذارى ، أونجد هنا شيئين من نوع واحد هما أنبى / أنبى تنبى إحداهما الأخرى ) وتتمثل الثانية في أن حصان الشاعر (ذكو ) عقيم (ويصور في معزل عن أنثاه) .

- 11

هناك نقطة أخبرة لا بد من الإشارة إلبها وهي أننا نستطيع عند هذه النقطة

من الدراسة أن نقارن بين القصيدة الشبقية والقصيدة المفتاح من حيث مستوى التعارضات التى تتولد عنها الرؤية المجردة فى كل قصيدة منهما ، إلى جانب مستوى الوحدات التكوينية والبنى التى تجسد هذه الرؤية . تتحرك القصيدة المفتاح أساساً فى إطار تعارضات هى الموت / الحياة ، الحفاف / الطراوة ، الحدب / الحصب، العرضى / الدائم ، الانقطاع / الاستمرارية . وتهتم القصيدة بالحصب والتناسل بوصفهما قوى البقاء والاستمرار ، ومن ثم تهتم باللرية والقبيلة وقيمها .

لهذا السبب محتل المركز من هذه القصيدة وحدات تكوينية تشتمل على علاقات ثنائية بتولد عنها الحمل والذرية ووحدات تكوينية تشتمل على التضاد بين الأنا / الآخر (القبيلة في حالة التناغم) ، وتظهر ناقة الشاعر كذلك في علاقة حميمة بالعلاقات الثنائية ، وتتحرك القصيدة الشبقية ، على النقيض من القصيدة المفتاح ، د خل إطار تعارضات هي الهشاشة / الصلابة ، ما هو معرض للزمن / لا زمني ، خمود الحيوية / الحيوية ، النسبى / المطلق ، السكون / الحركة ، التسطح (خال من الحدة ) / الحدة ، التأملي / العاطني . وتهتم القصيدة بالهشاشة وحتمية خمود الحيوية وتلاشبها فى الظواهر كلها ، وفى العواطف كلها ، وفى الزمن مهما طال . تطمحالقصيدة إلى الكشف عن جوهر الحدة والحيوية فى صورهما الغلابة الدائمة . وتقوم القصيدة بهذا الكشف فى جو طقوسى ، فتجعل من الحيوية ، والاحتفاء بها شعيرة تظهر ، بصورة خاصة ، في صور ة الدماء ، وشواء اللحم ، ومصابيح الراهب ، وأناشيد الطيور . كما يظهر محور الجدب / الخصوبة في هذا الجو الطقوسي بوصفه أحد الثوابت الممثلة للحقيقة الأبدية ، ويتم اكتشاف التعارضات الأخرى في إطاره . لهذا السبب تغيب الذرية والقبيلة وقيمها من هذا الموضع فى القصيدة . وتظهر الرؤية فى القصيدة لا بوصفها رؤية جماعية وإنما رؤية فردية إلى حد كبير . إنها بحث مستميت عن مظاهر الحدة فى الإنسان ، وفيها يرتبط به ارتباطاً حميماً ، وفي عالمه الخاص .

ونجد ، بناء على ما تقدم ، أن القصيدة الشبقية والقصيدة المفتاح تجسدان رؤيتين متمايزتين ومتضادتين للواقع ، وهذه نتيجة مهمة فى ذاتها أمكن التوصل إليها عن طريق التحليل البنيوى لهاتين القصيدتين . وسوف يصبح فى إمكاننا إذا 191

نم تطبيق هذا المنهج على المعلقات الأخرى ، وهو العمل الذى أشرت فى البداية إلى أنه يأخذ الآن سبيله فى التكامل ، أن نقدم المعلقات بوصفها تشكل بنية واحدة تتجسد فها رؤية مركزية فى الثقافة ( الجاهلية ) تتعلق بالقضايا الكبرى التى تواجه الإنسان فى هذا الكون : إن هذه القضايا واحدة كما أن بنية الواقع واحدة إلا أن كل معلقة تقدم إجاباتها الخاصة على هذه القضايا وتقدم مفهومها للقوى التى مكن أن تتوسط بين التعارضات الأساسية التى تتخلل بنيتها ، وللقوى القادرة على حل هذه التناقضات الكامنة فها .

وتشكل القصيدة المفتاح والقصيدة الشبقية قطبين متقابلين من حيث إن إحداهما تقدم الرؤية الجماعية في مقابل الرؤية الفردية التي تقدمها الثانية . ونجد أن الفعل البطولي في رؤية أخرى تمثلها معلقةعنترة يعتبر قادراً في ذاته على مجاوزة الموت . أما الرؤية في قصيدة طرفة فهي رؤية وجودية في أساسها وتتوسط ، في أحد مستوياتها بين القصيدة الشبقية والقصيدة المفتاح . وتحتل قصيدة زهير مركز البنية الواحدة في المعلقات ، وتعكس رؤية الرجل الحكيم الذي يتوسط بين الرؤى المتضادة في إطار بنية المعلقات .

وتقف الثقافة المضادة خارج إطار الرؤية المركزية للثقافة ، وفى موقع المعارضة مها ، وتتمثل خارج الرؤيا المركزية للثقافة . وفى موقع مضاد لها يقف شعر الثقافة المضادة مجسداً رؤيا « الخارجى » كما تتجسد فى شعر الصعاليك مثلا ، ويتيح لنا هذا التصور أن نقوم بإعادة فحص الشعر لجاهلى انطلاقاً من تعارض تشكله دائرتان متقابلتان ، وسوف يؤدى اكتناه كهذا إلى إحياء الشعر الجاهلى وتخليصه من الصورة الغائمة التى لصقت به حتى الآن ولقد تم تقصى التعارض الذى حددته هنا بصورة معمقة فى الدراسة التى سبقت الإشارة إليها والتى ما تز ال قيد الإعداد ، لذلك لابد من الاحتفاظ بالتفاصيل والجزء الأول الذى نشر منها ، اهتمام كاف محفز باحثين آخرين على استخدام التحليل البنيوى فى إعادة اكتناه الشعر الحاقل من خلاما من العمل لا مكن أن ينجزه جهد منفرد بل محتاج إلى عمل كهذا طراراً من والحزء الأول الذى نشر منها ، اهتمام كاف محفز باحثين الحرين على استخدام والحزء الأول الذى نشر منها ، اهتمام كاف محفز باحثين الحرين على استخدام العمل لا مكن أن ينجزه جهد منفرد بل محتاج إلى عمل كهذا طراراً من يؤتى ثمارة (٢٢)

an an an an Argan an Argan ann an Argan An Argan an Argan an Argan Ar an Argan an Argan

«كيف لا تضمر وجنتاى ، ويكتئب وجهى کیف لا یتوجع قلبی وتتبسدل ملامحی the state of the second s كيف لا يســـتقر الكرب فى فؤادى كيف لا يصبح لى وجه من هـــد م سفر طويل کیف لا یلفح وجهی الحسر والة. وكيف لا أهـــم على وجهى في القفـــار صديقى ، أخي الأصغــر الذي طارد حمار وحش البراري وفهدد الفسلاة أنكيدو ، صديقي، أخي الأصغر الذي طار د حمار وحش البر ارى وفهد الفلاة معاً قهرنا الصعاب ورقينا مسالك الجبـال أمسكنا بثور السماء وقتلنساه صرعنا خمبابا ساكن غابة الأرز and the second صديقى الذى أخلصت له الحب ، وسار إلى جانبي عبر المهمالك أدركه مصمير البشر (فاختطفه) With the second second ستة أيام وست ليسال بكيت عليه المجمد والمدوسفة فأأبه حتى وقع الدود على وجهه 👘 👘 المحاج المحاج المحاج فانتابني هلع الموت حتى همت في البراري المحتمد مع م يثقدل صدرى خطب أخى أهـــم في البرارى كل حدب وصوب حكيم البرارى كل حدب وصوب يثقل صحدرى خطب أخى

أهيم فى البرارى كل حدب وصوب فما لي من راحة وما لي من ســكون صديقى الذى أحببت صمار إلى التر اب وأنا أفسلا أرقد مثسله ولا أفيق أبــــداً ؟ » . جلجامش يرثى أنكيكو : . .

> « لو كنت فى ريمــان لست ببارح أبداً ، وسد خصــاصه بالطبن لی فی ذراہ مآکل ومشـارب جاءت إلى<sup>ت</sup> منيني تبغيني » . . شمر بن عمرو الحنفى

1.1.

كعب بن سعد الغنوى

(الأصمعيات ١٩)

Å.

( الأصمعيات ، ٣٨) « ألم تعلمي أن لا يراخى منيتى قعــودى ، ولايدنى الوفاة رحيالي مع القــدر الموقوف حتى يصيبنى حمصامی ، لو أن النفس غـير عجول فإنك والموت الذى ترهبينه على، كداعى هديل لا بجاب إذا دعا ، ولا هو يسملو عن دعاء همديل » . . .

l « وللدهــر في عم الســلام نصيب » Π الم\_د أفسـد الموت الحبـاة ، وقىد أتى ، على يو مـــه عمليق إلى حبيب »... Ш

« والراجي الحيــاة كذوب ، . . .

غريقة بن مسافع العبسى ( الأصمعيات ، ٢٦ ) أو كعب بن سعد الغنوى ( ديوان الشعر العربي ، ١٣٢/١ )

۲۰۳

الفصل الثالث

البنية متعددة الشرائح ذات التيار وحيد البعد. عينية أبى ذؤيب الهذلى ـ رعب اليقين

•

Υ. . .

# رعب اليقين

#### ( المفضليات ١٢٦ )

والدهرُ ليسَ بِمُعْتب مَنْ يَجْزَع ١ - أمن المَنون وريبُها تتوَجَّع مُنْفِ ابتُذَلْت ومثل مالِك ينْفُع ٢ \_ قالت أميمَة : ما لجسمك شاحباً إلا أقض عَليك ذاك المضجَم م \_ أمْ ما لجَنْبِكَ لا يُسلائمُ مضْجَعاً أودى بني من البسلاد فودَّعُوا ٤ \_ فاجَبتها . أما لجسمى أنــــه بَعْدَ الْقَصَاد وعَبْرَةً لا تُقْلَسْعَ ه ــ أَوْدَى بَنيَّ وأغْفبسوني غُصـــــةً فتُخرِّموا . ولكلِّ جَنب مَصْرَع ۲ – سَبَقوا هـوَي وأَعْنقوا لهواهم وإخال أنّى لاحت مُستتبَّع ٧ \_ فَغَبَرْت بَعْدَهُمُ بِعَيش ناصب فإذا النيسة أقبلت لأتُدفسع ٨ - ولقــد حَرَصْتُ بِأَن أدافــع عنهــم ألْفَيْتَ كَمَلَّ تَمْيِمَةٍ لا تَنْفَسِع ٩ ـ وإذا المَنبَّة أَنْشبَتْ أَظف ارهما صُملت بشوك فهى عُور تدْمَع بِصَفا المُشرَق كل يوم تُقرّع ۱۱ - حتى كالمأتسى للحوادث مسروة أنَّى لَرَيْبِ الدهر لا أنضعضم ۱۲ – وتجَلَّدى للشامتين أربه – مُ وإذا تُرَدُّ إلى قليل تقنب ۱۳ – والنفُسُ راغبَة إذا رغَبْته – ا إِنِّي بِأَهْلِ مُوَدَّنْسِي لَمُفَجَّع ) ١٤ - ( وَلَعُنْ بِهِمْ فَجَع الزمان وريْبُسهُ كانوا بِعَيْشٍ قَبْلُنَا فتصدَّعُوا ) ٥٥ – (كمْ مَنْ جَميع الشمْلِ مُلْمَثِم القُوَى

كُسيَتْ بُرُودَ بَني تَزرِيدَ الأَذْرُع شَبَبَ أَفَزَّدْهُ الكلابُ مُسرَوَّع فإذا رأى الصُّبْحَ المُصَدَّق يَفْزع قطْرٌ وراحَنْهُ بَليـلُ زَغْـزع مُغْضِبٍ يُصَلِّق طرْفُهُ مايَسْمَع أولمى مكوابقها قريباً تُوزع غُبُرٌ ضبوًارٍ وَافيانٍ وأَجْسَلَوَع عَبْلُ الشُّوَى بِالطُّوَّتِيْنِ مُوَلَّح بِهِمسا من النَّضْخ المُجَدَّح أَيَّا ع عجلا لهُ بِشواء شرَّبٍ يُنزع مُتشَرِّبٌ ، ولكلَّ جَنْبٍ مَصْرَع منهسا وقام شريدها يتضوع بيضٌ رهابٌ ريشُهنَ مُقرَّع سَهْمُ ، فأَنْفَذ طرَّتَيْه المُنزَع بالخَبْت إِلاً أَنَّهُ هــوَ أَبْـرَع مُسْتشْمُرُ حالَقَ الحديسا مُقَنَّع من حَرِّها يومَ الكربيهة أَسْفَسع حَلق الرِّحَالة فَهْي رِخْوُ تَخْزُع بالنَّىِّ فَهْيَ تَتُوخُ فِيها الإصْبَع كالقُرْط حَماو غُبْرُهُ لا يُرْضع

٣٦ - يَعْثُرُن في حَدَدٌ الظُّبات كَأَنَّمَا ٣٧ ـ والرُّهُرُ لا يَبْقى على حَـــكَثانَه ٣٨ \_ شعَفَ الكلابُ الضَّاريات فــواده ٣٩ - ويعُودُ بالأَرْطي إذا مــا شفَّـــهُ ٤٠ - يَرْمَى بِعَيْنَيْهِ الغَيُوبَ وط-رْفَهُ ٤١ ـ فغدًا بُشرَق مَتْنَهُ فبــــذًا لــهُ ٤٢ - فاهتاج منْ فزع وسَدًّ فسرُوجَهُ ۲۶ – يَنْهَثْمُنَهُ ويسْذَبُهُ ويَحْتَمِي ٤٤ - فنحا لها بمُللَّقين كأنَّما ه؛ \_ فِكَأَنَّ سَفُودَيْن لمَّــا يُقتْرا ٤٢ ... فصَرَعْنهُ تحت الغبسار وجَنْبِسَهُ ٧٤ - حتمى إذا ارتدت وأقصد غضبةً ٨٤ - فَبَدَا لَهُ رَبُّ الْكَــلابِ بَكَفَــه ٤٩ ـ فرَمَى لَيْنَقَدْ فَرَّهـا فَهَوَى أَحَهُ ه - فكبا كما يَكْبُو فنيقٌ تارزُ ۱۵ – والدُّهُرُ لا يُبْقى على حـــدَثانه ٢٥ - حَمِيَتْ عليه اللَّرْع، حَتَى وَجْهِهُ ٥٣ ـ تعدُو به خوصاله يَفصم جـريها ٤٥ ... قَصَرَ الصَّبُو حَ فَشُرٍّ جَ لَحْمُهِ... ٥٥ ـ مُتَمْلَقٌ أَنْسَاوُهَا عَنْ قُصْانِيء

جَـوْنُ السَّراة لهُ جَدَائدُ أَرْبَــع ١٦ - والدهْرُ لا يَبْغَى عَلى حَدَثانـــه عَبْدٌ لال أبى ربيعَة مُسْبَـــع ١٧ ـ صَخِبُ الشوارب لا يَزال كأنهُ ممثل القيناة وأزعَلته الأمرُعُ ١٨ – أكل الجَميمَ وطاوَعَتْهُ مَسْمَحْجُ ٢ وَاهِ ، فَأَثْجَمَ بُرْهِسَةً لا يُقْلِع ۱۹ - بقرار قيمان سقاها واب\_\_\_\_ل فيُجِدُّ حِينا في العِلاج ويَشْمَع ۲۰ - فلبشْن حينا يَعْتلجْسن بِرَوْضه وبأى حين مَــلاوَة تَتَقَطَّــع ۲۱ – حتى إذا جَزَرت ميسادُ رُزونــــه ۲۲ ـ ذکَسرَ الْوُرودَ بها وشاقسی أمْسرَه بَثْر ﴾ وعاندَهُ طَـرِيقٌ مَهْيَــع ٢٣ – فاقْننْهُــنَّ مَــن الســوَاء وماوَّه وأولات ذي العَرجَاءِ نَهْبٍ مُجْمَع ٢٤ - فكأنَّها بالجرزع بَيْن نُبايـع يَسَرُ يُفْيض على القِدَاح ويَصْدَع ٢٥ ـ وكأنهن ربابـــة وكــأنــه في الكفِّ إِلا أَنَّهُ هُوَ أَضْدَاح ٢٦ – وكأنما الهجو مدوَّس مُتقلِّب حَصَّربَاء فوق النَّظم لا يتَتلَّع ٢٧ - فوَرَدْنُ وَالْعَيُّوقَ مَقْعَـلَ رَابىء الـ حصب البطاح تغيب فيه الأكرع ۲۸ ـ فندرَعْن فی حَجَرَات عَذْبٍ بِسارِد شرَفُ الحجاب وريْب قرْع يُقْرَع ٢٩ - فشربن ثـم سَمِعْن حسًّا دُونـهُ فى كفَّه جَشْءُ أَجَشُ وَأَقْطَــعُ ٣٠ - ونميمَةُ مَدْنُ قَدَانِص مُتَدْبُسُبُ سَطعَاءُ هاديةً وهـادٍ جُرْشُــــم ۳۱ – فنكرنهٔ ونفرن وامترَسَتْ بــه سمهماً ، فخرَّ وريشهُ مُتصَمَّعُ ٣٢ ـ فرَمَى فَأَنْفَذ مَنْ نَجُود عـائط. ٣٣ - فبَدَا لهُ أَقْرَابُ هـذا رائغ--- أَ عَجِلاً ، فَعَيَّثْ فَي الكُنانَة يُرْجِع ٣٤ - فرَمَى فَأَلْحَـق صاعدِيًّا مَطْحَـراً ﴿ بِالكَشْبِحِ فَأَشْتَمَكُتْ عَلَيْهُ الأَضْلُع بِلدَمائه أو إبارِكْ مُنجَعْجسع ٣٥ – فأَبَسَدَّهسن خُتوفهنَّ فهـسارِبُ

الرؤى المقنعة \_ ٢٠٩

إِلَّا الحَميمَ فَدَيَّأَنُّهُ يَتَبَضَّع ٥٦ - تأبَّى بدرَّتها إذا ما اسْتُغْضبَـت ٥٧ - بَيْنا تَعَنَّقُه الْكَمِــاةُ وروْغِــه يَوْماً أَتِيحَ لهُ جَـرِيُ سَلْفَـمِ صدَعٌ سَليمٌ رجْعَةٌ لايَظْلع ٥٨ - يَغْدُو به نَهِش المُشاشِ كَسَأْنَهُ وكلاهما بَطلُ اللَّقاءَ مُخدَّع ٥٩ – فتنادياً وتوَاقفت خيرًـــلاهما بِبِلائه ، واأيوم يوم أشنسم ٦٠ – متحا،يَبْنِ الدَجْدَ ، كل وَالْسَسَقُ دَاوُودُ أو حَمنَعُ السَّوَابِغ تَبْع ٦١ – وعايبهما مَشْرُودتان قضاهُمـــا ٦٢ ـ وكلاهُما فى كَفِّــــه يَزنيَّــةُ فيها سينان كالمنارة أضلع ٣٢ ـــ وكالاهُما مُتوَشَّحٌ ذا رَوْنَــــقِ عَضباً إذا مسَّ الضَّريبة يَقْطُعُ كنوافذ العُبُط. الَّتِي لا تُرْقَسُعُ ٦٤ - فتخالسا نفميهما بنواف---وجَنى العَلاء ، لوَ أَنْ شَيْئًا يَنْفِع ٢٥ – وكلاهَمساً قد عاش عيشة ماجد

تفيض قصيدة ألى ذؤيب من رؤيا وثوقية مطلقة ، من يقين بعبئية الصراع الإنسانى من أجل البقاء . وتتعمق هذه الرؤيا عن طريق اجتلاء مظاهر الحيوية ، والقوة والمنعة فى ذروتها ثم تجسيد انهياره الفاجع أمام الزمن الموت . ويتشكل النص بطريقة أقرب إلى تشكيل السيمفونية ( لكنها سيمفونية لا تتحاور حركاتها بقدر ما تتنامى فى مسار وحيد الانجاه ) : فى شرائح أربع تؤسس الأولى، بلهجة تقريرية حاسمة ، نهائية الموت وحتميته ، فى إطار التجربة الفردية ثم تأتى الشرائح الثلاث الأخرى لتزيد كل منها مصداقية الحركة عن طريق نقل التجربة من مستوى الفردى إلى الإنسانى ، ومن الإنسانى إلى الحيوانى ، من الداتى إلى الموضوعى ، ومن الحاص إلى العام ، وعن طريق زيادة نصاعة صور الحيوية والثراء الحسى فى كل شريعة درجة أخرى إلى أن تصل إلى أسمى تجليات المتعة والثراء الحسى فى كل شريعة درجة أخرى إلى أن تصل إلى أسمى تجليات المتعة والثراء الحسى فى كل شريعة درجة أخرى إلى أن تصل إلى أسمى تجليات المتعة والثراء الحسى فى كل شريعة درجة أخرى إلى أن تصل إلى أسمى تجليات المتعة والثراء الحسى فى كل شريعة درجة أخرى إلى أن تصل إلى أسمى تجليات المتعة والثراء الحسى فى كل شريعة درجة أخرى إلى أن تصل إلى أسمى تجليات المتعة والم والمراء الحسى فى كل شريعة درجة أخرى إلى أن تصل إلى أسمى تجليات المتعة والشراء الحسى فى كل شريعة درجة أخرى إلى أن تصل إلى أسمى تجليات المتك والم والم والحيوية ، ثم إخضاعها فى تلك اللحظة الطافحة لقوة الموت المدمرة الكلية . ونهذه الصورة ، يكون التركيب الشرائي للم معايراً لتركيب نص لبيد<sup>(1)</sup>، وذكل شرعة فى نص أبى ذؤيب تشكل تعميقاً وتصعيداً للمحدة القائمة فى الشرعة السابقة ، وثزيد درجة وثوقية الرؤيا واكتمال اليقين الذى تحلفه ، مع

أنها تفعل ذلك من خلال تجسدات للحيوية والمتعة توحى أثناء نموها بإمكانية الانتصار على الموت ، لكنها توضح ، مسبقاً ، فى إطار من حتمية النهاية ، كما سيظهر بعد قليل .

تتشكل الشريحة الأولى ، وهى شريحة التجربة الفردية الاحتدامية ، من ١٦ بيتاً ، أى أنها تمثل ربع النص تماماً ( ٢٥ بيتاً ) . وفي إيقاعها ، وتركيبها اللغوى ، تتناوس الشريحة بين الانفعال الحاد الداخلى الفاجع وبين الصيغة الوثوقية الحارجية . و تنشأ من صوتين يتحاوران : صوت ( ها ) وصوته . صوتها يرى الانهيار ويشير إلى وسيلة لرأب التصدع ، وصوته يرسم الفاجعة . لكن حوار الصوتين يدور في حيز مكانى وتصورى بحده يقين أسود : في البيت الأول « والدهر ليس بمعتب من يجزع »، وفي البيت ١٦ « والدهر لا يبقى على حدثانه . . » ويشقه في وسطه اليقين ذاته ( « ولكل جنب مصرع » – البيت ٦ ، « وإذا المنية أنشبت أظفارها وتكتمل الشر بحة بنقل النص من مستوى الفر دى إلى مستوى الكونى : وتكتمل الشر عة بنقل النص من مستوى الفر دى إلى مستوى الكونى : كم من جميع الشمل ملتـــتم القوى تكانوا بعيش قبلنا فتصدعوا »

( بیت ۱۵ )..

أى أن النص يتشكل فى إطار من الحركة والثبات : الحركة تؤسس رؤبا الموت ، والثبات يزيدها عمقاً وحدة .

تشكل الشريحة الأولى نسيجاً من التوتر القلق يتجسد لغوياً فى صيغ الاستفهام المتوالية وعلاقتها بالصيغ الخبرية المتوالية .كل صيغة استفهام فى الأبيات الثلاثة الأولى تقابلها صيغة خبرية تتحاور معها : «أمن المنون» ، « ما لحسمك شاحباً»، « أم ما لحنبك لا يلائم مضجعاً» ، « فأجبتها » . لكن هذا القلق الشكلى لايبلور قلقاً تصورياً ، فالرؤيا التى تتخلل النص هنا عل درجة كبيرة من اليقينية. المصير جلى جـلاء فاجعاً ، والتساؤل ليس داخلياً بل خارجى ، وسر عان ما تستسلم القصيدة لهذه اليقينية فى صيغها اللغوية نفسها ابتداء من البيت الرابع وتنعـدم

فيها تماماً الصيغة الاستفهامية أو أى صيغة احتمالية ، حتى الفعل « إخال » فى البيت السابع محمل درجةحادة من اليقينية ولا مملك الاحتمالية التي مملكها قاموسياً . وهكذا فإن الشرائح الأخرى فى النص تبدأ جميعاً بصيغة خبرية يقينية ، مغايرة الشريحة الأولى ، مقررة أن « الدهر لا يبقى على حدثانه . . . »

1 — Y

تتوزع الصيغة الخبرية فى نمطين من الجمل : النمط الأول يشكل نسيج العملية السردية نفسها، وهو ذو زمن ماض ، والنمط الثانى يشكل تدخل الصوت الخارجى ، صوت الراوى الذى يقف معلقاً على العملية السردية ، وهو ذو زمن حاضر . لكن كلا النمطين يؤدى الوظيفية نفسها ، فى بعدين مختلفين من أبعادها: الأول يبلور التجربة الفردية المحسوسة الموضعية (تجربة الشاعر وموت بنيه أولا ، تجربة الحمار وأتنه ثانياً ، الثور الوحشى ثالثاً ، والفارسين رابعاً) والثانى يرفع كلا من هذه التجارب الفردية من مستواها الضيق إلى مستوى الشمولية، من جهة ، ومخلق شبكة من العلاقات التى تربط بين هذه التجارب الفردية الأربع فى نسيج متناسق ، من جهة أخرى .

و يمثل هذا النمط الثانى ما يمكن أن نسميه « ركائز بنيوية » فى النص ، يتجه السرد إليها ويستمر نابعاً منها وتغدو هى ، بهذه الطريقة ، إضاءات خاطفة تنشر عبر النص بأكمله بريقها الذى يلفه بغلالة مسربلة تمنحهوحدة داخلية عميقة من نمط مغاير لأى أشكال الترابط الحارجى لكنه أكثر أهمية وعمقاً وتحقيقاً للتناغم من أى ترابط خارجى .

تحوى الشريحة الأولى بذور نمو النص كلها . فهى تنبض بالقلق أمام الزمن ، كما تضم المال سنداً للإنسان ( ومثل مالك ينفع ) ، وتنصب صورة الإنسان مدافعاً عن نفسه وأحبته فى وجه الموت دون جدوى :

ولقــدحرصت بأن أدافع عـهـــم فإذا المنية أقبلت لا تـــدفــع وتبرزصورة الإنسان عرضة لمهجمات الزمن المتكدسة المتوالية : (حتى كأنى للحوادث مروة بصفا المشرق كل يوم تقرع )

وتضع الإنسان فىلحظة الأزمة بإزاء الآخر ، فهو يرفض اظهار الاستسلام ويتجلد درءاً لشماتة الشامتين : ( وتجلدى للشامتين أريهم أنى لريب الدهر لا أتضعضع)

ويتم ذلك كله فى سياق من اليقين بنهائية الموت ولا جدوى الصراع يفيض بأسى الفاجعة ومرارة الدمع وإنكسار القلب والنفس حزناً . ويصل الانفعال والألم ذروتهما فى البيت العاشر :

فالعــين بعــدهم كأن حداقها سملت بشــوك فهى غــور تدمع وإذ تبدأ القصيدة بتصعيد الفاجعة الفردية إلى مستوىالكونى تهمد اللهجة

الفردية نفسها ، وينحسر الفاعل الذى كان ضمير المتكلم ليترك للفاعل الذى عمثل الموت أن يطغى . وتكتسب القصيدة وجوداً موضوعياً إذ تبدأ ، من البيت مثل الموت أن يطغى . وتكتسب القصيدة وجوداً موضوعياً إذ تبدأ ، من البيت ٢٦ ، بتحويل التجربة الداخلية الفردية إلى تجربة فى العالم الخارجى بعيدة عن الذات ، لكنها مرآة لها . هـكذا تتشكل الشريحة الثانية التى تبدأ ، كما بدأت الشريحة الأولى ، بصيغة تقريرية تؤكد حتمية فناء بطل الشريحة (حمار الوحش ) وانهياره أمام الموت، لكنها مع ذلك تستمر لتروى حكاية صراعه ، وهذه صيغة فاجعة تماماً للحكاية لأنها تقدم النهاية سلفاً (٢) ، واضعة الحكاية كلها فى إطار من فاجيئية المطلقة للصراع ، فاقدة الأمل حتى قبل بدء الصراع ، خالقة الشرط الإنسانى نفسه الذى يتكون فى سياق الوعى المدمر لحتمية الفناء لكن الإنسان يستمر فيه ، معاركاً وجوده . وتشكل الصيغة التقريرية لازمة ، أو مؤشراً بنيوياً سيعود إلى فيه معاركاً وجوده، وتشكل الصيغة التقريرية لازمة ، أو مؤشراً بنيوياً سيعود إلى التكرار فى بداية الشرائح التالية جميعاً :

« والدهــر لا يبق على حـــدثانه ـــ × = هوية محددة » . وستتغير (×) من حيث الهوية لكنها ستظل من حيث الوظيفة البنيوية واحدة .

تتتبع شريحة الحمار تجلياً للحيوية باهراً فى ذكر له أربع أناث ، متفجر بالحياة والقوة ، كأنه « عبــد مسبع » ،وتقفز الصورة بالنص من إطار الحيوانى ٣١٣

الذي كانت قد انزلقت إليه لكى تموئى الانسان إلى إطار الانسانى الذى تعود إليه من جديد لتمرثى الحيوان ، فى حركة تعمق حدة التشابك بين المصبر الإنسانى والحيوانى . (والمألوف هو تشبيه الإنسان بالحيوان فى قوته لا العكس) . ثم تزداد صورة الحمار حيوية، برصده فى سياق الحصب والاخضرار واليناعة وبابراز قوة ذكورته وطاقته الحنسية « أكل الحميم وطاوعته سمحج » ، ويرصد الحمار فى سياق الحصب الأروع : ماء دافق وعشب يانع وأثى مطاوعة ، وتفيض الصورة باندفاق الحياة ولهو خارج على الزمن ، لكن الحس بالزمن مخترقه مع ذلك « فأنجم برهة » ، « فلبتن حيناً » ، « فيجد حيناً » ويز داد شرخ الزمنية لهذا الوجود اللاهى الحيوى الحميل من خلال العلاقة الصوتية والدلالية بين « الحين » و « الحين » . وسرعان ما يتحولهذا الحدس بهشاشة الوجود ومؤقتيته إلى واقع ، إذ تنحسر المياه وتغيض (البيت ٢١ ) ، وينقطع السرد لينبتق صوت خارجى لاهوية له يفتتىزمنية الوجود : « وبأى حين ملاوة تتقطع » ، كما أن العلاقة بين و الحين » و « الحين » سرعان ما تمصح عن ملاوة تتقطع » ، كما أن العلاقة بين الموية له يفتتىزمنية الوجود : « وبأى حين ملاوة تتقطع » ، كما أن العلاقة بن و الحين » و « الحين » سرعان ما تنصح عن نفسها إذ تسكرر « حين » فى العبارة المقتبسة قبل قليل لتتحول مباشرة إلى «الحين» فى البيت الثان العلاقة بن و الحين » و « الحين » مرعان ما تنصح عن نفسها إذ تسكرر « حين » فى

« ذكر الورود بهـــا وشاقى أمره شـــؤم وأقبـــل حينه يتتبـــع »

وفيها تكون حركة الحمار عودة فى الذاكرة إلى الوراء فإن الحركة إلى الأمام هى حركة موته . ومن جديد تطرح النهاية قبل البداية ، فقد أقبل [حينه « يتتبع »، ثم انطلقت القصيدة لتسرد رحلته ، وتتم الرحلة فى عالم الحصب والمتعة ، لكن عالم الحصب هو عالم الموت .

وتزدحم الصورة الآن بنذر الموت . فالمجموعة تبدو وكأنها «نهب مجمع » بكل ما فى الهب من دلالات على الإغارة والاستلاب والقتل ، والحمار وإنائه تبرز الآن فى صورة المقامرة التى قد تربح وقد تخسر ، فهو يغامر بهن ويقامو، هو كيسر يفيض على القداح ويصدع ، وهن كرباية قداح الميسر ، بكل ما فى هذه الصورة من أبعاد رمزية صرف تخلو من العلاقات الفيزيائية الطاغية فى الشعر الجاهلى . ويستمر هاجس الموت والقتل بالتبلور فى رسم الحمار بصورة ضدية هى مسن السيف ، فالسيف هو أداة الموت الفاعلة لكنه الآن يطلق على الحمار

الذي ممثل موضوع الموت ، ثم في عودة صورة المقامرة لحظة يردن الماء في شدة الحر التي تبرز فيها كوكب العيوق وكأنه هو الآخر جزء من عملية مقامرة ، فهو قائم مقام ربيئة لا عبي الميسر الذي يؤدى وظيفة هامة : هي منع استبدال قدح بآخر ، أى أنه يرصد المصبر و يمنعه من أن يغير . كأن الكوكب الآن راصد لمصبر الحيوانات وقدرها يمنع أى حركة قد تؤدى إلى تغيير هذا المصبر . وفي هذه الدحظة التي تنذر بالفاجعة تنبئتي صورة الماء ، عذباً ، صافياً ، يأتلق الحصي فيه معمقاً حس العذوبة والنقاء سخياً تغور فيه أكرع الشاربين ، وتشرب الحيوانات لكن لحظة الشرب ليست لحظة ارتواء وهناء ، بل هي لحظة النذير الحديد ، إذ يسمعن حسا لصياد مختيء وريباً يقرع ، وتنفر الإناث تلوذ بالذكر ، لكن التلاصق لا مجدى إذ يأتي سهم القانص يغور في الحسد المتلىء عافية وصحت . وتتوالى الأفعال ، كل فعل يمسك برقبة الآخر ، وجميعها أفعال تدمير وفتك : « فرمي ، فأنفذ ، فخر ، فبدا ، فعيث ، فرمي ، فاشتملت ، فأبدهن ، « فرمي ، فأنفذ ، فخر ، فبدا ، فعيث ، فرمي ، فاشتملت ، فأبدهن ، « فرمي ، فأنفذ ، فخر ، فبدا ، فعيث ، فرمي ، فاشتملت ، فأبدهن ،

( قومى ، قالفد ، قطر ، قبد ، عبد ، قعيت ، قومى ، قاسمت ، قابد من ، فهارب . . » ، ويأتلق السرد بهذا التتابع السينمائى الحاد اللاهث ، وبانخطاف صاعق محل الموت . وما أن تسقط الأنثى ويلوح الذكر الحامى – المحمى باحثاً حائراً حتى تأتى السهام القاتلة سهماً بعد سهم ويغرق الدم الأجساد المهاوية . وهكذا لا نخفق الذكر فى إنقاذ الإناث وحسب بل يسقط هو أيضاً . تماماً كما كان الشاعر قد حرص على أن يدافع عن بنيه لكن المنية أقبلت لا تدفع (البيت ٨) ، وتماماً كما أنه واثق من أنه هو أيضاً «لاحق مستتبع » (البيت ٧) . ويغلق المهمد الفاجع بنقلة باهرة من السياق الحيوانى إلى السياق الإنسانى «كأنما كسيت برود بنى يزيد الأذرع » بالضبط كما حدث فى صورة الحمار فى بداية المهد ؛ ليشع النص بعلاقات تمتد بين المصير الحيوانى والمصير الإنسانى .

تأتى حركة التغير هنا من سياق الرخاء والهناء والخصبوالحيوية والامتلاء فاعلية للزمن المدمر للخصب ، كما أنها تحل بجماعة متناعمة متكاملة فيها الذكر والإناث ، ويفرض التغير عملية بحث عن منابع جديدة للحياة ، لكنها منابع جديدة قديمة تعود الحماعة إليها عودة القبيلة إلى أماكن الكلأ والماء التى تعرفها فى دورة المواسم . ويصل البحث مبتغاه : الماء الرائق العذب الصافى ، لكن لحظة الارتواء تصبح لحظة النهاية . هكذا تقدمالشريحة نموذجاً أول للحياةهو نموذج الحياة الممتلئة

والبحث الدائب الدائب والوصول . لكنها تقول فى النهاية : حتى هذا ينهار صريعاً لسهم الفنـــاء المدمر .

أما الشريحة الثانية ، فإنها تبدأ من لحظة مضادة ، هى لحظة الرعب والحوف والمطاردة ، فالثور يبرز فوراً مجسداً لفاعلية التغير ، فهو مسن مر عليه الزمن ، وهو فى ذروة من الفزع : «شيب أفزته الكلاب مروع » حيث تنبض كل لفظة بالرعب المستنفر ، وتغدو حركة الزمن المضيئة نذيراً بالرعب . وتفيض الصفة « المصدق » التى تطلق على الصبح بنذير حتمية المصبر ، غير تاركة مجالا قللاحمال ، ويتحول حتى المطر الذى كان فى الشريحة السابقة رمزاً للخصب قالرخاء إلى تهديد مرعب . ويجتم الثور « رامياً . . بعينيه الغيوب » ، وتعود لفظة الصدق إلى البروز معمقة نذير الموت ، كأن رمى الغيوب واختراقها لا يمكن أن يكشفا إلا عن حتمية الموت

والثور لا يعرف لحظة أمان ، فما أن يرمى بعينيه الغيوب ويشرع جسده للشمس حتى تفجأه الكلاب ومتاجه الرعب وتحاصره جماعة منها غبر تاركة حتى مجالا للمطاردة واحمال الهرب، ويبدأ العراك المأساوى : سفوداه نخبر قان الأجساد والدم يقطر ، لكن ذلك ليس علامة نجاة ، إذ ما تكاد الكلاب تسقط حتى تأتى هذه العبارة الفاجعة « ولكل جنب مصرع » نذيراً بأن المصبر الفاجع مصبر الحميع : القاتل والمقتول ، المنتصر والمهزوم ، وينطلق السهم ويسقط الثور، كالفنيق اليابس . وتنضح عبارة « إلا أنه هو أبرع » المشبرة إلى الكمال بمفارقة تعمق المأساوية ، فهو أكمل في لحظة الموت ، تماماً فا كان الحمار أكل في لحظة الموت (إلا أنه هو أضلع . وينشر تكرار الصيغة حساً بوحدة المصبر ووحدة النص . ويعلق المشهد على صورة الحياة المهارة بسهم الموت .

تحتل شريحة الثور ١٣ بيتاً وتقدم شريطاً سريعاً أقل احتشاداًبصور الحيــاة وأكثر إغراقاً فى مأساوية النهاية ، شريطاً ما يكاد يبرز فيه البطل المنيع الةوى حتى يفجأه الصائد والكلاب ، دون متعة تلك الفسحة الحميلة من العمر ، من الحصب

والماء ، كأن رؤيا القصيدة إلى أسست نفسها بعمق فى الشريحتين السابقتين لم تعد قادرة على تحمل التضاد الهائل بين قسحة الحصب والمصبر الفاجع لذلك نختصر المسافة وتلغى صورة الفسحة . وتبدو قصة الثور أشد مأساوية من طرف آخر ، إذ أنه يكاد ينجح فى صد الموت ، حين يقتل الكلاب ، لكن فى لحظة نجاحه يواجهه الصياد نفسه فترمى فهوى فيكبو .

تقدم شريحة الثور نموذجاً آخر لا يبدأ فى ذروة الحيوية كما بدأ الحمار ، بل فى خضم الحصار بالحضوع لفاعلية الزمن ، وهو نموذج مغاير للأول فى أنه مسلح لا بوسائل الهرب فقط بل بسلاح فعلى يمكنه من القتال والفوز هو قرناه القاتلان . بيد أن السلح لا يجدى ، والنصر يكون وهماً مخادعاً ، ثم تنهار الحياة .

ثم تأتى الشرعة الرابعة ، محتلة ١٤ بيتاً ، وعائدة بالنص إلى المستوى الإنسان الذى كان قد بدأً به ، أى أن النص يوازن تماماً بين الإنسان والحيوان : شريحة للإنسان تتلوها شريحتان للحيوان ثم شريحة أخبرة للإنسان . وتقدم الشريحة الرابعة صورة أكثر إذهالا ، فهى لا تضع قوياً مقابل أقوى بل تضع الأقوى مقابل الأقوى . وبذلك تعمق مأساوية الفناء ويقينية الموت . ذلك أن شريحى الحمار والثور يمكن أن نتكهن بمصبر الحيوان فيهما ، أولا لأنهما تضعان الحيوان مقابل الإنسان ، والحيوان أعجز من أن يجابهه ، ثانياً لأنهما تقدمان نهاية الحكاية قبل بدايتها . أما الشريحة الرابعة فإنها لا تفعل ذلك ، بل تفعل ما هو أكثر مأساوية واحتداميسة .

لقد كانت الشرائح السابقة جميعاً تتم فى إطار مواجهة الغيب ثم انكشافه عما هو متوقع ، أما هذه الشريحة فإنها تواجه الغيب لتكشف ما هو غير متوقع . نهى تبدأ بصيغة التقرير .

« والدهر لا يبقى على حدثانه → × » وتغير الهوية ليبقى الدور البنيوى مفصحاً ضمنياً عن مصبر لــ ( × ) يطابق المصائر السابقة ؛ وهو الموت . بيد أنها حين تستمر تدخل هوية جديدة ، ذاتاً جديدة . فما لدينا ليس بطلا واحداً بل بطلان .

وهى تضع البطل فى مواجهة البطل ، ونتوقع من خلال منطق القصيدة أن ينهار البطل الأول ، ويحدث ذلك فعلا ، لكن شيئاً آخر بحدث ، سأتركه مخبأ كدا يريد النص لأجلوه خطوة خطوة مع تنامى الحكاية .

<u>1 – ٦</u>

إذا كانت الشريحتان (٢ ، ٣) قد أبرزتا منتصراً ما ، رابحاً لمعركة الموت فإنه ليس الحيوان المطارد الأعزل أو الحيوان المطارد المسلح ، بل هو الإنسان المسلح القانص . في كلتا الحالتين ينتصر الإنسان في معركته مع الحيوان ، ولا يمكن للنص أن يكتمل هنا لسبب بسيط هو أنه يترك أنطباعاً بأن الخسارة محدودة ، ومقصورة على الحيوان وأن هناك فاثراً في كل الحالات هوالإنسان . ولذلك تأتى الشريحة الرابعة لتكمل مسار النص بإبراز المنتصر ، الإنسان ، في أبهى صوره قوة ومنعة وتسلحاً (كما كان مسلحاً في الشريحتين السابقتين ) وهو هنا لا يواجه الحيوان ، بل يواجه نظيراً له إنسانياً الحيوان جزء من قوته وسلاحه ، وتبدأ الشريحة بالركيزة البنيوبة نفسها : « والدهر لا يبقى على حدثانه → × » ، و (×) هنا هو بطل فذ ، تتوازن في صورته قوة الإنسان بقوة السلاح بقوة الحيوان (الفرس أنبى ) التي تحمله وتندفع به . والبطل الفذ الآن في ذروة الحيوية والقــوة يعتنق الكماة بضربة ويروغ من ضربهم . وفجأة يصدمه القدر بفارس سلفع يبرز خاطفاً ، لا يوصف بتفصيل البطل الأول بل بسرعة برق لامع يندفع على حصان (الذكر) . وهكذا لا يبرز إنسان واحد بل اثنان ، كأنهما امتداد للصيادين اللذين ربحا المعركتين السابقتين مع الحمار والثور . وتتجمد الحركة المندفعة لحظة ، وينتصب الفارسان وخيلاهما متقابلين ، كل واثق ببلائه ( كما كان الصياد في كل من الشريحتين السابقتين ) ، لكن الصوت الخارجي يعود بحس النذير وهاجس الموت (اليوم يوم أشنع ) ثم تستمر تنمية صورة المنعة والصلابة ،ويكتسب الفارسان بعداً أسطورياً إذ يلبسان درعين صنعهما داوود أو تبع ، ويبدوان فجأة متوازنين تماماً ، فالسلاح نفسه : كلمنهما يلبس الدرع المسرودة نفسها ، وفي كفه اليزنية الفاتكة نفسها ، والسيف الباتر نفسه ، يتوازنان في ذروة الحياة والقوة والمنعة والصلابة . ثم تنطلق الحركة التي تجمدت من جديد وتكون

حركة باهرة ، حركة متوازنة متعادلة متكافئة ، يستخدم فيها الفعل نفسه فى صيغة المثنى : كلاهما يفعلان الشىء ذاته، ويكتمل توازنهما التوازن الذى تم فى ذروة الحياة يغدو الآن توازناً فى ذروة الموت إذ يتخالسان نفسهما بطعنات تخترق الجسدين لا ترقع . ويتحول الصوت السارد فجأة من لحظة الحدث ليقف مبتعداً عنها محولا إياها إلى لحظة ماضية نائية ، إلى حكاية تسر د مرتين : كلاهما قد عاش عيشة ماجد وجنى العلاء ، لكن كل ذلك لم نجد أياً منها . فقد سقطا معاً فى هوة الموت (٢)

هكذا يسقط أيضاً الإنسان ، الذى بدا فى شريحتى الحمار والثور منتصراً ، فى هوة الموت ، يسقط بالطعنة نفسها ، السهم النافذ نفسه الذى كان قد وجهه إلى الحمار والأتن وإلى الثور . ولا يبقى تمة من منتصر . فالبطل الثانى المفاجى -كالبرق لا ينتصر ، بل يسقط هو أيضاً فى اللحظة نفسها . وتنتهى القصيدة بأشد أتماط الرؤيا يقينية فى الشعر الجاهلى ، لكنها يقينية سوداء ، لا تترك قبساً من حياة يشعر حتى بإمكانية هامشية للبقاء ، أو للتمتع بزهو النصر حتى لطرفة عين .

وكما بدأ النص بانهيار الإنسان أمام الموت (الشاعر الذى يفقد بنيه) رغم جهده فى المقاومة ، فإنه ينهى بانهيار الإنسان أمام الموت ، لكن بعد أن يكون قد مر بتجارب تضع اللاإنسانى فى مواجهة الموت وتكشف وحدة المصبر بينه وبين الإنسانى ، وبعد أن يكون قدخلق فسحة ينتصر الإنسان فيها فعسلا (الصياد) لكن ليعود فيرمى المنتصر بالسهم الذى رمى هو به ، فيسقط الجميع فى هوة الموت ، ويصمت النص دون أن يعود إلى الذات التى بدأ بها ، ذات الشاعر ، أو التجربة التى انطلق منها ، موت بنيه . يصمت لأنه قال كل ما عكن أن يقال ولا معنى لمزيد ، لا معنى لأنه (لاشىء ينفع ) ، ولو كان ثمة ما ينفع لكان النص قد استمر ليكتبه ويبرزه وعجده . لكن « لو أن شيئاً ينفع » «

لقد تمثلت تجربة الموت فى شريحة الشاعر الفردية فى <sub>ا</sub>موت بنيه وإحسسهالشخصى بأنه « لاحق مستتبع » ، وكان قد خاض معارك دفاع ضد الموت من أجل حماية بنيه ، لكن المنية أقبلت لا تدفع فاغتالتهم .

وبهذه الصورة تصبح الولادة والنسل عاجزين عن منح الاستمرارية والدمومة للإنسان ، وفى مقابل ذلك نرى أن السمة الأساسية التي تجمع بين أبطال الشرائح التالية هي أنهم جميعاً لم ينجبو انسلا . الحمار له جدائد أربع ، لكن ليس له أطفال ، والثور الذكر لا ينجب طفلا ، والفارسان دون أطفال ، وهم جميعاً يحوضون معارك لإنقاذ أنفسهم لا أبنائهم .

وبهذه الصورة ، تصل رؤيا القصيدة درجة عالية من الشمولية : فالإنسان فى وجه الموت مسحوق عاجز عن اكتساب البقاء لنفسه فيزيائياً ، وعاجز عن إكتساب الديمومة والاستمرارية عن طريق التوالد ، وبكل دلك تقف القصيدة فى رؤياها للوجود نقيضاً للرؤيا التى تنميها القصيدة المفتاح ، كما كنت قد أشرت سابقاً.

 $1 - \dot{V}$ 

¥4 •

وتتعمق شمولية القصيدة عن طريق خيط ضمنى آخر هو الحيط الذى يمتد عبر الشرائح الأربع مقدماً تجليات مختلفة لوضع الحياة فى مواجهة الموت .الشاعر فى الشرمحة الأولى ، أعزل لكن الفارسين فى الشريحة الأخيرة مدججان بالسلاح . والحمار يبدأ من سياق الحصب والدعة ، لكن الثور يبدأ من لحظة الرعب ، والمطاردة ، والشريحة الأولى والثانية تدوران حول صراع إنسان أعزل وحيوان أعزل سلاحه الوحيد الهرب ، أما الثالثة والرابعة فتدوران حول حيوان مطار د مسلح بقرنيه وإنسانين مهاجمين مسلحين بأسلحة الدمار والفتك . وهكذافأيا كان وضع الحي (أعزل ، آمن ، مطارد ، مهاجم ) فإنه عاجز عن الصمود فى وجه الموت المدمر .

هكذا تستسلم القصيدة لرؤياها الساحقة ، وتكون قد تحركت بين قطبين : قطب الاستفهام اليائس « أمن المنون وريبها تتوجع » وقطب التمي اليائس « لو

أن شيئاً ينفع » بعد أن نقشت نسيجها بالصيغ الوثوقية القطعية التي تؤكد اليقين الياثس « الدهر لا سبَّى على حدثانه → × » أياً كان ومهما كان .

يفقد النص أى قبس من الأمل ، من الرجاء ، أو من العزاء أو من السلوى . يفقد كل شىء لأن لا شىء ينفع . لكن إذا كان هذا الفقدان جلياً على صعيد تصورى ، على صعيد الرؤيا المتخللة ، فإن له بعداً آخر جوهرياً يتشكل على صعيد النص نفسه ، هو الحركة العجيبة التى يكملها النص من الداخل إلى الخارج ، من الذات إلى الآخر ، من الانفعال الفاجع ومرارة الدمع والقلق والسهاد إلى قرار الاستكانة الذى يتجلى فى صيغ إخبارية خالية تماماً من أى إنفعال » لو أن شيئاً ينفع » . أى أن القصيدة تتحرك على مسار متنام من التوتر إلى حل التوتر ، من الفجيعة التصورية والانفعالية إلى اليقين التصورى الهادىء ، عبر انتقالها من الذات إلى الحارج ومن رصد استجابات الذات إلى السرد القصصي ، ومن شخصية الفرد البطل إلى أبطال خارجيين لهم كينونتهم الخاصة .

وبهذه الحــركة ، وعلى هذا المسار ، تحل القصيدة أزمتها النفسية الانفعالية عن طريقين :

١ – كوننة التجربة : نقلها من الصعيد الفردى إلى الصعيد الكونى .

٢ – خرجنة التجربة : تحويلها من تجربة داخلية إلى تجربة خارجية .

وبكلا المكونين تشكل القصيدة نموذجاً باهراً لمحاور نمو النص الحاهلي هي بالضبط المحاور التي تتأسست عليها نصوص أخرى ، أناقشها في هذا البحث ، بدأت بالتوتر والزمنية وانتهت بالحركة المندفعة إلى الحار ج ، إلىالصحراء .

. \_ 4

تممثل الآليتان اللتان أشرت إلىهما أعلاه ، (كوننة التجربة وخرجنة التجربة ) خصائص تصورية بنيوية للفكر ، للذات ، للعقل ، للانفعال ، للإنسان فى الحياة الحاهلية ، وتؤديان وظيفة جوهرية فى هذا الوجود يصعب تسميتها بمصطلح دقيق وتحتاج إلىدراسات فى علم النفس الأدبى من جهة وعلم النفس العام من جهة أخرى . لكنى سأقترح أن لها سمة التكثيف والتصعيد والوصول بالتوتر إلى درجته القصوى

171 :

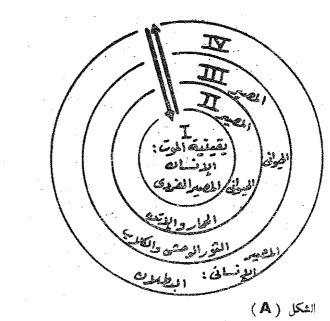
ثم تفريغه في العالم : العالم الحارجي الطبيعي والعالم الكلي الإنساني . وليست هذه الحصيصة عابرة ، بل إنها لجوهرية تنتمي إلى منابع أنطولوجية (وجودية) وأبستمولوجية (معرفية ) كما أنها تنتمي في اللحظة نفسها إلى مستويات تشـكل الببي الاجماعية والاقتصادية وبشكل خاص بنية السلطة ودور الفرد في المجتمع . ويسمح لنا هذا الإدراك بموضعة هذه الحصائص البنيوية للثقافة بإزاء الحصائص التي تمتلكها ثقافات أخرى في فترات تاريخية مختلفة . إن تجربة الموت في الثقافة الغربية المعاصرة ، مثلا ، هي قطعاً تجربة فردية تصل بعزلتها عن الآخر درجة فاجعة وتتجسد فرديتها فى تلاشى كلا الآليتين وبشكل خاص كوننة التجربة ى الكتابات المعاصرة عن الموت . كأن الإنسان المعاصر قد بلغ بعزلته درجة لم تعد حي التجربة الإنسانية الشاملة الرئيسية – الموت – تجربة مشتركة بينه وبين الآخرين . إن موت أم غريب كامو (٤) مثلا موت فردى معزول حتى الفاجعة . وليس ثمة من شك في أن الدلالات العميقة لانعدام كوننة التجربة تنبع من ، وترتبط بالببى الاجماعية والاقتصادية والسياسية من جهة وتموت الله بعبارة نيتشه ، وموت الإنسان ، بعبارة فوكو ، من جهة أخرى . ويمكن إضاءة الأطروحة المقدمة هنا بالإشارة إلى دراسة لوسيان جولدمان لدور الفرد في المحتمع الغربي المعاصر وتجليه في بنية الرواية الحديثة (٥) .

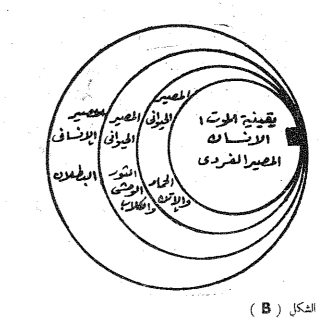
-1\*

إضافة إلى هاتين الخصيصتين التصورتين ، تمتلك بنية القصيدة من النمط المدروس هنا خصيصة جوهرية أخرى تتجلى على مستوى التشكيل ، هى أن ثمة تعارضاً ، من نمط ما ، بين نمو القصيدة « المنطق » وبين نموها التصورى والنفسى . فالقصيدة تبدأ من زمن التفتت والانهيار والتوتر متجهة إلى الحارج أو إلى الكونية مفرغة بذلك شحنتها الانفعالية الحادة فى تجسدات فيزيائية خارجية ومكملة مساراً عكن أن يوصف بأنه دائرى لأنه يؤدى إلى إغلاق الدائرة الانفعالية . أما على صعيد تشكيلها فإن القصيدة تتحرك على مسار أفى يبتى ، فى نهايته ، مفتوحاً دون أن تعود إلى نقطة انطلاقها الأولى لتربط بين المسار الذى تحركت فيه وبين غائيته الأساسية الى تحددت بطبيعة الحركة الأولى، وبقاء البنية مفتوحة عنحها أمتداداً زمنياً وتجريبياً غائياً يحيل النص بأكرام إلى علاقة جدلية بين الحضور،

الغياب . ذلك أن بالإمكان فى مثل نص أبى ذؤيب الاستمرار فى إضافة شرائح جديدة ذات « مضامين » مختلفة لكنها تمتلك الوظيفة نفسها التى امتلكتها الشرائح المثبتة فى النص فعلا ، وهى تعميق الرؤيا وتصعيدهاوتأكيد يقينيتها . أى أن النص يفتح نفسه لاحتمالات النمو بانجاه مزيد من الكونية والخارجية ، فى اللحظة التى ينقطع فيها تماماً ، متحولا إلى توتر دائم بين الانقطاع والاستمرارية . وحين نموضع هذا النمط من البنية ، بإزاء نصوصحديثة ، نرى فرقاً جوهرياً يتمثل فى أن النص الحديث كثيراً ما يكمل دائرته « المنطقية » والتشكيلية بالعودة إلى نقطة البدء لربط المسار الخارجى للنص بها ، أى لإحكام الحدل المنطقي الذى يتأسس عليه النص . أما فى ذروة الاتجاهات الحديثة فإن بنية النص تعود إلى الانفتاح ليه النص . أما فى ذروة الاتجاهات الحديثة فإن بنية النص تعود إلى الانفتاح لي طرقه فى المستقبل .

ممكن بلورة قصيدة أبى ذؤبب فيزيائياً فى سلسلة من الدوائر المفتوحة التى تشكل حركة واحدة ، ذات شرائح أربع . ويكشف ذلك فوراً عن الفرق بين هذه البنية وبنيتى القصيدة – المفتاح والقصيدةالشبقية . وهذا بحد ذاته إفصاح بليغ عن التعارض الجذرى بين الرؤى التى تجسدها القصائد الثلاث . و ممكن للدوائر أن ترتب بالشكل (A) حيث تكون الأولى مفتوحة على كل من الدوائر الثلاث الأخرى ، كما عكن أن ترتب بالشكل (B) الأكثر إفصاحاً وإظهاراً للماز بين القصيدة والقصيدتين السابقتين ، إذ تنبع جميع الدوائرمن مركز واحد وتلتقى جميعاً فى نقطة واحدة هى « والدهر لا يبقى على حدثانه » .





« أبعــد جــرى البرارى و تطوًا في أســـند رأسى فی باطن الثر ی أنام السينين الآتية » . . « جلجامش » « کأنی لم أرکب جــواداً ولم أقسل

la contra

دای لم ار دب مجمدوادا ولم أقسل لحیسلی کری کرة بعسد إجفسال ولم أربأ الزق الروی للسذة ولم أتبطن کاعباً ذات خلخال » . . امرؤ القيس الفصل الرابع

البنية وحيدة الشريحة ذات التيار وحيد البعد طواف امرىء القيس : عبثية الفعل ونعمة الاياب 8

## امرؤ القيس : يقينية الموت في ( ب وش )

إذا كانت عينية أبى ذؤيب برؤياها اليقينية لحتمية الموت وأنهيار قوى الحيوية في وجهه قد تشكلت في بنية متعددة الشرائح ، ناقلة التجربة الفردية إلى مستويات كونية وخارجية تمنحها درجة أسمى من المحسوسية والنهائية ، فإن هذه الرؤيا عينها متجسد في نصوص أخرى في بنية وحيدة الشريحة لا تنتشر انتشار نص أبي ذؤيب وتنفتح على العالم الخارجي بل تتشرنتي ضمن نفسها بقتامة تحجب حتى تجسدات قوى الحيوية فى الوجود الإنسانى . وبين أبرز النصوص تجسيداً لهذه الرؤيا ، فى هذا النمط من البنية ، قصيدة امرىء القيس « أرانا موضعين لأمر غيب » (MR 2) التي تحقق النقلة إلى مستوى الكونى بصورة محدودة دون أن تنقل محور حركتها إلى مستوى الخارجي ، مانحة نفسها للوجود الفردى بصورة شبه مطلقة ، ومشكلة وهم حركة مضادة مجهضة سلفاً لأنها ترصد فى إطار تدعيم الحجة على سلامة الرؤيا ويقينيتها وبوصفها ماضياً اكتملت دلالات عبثيته ، لا مستقبلا متعدد الاحتمالات . فامرؤ القيس لا يبدأ من حتمية الموت ليبتعث قوى الحيوية التي تسمح بتجاوز التوتر وإحداث توازن انفعالى ورؤيوى ، بل يبدأ من حتمية الموت اليقول : لا شيء بجدى حتى قوى الحيوية نفسها ، فلقد امتلكت هذه القوى جميعها لكنها لم تؤد إلى تغيير في الصورة بل عمقت يقينية النهاية المدمرة . ويستحق هذا النص ، القصير نسبياً ، دراسة دقيقة لذاته أولا ولأنه ، ثانياً ، نخلق نمو ذجاً لينية متميزة ينبغي أن تكتنه وتحدد مكوناتها بجلاء .

۱ – أرانا مُوضِعين لأَمْسرِ غَيْسب ، ونسَحر بالطعام ، وبِالتسراب
 ۲ – عَصافيرٌ ، وذُبَّسانٌ ، ودودٌ ، وأَجْرَأُ من مُجَلِّحة اللَّئساب
 ۳ – وكُلُ مَكارم الأَخلاق صارت إليْه همتى ، وَبسه اكتسابن
 ۶ – فبَعْض اللَّوْم عاذلتى فسإنَّى سَتكفينى التجارِبُ ، وانتسابى
 ۶ – إلى عرْق الثرى وشجَتْ عُرُوق وهسذا المَوتُ يَسْلُبُنى شبابي المُ

۲ - ونفسى ،سوف يَسْلُبُها ، وجرمى ،
۷ - ألسم أنض المطى بحُسل خسرق
۸ - وأركب فى اللُّهام المَجْر ، حَسى
۹ - وقسد طوَّفتُ نى الآفساق ، حتى
۹ - أبعد الحارث ، الملك ، بن عمرو
۱۰ - أبعد الحارث ، الملك ، بن عمرو
۱۱ - أرجًى ، من صُرُوف ، الدهر ، لينا
۱۲ - وأعلم أننى ، عما قسريب ،
۱۳ - كما لاق أبى حُجْر ، وجَدتى ،

но **— 1** 

تتكون بنية القصيدة من أربع حركات فى الزمن تتجسد كل منها فى جملة لغوية ذات تركيب متميز ، ويشترك عدد من الجمل فى صيغة تركيبية واحدة ، مما يؤدى إلى تشكل ثنائية ضدية أساسية على صعيد طبيعة الجمل ، تتحرك على مستوى : الجملة الإنشائية الخبرية / الجملة الاستفهامية . ويتداخل طرفا الثنائية، على صعيد البنية الدلالية ، فى مفاصل جذرية الأهمية ترتبط بالجملة الأصلية بطريقة متميزة محددة هى العطف المزاح عن مسار العطف والمستخدم بطريقة تكشف أن جوهر الجملة الاستفهامية ليس الاستفهام ، بل التقرير .

فيُلحقُنبي ، وَشديكاً ، بالتَّرَاب

أَمَقٌ الطُّول ، لَدُّسَاع ، السراب

أنال مَآكل القُحم الرِّغساب

رضيتٌ ، من الغنيمة ، بالإِياب

وبَعَدْ الخيْرِ حُجْر ، ذي القِباب

ولم تَغْفُل عَن الصَّمِّ الهِضاب ؟

سأنشب في شبا ظْفر ونساب

وَلا أَنسَى قَتْيَلا بِالْكُلاب

أما الحمل الخبرية فهى : « أرانا موضعين . . . . . . » حتى نهاية البيت ٢ « وقد طوفت فى الآفــاق » البيت ٩ . « وأعلم أننى عما قليـــل » حتى نهاية البيت ١٣ وأما الحملتان الاستفهاميتان فهما : « ألم أنض المــطــى » . . . ( البيتان ٧ ، ٨ )

« أبعد الحارث – أرجى » . . . ( البيتان ١٠ ، ١١)

وتقع إحدى الحملتين اللتين يزاح فهما العطف عن مساره في نهاية جملة الاستفهام الأولى، وتقع الثانية بعد جملة الاستفهام الثانية : إذ تأتى بالأولى بعد البيتين (٧ ، ٨) ناقلة مسار القصيدة من الاستفهام (ألم أنص – ألم أركب) إلى التقرير (وقد طوفت). ويوحى عطف جملة « طوفت » على جملة الاستفهام بأن مضمون الجملة الاستفهامية (ألم أنض – ألم أركب) ليس استفهامياً بل إحبارى.

فالشاعر في الواقع يقول : " لقـــد أنضيت المطى . . . . . ولقد ركبت المهـــام . . . . . ولقد ركبت اللهـــام . . . . . . و

والجملة المزاحة الثانية هى جملة (وأعلم أنى . . .) التى ترد بعد الجملة الاستفهامية (أبعد الحارث أرجى ايناً) وتشعر أن مضمون هذه الجملة مضمون إخبارى لا استفهامى . فالشاعر فى الواقع يقول : «لست أرجى من صروف الدهر ليناً بعد الحارث . . . . وأنا أعلم أنى سأنشب فى شبا ظفر وناب عما قليل وألاق ما لاقاه أبى وجدى . . . . . . (وستناقش الدلالة البنيوية لهاذا التغير فى أنماط الجمل فى فقرة لاحقة ) .

نتحرك الجملة الإخبارية الأولى على عدد من المستويات الزمنية . فهى تبدأ فى اللحظة الزمنية (A) ، وهى اللحظة الحاضرة ، حيث يعرض الشاعر رؤياه للوجود الإنسانى عن طريق ثنائيات ضدية عميقة ، فهو يرى الإنسان فى حركته المتسارعة نحو غياهب الموت ، ومع ذلك يظل الإنسان مسحوراً بالطعام والشراب ، بالنشاط الفيزيائى المادى الذى يحقق غرضاً واحداً هو الحفاظ على الحياة : الإنسان مسرع نحو الموت فى مسار ممارسته الحياتية العادية ، وتبرز صورة الإنسان أيضاً من خلال صور العصافير والذبان والدود ، بتدرج واضح من القوى إلى الضعيف، من ذى الجناح إلى عدم الجناج ، مروراً بالوسيط ( طيور – حشرات طائرة - حشرات لا تطبر ) .

لكن الإنسان رغم ضآلته هذه وضحفه يندفع إلى الحياة اندفاع الذئاب الجائعة فى جرأتها وطلبها للقوات . تكتمل صورة الانسان هكذا : حشرة تولغ فى الممارسات البيولوجية التى لا ترتفع عن ممارسات الحشرات الضعيفة ، ومع

\*\*\*

ذلك فهو نهم للحياة مندفع إليها ، مع أن مسار حياته الأصلى مسار متسارع باتجاه الموت : غيب الغيوب ، أى أن الوجود الإنسانى يتحرك فى رؤيا القصيدة على مسارين يشكلان ثنائية ضدية : مسار الزمن المطلق ( وهو مسار باتجاه الغيب ــ الموت ومسار اللحظة الحاضرة ( وهو مسار حشرى محاول التمسك بالحياة ) . لكن بين المسارين توسطاً واضحاً ، إذ أن كليهما فى الواقع يرتبط بالحسد، لأن الجسد هو الذى مموت ، وهو الذى ممار سالفاعلية البيولوجية التى تتمسك بالحياة . ويبرز بهذا التوسط غياب أى حساسية ميتافيز بقية فى رؤيا القصيدة لإمكانية الحركة الإنسانية وهى تتجه ، على صعيد روحى مثلا ، إلى تجاوز الموت

1 - 1

فى اللحظة الزمنية (A) تنشأ ارتدادة إلى الماضى لتلخص مسار حياة الشاعر، فى أوضاع تمثل وجهاً نقيضاً لمارسات الإنسان ، كما وصفت فى (۱، ۲) . فالشاعر لم يحى على هذا المستوى البيولوجى فقط ، بل إنه سعى وجاهد وصارع فى حياته ، فى ماضيه كله الممتد إلى اللحظة (A) ، ليحقق ما يريد تحقيقه عن طريق القيم والبحث والبطولة . فهو يمتلك مكارم الأخلاق ، وهى دافع مسعاه وسلاحه م

فى البيت الرابع يدخل الآخر القصيدة فى صورة العاذلة التى تعذل : وهى تعدل بسبب الرؤيا التى يعبر عنها الشاعر ، بسبب إيمانه المطلق بعبنية الوجود الإنسانى . وهو يرد على العاذلة بقوله : « لا تعذلى بهذا الوقوف ، وخفنى من عذلك ، ذلك أن الرؤيا التى أصورها ليست إعتباطية أو عارضة وإنما هى رؤيا جوهرية لها صفة الدعومة فى صحتها (إستخدام السين يغطى المستقبل كما تغطى الجملة كلها الماضى والحاضر) ، وقد نبعت من طريقين بجعلانها شاملة : الأول هو التجربة الفردية ، تجربتى ، بل التجارب الكثيرة المتنوعة التى عشتها ، والثانى هو ما أراه من مصير الذين انتسب إليهم مباشرة (عائلتى ) وبصورة غير مباشرة ( الجنس البشرى كله ) ».

- ۲

هكذا تشكل القصيدة محورين لحركتها : محور التجربة الفردية، ومحور التجربة

الإنسانية الشاملة . وتنمو حول هذين المحورين منميّية كلا منهما إلى صورة متكاملة تؤكد الدلالة النهائية لصورة المحور الثانى ، فهما بذلك يشكلان ثنائية ضدية العلاقة بين طرفيها علاقة تأكيد وتنام .

تعود القصيدة إلى الجملة الإخبارية والصيغة التركيبية التى تتضمن اللحظة الحاضرة الممتدة إلى الماضى ، أو بالعكس ، إلى اللحظة الماضية الممتدة إلى الحاضر. وتكتمل الجملة الإخبارية فى بيتين مجسدان الإدراك العميق النهائى لحتمية الموتت وإطلاقه . ذلك أن الشاعر محس أن عروقه موشوجة إلى عروق التراب ، وإنه من تراب وإلى تراب يعود ، فى سلسلة من التعابير التى تجسد رعبه الداخلى من الموت ويقينه المطلق بحلوله : « فهذا الموت يسلبنى شبابى ، ثم يسلبنى نفسى ، ثم جرمى ، ويحولنى إلى تراب من جديد » .

وفى هذا التسلسل دلالة عميقة تربط القصيدة بالتجربة الكلية للشاعر كما برزت فى معلقته . أول ما يسلبه الموت هو شبابه لأن لحظة الشباب هى لحظة الحيوية ، لحظة الذروة فى حياة الإنسان ، واستلابها هو الرعب الأعظم ، ثم تسلب النفس وعالم الشعور والانفعالات ، ثم يحل الموت دالحسد المهـ لك ويتحول الكل إلى تراب .

- ٣

تكتمل ، إذن ، الرؤيا القائمة وتصبح بنية متواشجة تنضح بالسوداوية واليأس المطبق . مكارم الأخلاق ، كالطعام والشراب ، لم تنجح فى ننى الحقيقة المطلقة : الموت ، وتنتقل القصيدة من الحملة الإخبارية إلى هذا الاستفهام ذى المضمون اليائس الإخبارى كأنها ، ضمنياً ، ترد على سلسلة من الاعتر اضات التى قد يوجهها الآخر . وتأتى الحملة الاستفهامية لتجسيد لحظات الحيوية النابضة قوة وعنفواناً وشباباً، لتقرر أنه حتى هذه اللحظات ، وحتى البحث الدؤوب عن المجد والعظمة ، لاتستطيع أن تمنح الوجود الإنسانى أى معنى أو تنفى عبثيته . «ماذا تريدين ؟ » يقول الشاعر « أن أنضى المطى عبر أقسى معابر الدنيا باحثاً عن معنى ، عن مجد . عن طريقة للهرب من الحقيقة المطلقة ؟ أن أركب فى جيوش جرارة لأنال المغانم الكثيرة ؟ أن أكتسب حجداً معنوياً ومجداً مادياً؟ لقد فعلت . لكن هذا لم يغير

شيئاً . لا شيء يغير الحقيقة المطلقة . بعد كل ما فعلت ، جاءت لحظة الإدراك المذهلة ، الإدراك العميق المأساوى ، لكون طوافى عبثاً ، وبحثى عبثاً ، وغنائمى عبثاً ، آنها تهاوى القلب ، وعدت أجرجر إدراكى المأساوى بشعور كاسح بأن ذروة الغنيمة هى مجرد الإياب . أن أعود إلى نقطة البدء بهذا البقين النهائى بعبثية كل محاولة إنسانية لتجاوز الموت أو لإعطاء الحياة معنى ».

بهذه الحركة تؤكد القصيدة بعدها الأول : أن التجربة الفردية تكفى للمتدليل على صدق الرؤيا الأساسية التى تجسدها ، لكنها ، رغم ذلك ، تنتقل إلى تأكيد البعد الآخر وهو بعد التجربة الإنسانية الشاملة ، بادئة بجملة استفهامية أخرى تتألف من البيتين « أبعد الحارث / أرجى » . لقد فنى الملك الحارث بن عمرو كما فنى حجر ذو القباب ، رغم أنهما امتلكا بعدى الخلود المكنين نظرياً :

الأول كان ملكاً، والثانى ملكاً ضرب قبابه فى الأرض مجذراً وجوده فيها، معطياً إياه صفة من الديمومة . لكنهما تهاويا وذهبا . ويتأكد أن مضمون الجملة الاستفهامية مضمون إخبارى فى صيغة العطف التى تتلو البيتين، إذ يؤكد الشاعر : « وأعلم أنى سأسقط مثلهما فى بئر الموت وتنشب أظافره فى ، كما سقط جدى وأبى وقتلى آخرون » .

1 - 1

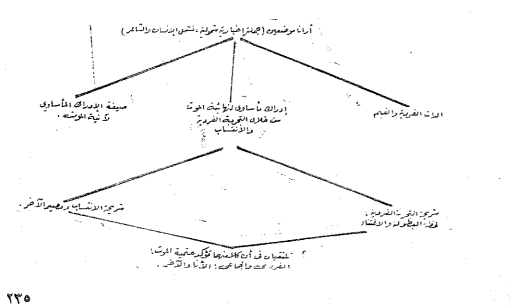
مكذا تؤكد القصيدة رؤياها القائمة ، رؤيا حتمية الموت ونهائية وعبث الوجود الإنسانى ، عبث المحاولات التى يقوم بها الإنسان ، سواء أكان ذلك على صعيد مادى أو على صعيد معنوى ، كل شىء فان وقبض الريح ، كما أكدت مزامير داود ، وكما أكدت الفلسفة الوجودية المعاصرة فى تجليها الأسمى عند ألبسير كامى .

القصيدة إذن تنتمى إلى نمط « التيار وحيد البعد » ، وهى تتراوح بين الشريحة الوحيدة والشرائح المتعددة . تبدأ بتطوير شريحة الحيوية ، لكنها سرعان ما تتوقف ، لأن الإدراك الأساسى المسيطر هو أن لحظة الحيوية لا تجدى هى أيضاً.

ومن هذا هذا القلق الشكلى على صعيد صيغة الجملة ، كل جملة تنكون فى صيغة سؤال جديد محتمل الإجابة بالنفى والإنجاب ، لكنها تفرغ من مدلولها الاحتمال هذا فوراً بورود جملة تالية ترتبط بها بحرف العطف ، مضمونها إخبارى ، تؤكد إن السؤال لا محتمل إجابتين ، وهذه خصيصة أساسية لبنية القصيدة ، ومن الدال والشيق أن الظاهرة تنكر ربالصورة نفسها ، وعلى مسافات محددة فى بنية القصيدة، بالترتيب التالى (حيث تشهر × إلى الانقلاب إلى الجملة الإخبارة ( V / N × ۱۰ / ۱۲ × ) .

مجلو هذا التحليل البنيوى إذن كون القصيدة تتمحور حول إدراك جذرى عميق لحتمية الموت ونهائيته ، ولفظه « تتمحور » تختار هنا بدقة ، لأن الجملة التى نجســد هذا الإدراك تحتل فى الواقع حيز المحور فى القصيدة أى البيتين (٥ – ٢) :

إلى عسرق الثرى وشجت عروقى وهذا الموت يسلبنى شسبابى ونفسى سسوف يسلبها وجرمى فيلحقنى وشسيكاً بالستراب ثم ينقسم الجزء السفلى منالقصيدة إلى حركتين متوازيتين تشغل الأولى ٣ أبيات والثانية ٤ أبيات . هكذا يمكن أن نمثل التركيب الهيكلى للقصسيدة بمخطط تفريعى لسه الشكل :



تتكون البنية الموصوفة سابقاً من نسيج من العلاقات المتشابكة الدالة التى تنجسد عبر ها الرؤيا العميقة التى تطرحها القصيدة وتكتسب البنية القدرة على التوحيد المطلق بين التجربة الفردية والمصبر الجاعى عن طريق استخدام ساسلة من الصور والبنى اللغوية الدقيقة ، كما سأحاول أن أوضح الآن .

تمثل القصيدة عدداً من الثنائيات الضدية أولها الأنا ـــ الآخر . الأنا هى الذات فى إدراكها المأساوى لحتمية الموت وحضوره الأبدى ، والآخر يتخذ صوراً ثلاثاً . ومجموعة العلاقات بينالأنا والآخر تستنفذ العلاقات المكنة كلها وتمنح القصيدة طابعاً شمولياً يغنى شمولية التجربة ، فالآخر هو :

۱ – الآخرون : الجنس البشرى ، والأنا جزء منه .

٢ – الآخرون : العائلة المباشرة ، والأنا جزء منها .

٣ – النقيض المجسد لرؤيا مغايرة ، ويتجلى فى صورة العاذلة .

فالأنا جزء من الوجود الإنسانى فى موقفه الضدى العميق من الوجود : الحركة المسرعة باتجاه غياهب الموت ، والانسحار ، رغم ذلك ، بالممارسات الجسدية اليومية للحفاظ على الحياة بأدنى أشكالها : الشكل البيولوجى ، والأنا تتميز بارتفاعها فوق هذا المستوى البيولوجى إلى مستوى القيم والتحلى بمكارم الأخسلاق باعتبارها إمكانية للخلاص ، لكن كون الأنا جزءاً من العلاقة رقم (٢) يضعها فى سياق محاصر حصاراً مطلقاً بمصبر الإنسان . فالآخرون فى العلاقة رقم (٢) ارتفعوا هم أيضاً عن المستوى البيولوجى وامتلكو االقيم ومكارم الأخلاق قبل الأنا . ومن هنا دلالة التركيب « الحارث الملك بن عمرو » ، لأن صفته الأساسية النابعة من الاسم « الحارث » ترتبط بالحصب والعطاء والتجدد المتضمنة فى فعل ترتبط بالسيطرة ومكارم الأخلاق والعزة وتحقيق الذات والحبد ، وصفته الثالثة ترتبط بالسيطرة ومكارم الأخلاق والعزة وتحقيق الذات والحبد ، وصفته الثالثة ترتبط بالسيطرة ومكارم الأخلاق والعزة وتحقيق الذات والحبد ، في نصفين ، أيضاً تكتسب الاسم « الحجر حجر ذى القباب » دلالة أعمق من بجرد كونه

ثم أن الصفة الأساسية لحجر هى أنه « ذو قباب » ، واختيار القباب خلق لعالم من التجذر والثبات والقوة ، عالم من الكرم والعطاءوالوفرة ، وعالم من الصراع لتأكيد الدعومة . لكنه هو أيضاً يتهاوى ويسقط فريسة للموت .

وحين تعود القصيدة إلى ذكر الآخر من النمط (٢) فإنها توسع شموليته بأن تذكر « أبى حجر وجدى » ، وهما ذاتان محددتان ارتباطهما بالشاعر واضح عن طريق الدم والنسب ، ثم تضيف إليهما ، بصيغة النكرة « قتيلا بالكلاب » ، ورغم الشروح اللغوية فإن دلالة « قتيلا »لا تنبع من إشارتها إلى ذات محددة ، بل من شموليتها المتضمنة فى صيغة التنكبر . أى أن الشاعر هنا عنع الآخر طبيعة شمولية عن طريق تقديم نمو ذجية : الدات المحددة الحاصة – الذات المطلقة – الإنسان (أى قتيل) .

أما فى العلاقة (٣) فإن الآخر ممثل نقيض الذات ، مستوى القيم الحماعية التى تنكر على الذات الفردية إممانها مهذه الرؤيا القاتمة للموت والحياة ، وممثل الآخر هنا منطق العقلنة والوجود الحماعى ، إلا أن الشاعر يرفض المنطق الجماع ليؤكد الرؤيا الفردية عن طريق التجربة الشخصية والمصبر الحماعى أى أنه يرفض المنطق الحماعى بلغته الحاصة ، باستقراء مصبر الحماعة ، مصبر التنظيم المجتمعى ومن حققوا المكارم وتبوءوا الملك وقادو الحماعة .

1 - 0

وتتحرك القصيدة فى سياق ثنائية ضدية أخرى هى الحركة / الثبات . كل حركة فى القصيدة هى حركة باتجاه تأكيد الثبات ، ثبات الإنسان فى سياق الموت وعجزه عن اختراقه . الحركة الأولى« مسرعين » هى حركة باتجاه الموت . والحركة المتضمنة فى الأفعال « يسلب / يلحق » هى أيضاً حركة باتجاه الفناء والموت ، ولعل أبرز الحركات التى تؤكد حتمية الموت هى الحركة الأكثر حدة ( ألم أنض / أركب ) ، وتكتسب هذه الحركة دلالاتها من علاقاتها بالحركة موضوعين لأمر غيب « ، ذلك أن صورة الشاعر وقد أنضى المطى » بكل خرق ( الترابط بين الحرق والتمزيق والتدمير ) « أمق الطول » تأكيد للبعد المنها لهذه الحركة . كأن الإنسان يسمر فى نفق للموت .

ثم تأتى « لماع السراب » التي تنضح بإشعاعات عجيبة في قدرتها على إضاءة القصيدة . فهي ، من جهة ، تخلق عنصر الضوء / الارتواء ، لكنها تؤكد عبنية المعنصر وأنه حين بتحلى على حقيقته يتجلى في صورة العبث المطلقوالخديعة، إذ أن الإنسان ينشد إلى لمعان السراب مؤهلا الوصول إلى الماء ، ثم يكتشف سرابيته تماماً كما يكتشف الشاعر ، بعد رحلاته الطويلة وتجاربه الكثبرة ، أن محاولة إعطاء الحياة معنى وتجاوز الموت محاولة سرابية . كذلك ترتبط « لماع [السراب » ، لقدرتها علىسحر الإنسان ، بالحركة الأولى في القصيدة « ونسحر بالطعام وبالشرأب » وتنبع من هذاالتر ابط إضاءة متبادلة: إذ أن الطعام والشراب يصبحان هما أيضاً مرابين . في صورة « الركب في اللهام المجر » تنشأ أيضاً هذه العلاقات الداخلية ، ترتبط اللهام ( الالتهام ) بالطعام في البيت الأول ، وترتبط « لأنال مآكل » بـــ « نسحر بالطعام » ، وترتبط « القحم الرغاب » بصورة الذئاب المجلحة . هكذا تصبح الجملة « ألم أنض / أركب » تجسداً جزئياً في الأنا للحقيقة الشمولية التي قررها البيتان الأول والثاني عنالوجود الإنسـاني وبالطريقة نفسها تصبح حركة الطواف سهماً يتجه إلى الخيبة والإدراك المأساوى لعبثية الوجود الإنسانى فتكون ترامياً علىالظفر بالعودة في حركة معاكسة تلغيها. وتصبح الحركة المتضمنة في الفعل « لاقي » الحركة المطلقة في تجسيدها للمصبر المأساوى لمسار الوجود الإنسانى كله .

أما طرف الثنائية (الثبات) فهو الوجود فى وضع ارتباط لا تنفك عراه الموت. وأجلى صوره هى الصورة النمطية « إلى عرق الثرى وشجت عروقى » ، وفى نسبة الفعل « وشج » إلى العروق ، دون صيغة المجهول، ذروة لهذا التلاحم المطلق بين الإنسان والتراب ، الإنسان والموت .

تعود صورة الثبات هذه للبروز فى « ذىالقباب » و « الصم الهضاب » رتكتسب صلابة نهائية أبدية .

تتجسد ثنائية الحركة / الثبات في توزيع صيغة الأفعال والصفات في القصيدة ، الذي يتخذ الشكل التالي :

حقم الأفعمال : ستكفيدي صارت فسيسحو س\_أنشب وشيجت يسلبي - يسلبي ألم أنهض – ألم أركب بلحقب طو فت (حتى أنال) ا ولا أنسى رضيت (أ) أرجى ً لم تفعــل أعــلم

ويلاحظ هنا أن الأفعال كلها (والفعل فى أساسه حركة فى الزمن) ترتبط بسياق الإدراك العميق لحتمية الموت وسيطرته المطلقة على حياة الإنسان . كما يلاحظ أن الأفعال تنبع من : ١ – المحظة الحاضرة ، ٢ – الزمن الماضى ، وأن المستقبل غائب غياباً باهراً ولا يحضر إلا فى فعلين الأول منهما يؤكدصدق الرؤيا القائمة ، والثانى يؤكد حتمية الوقوع فريسة الموت .

قبل أن أنهى مناقشة الأفعال ، تنبغى الإشارة إلى خصيصة لها مهمة ، هى أن الأفعال المنسوبة إلى الإنسان فى علاقته بالموت أفعال لازمة (الفعل المتضمن فى موضعين ، وشجت / سأنشب / لاقى ) ، وأن الأف عال المنسوبة إلى الموت متعدية (يسلبنى / يسلبنى / يلحقنى ) باستئناء لم تغفل . وهكذا تشكل الأفعال سياقاً مغلقاً يتجه الإنسان فيه إلى الموت ويتجه الموت فيه إلى الإنسان ، وتؤكد هذه الصورة العجيبة حتمية الموت إذ لا مفر من لحظة لقاء بين حركتين تتجه كل منهما نحو الأخرى .

و يمكن أن نرى فى صيغة الأفعال ذاتها ونسبتهاإلى فاعل معين تجسيداً للرؤيا الأساسيَّة للقصيدة . فالأفعال تتوزع فى ثلاث مجموعات :

ا – الأولى تصور وجود الإنسان ، وهو وجود موشوج بالتراب .

٢ – الثانية تصور حركة الإنسان → وحركته تنتهى بالموت .

٣ -- الثالثة تصور حركة الموت --> وهي تتجه إلى سلب الإنسان وتحويله إلى تراب .

<u>۲۳۸</u>

وأما الصفات فإن دلالالتها ، رغم تعددها ، ترتبط بثبات الإنسان في سياق الموت أو باتجاهه إليه (موضعين → قتيل) .

كما تجسد بنية الألفاظ ذات الدلالات الزمنية الاتجاه نفسه نحو الموت . سوف / وشيكا/عما قليل / السين : وهى حركة متتابعة تتطور من الأبطأ إلى الأسرع ، ومن الأبعد زمنياً إلى الأقرب زمنياً ( تبدأ بسوف وتنتهى بالسين ، وبينهما « وشيكا » ثم « عما قليل » ) قبل أن تعود القصيدة إلى اللحظة الحاضرة التى تكمل دائرتها ، وهى « ولا أنسى » و تتم التسلسل الطبيعى « سأنشب » بصورة « قتيل » فعلية . وهى « ولا أنسى » و تتم التسلسل الطبيعى « سأنشب » بصورة « قتيل » فعلية . الغيب المجهول ، بفعل قتل صريح : « ولا أنسى قتيلا « بالكلاب » ، وهى بذلك تتحرك بين طرفى ثنائية ضدية أساسية تمنحها دلالاتها النهائية هى : المجهول / المعلوم / آلحركة / الثبات / اللاإدراك / الإدراك الجماعى ( أرانا) / الفردى ذو الدلالة الجماعة ( قتيلا = نكرة مقصودة ) .

- 1

تستحق ظاهرة الثنائيات دراسة خاصة تكتنه أبعادها الكلية فى ضوء ما أكدته الفصول السابقة ، ذلك أن الثنائيات والثنائيات الضدية تطغى على النمط (ب م ش) طغيانا عميق الدلالة ، لأن (ب م ش) تنمو وتتحرك فى سياق رؤيا ضدية للزمن والموت : الزمن الخالق / الزمن المفنى .

وصحة الفرضية المطورة فى وصف ( ب م ش ) تفتر ض أن تكون (MR 2) ، بو صفها بنية وحيدة الشريحة ، تجسد تياراً وحيد البعد ، أقل تمحوراً حول الثنائيات الضدية من ( ب م ش ) .

وتشكل دراسة (MR2) في الواقع امحتانا عمليا لصحة الفرضية المطروحة

تجلو بنية الحركة الأولى فى القصيدة (١ – ٦) صدورها عن رؤيا وثوقية مائية بحتمية الموت وقدرته الكاسحة على التدمير ، وينتفى نبض الحياة فى هـــذه الرؤيا الجذرية ، ولذلك يتوقع أن تقل الثنائيات الضدية فى بنيتها الداخلية، ويكشف تحليل الحركة تحقق هذا التوقع : فليس هناك من ثنائية ضدية واحدة على صعيد

الموت / الحياة فى الحركة كلها ، فالموت هو القوة الطاغية الوحيدة ، وحيث تبرز ثنائية ضدية فإنها لا ترتبط بمضمون الرؤيا الجوهرية للموت ، بل بمعاينة الشاعر للموقف الإنسانى فى مواجهة الحقيقة الكلية : حقيقة الموت ، هكذا تتشكل ثنائيات حول محور الإنسان فان – لكنه مع ذلك يتشبث بالحياة كأنه يتعامى عن الحقيقة ، وإنه لعميق الدلالة أن الثنائيات التى تتشكل على المستوى اللغوى للقصيدة لها خصيصة بارزة هى أن فاعلية طرفها فى بنية القصيدة ليست فاعلية تضاد بل فاعلية تكاملية ، كما هو جلى فى الثنائيات :

> ١ ـــ الطعام / الشراب . ٢ ـــ همة / الكتســـاب . ٣ ـــ التجارب / الأنتســاب .

> > ع \_ نفس / جرم .

وهناك ثنائية وحيدة علاقة طرفها علاقة ضدية ، هى الثنائية عصافير / ذبان ، دود / ذئاب ، وهى ترد فى سياقه معاينة الوجود الإنسانى ، لا فى سياق الرؤيا الفردية للموت وطبيعته وعلاقته بالحيساة .

تؤكد الحركة الثانية ما تجلى فى الحركة الأولى من ملامح ، بل إن دلالتها لأعمق لأنها ، على المستوى السطحى ، تجسد لحظة البطولة التى تمثل الحركة النقيضة فى القصيدة لكنها ، على المستوى العميق ، تأتى لتؤكد رؤيا القصيدة : حتمية الموت وعبثية السعى الإنسانى ، فهى لحظة بطولة مجهضة فارغة من دلالات البطولة ( قارن بلحظة البطولة فى معلقة عنترة مثلا حيث تجسد لحظة البطولة فعلا الحركة المضادة التى تحاول تجاوز الزمن والموت ) .

تبدأ الحركة الثانية بثنائية أساسية تنشأ بين أركب وأنال على صعيد التصور (الركوب حركة باتجاه نقطة التحقيق والنوال) وحين تتشكل ثنائيات (أمق الطول / لماع السراب) فإنها تكون مز دوجات لا ثنائيات حقيقية ، وفاعليتها تكاملية . وتتشكل الثنائية الضدية الوحيدة ، في نهاية الحركة الثانية (طوَّفت / إياب ) على صعيد تصورى لتؤكد عبثية السعى الإنساني والإستسلام المطلق للرؤيا الأساسية للقصيدة ، وفي هذا البيت (٩) ، وهو الذروة الفعلية لشر بحة التجارب

الرؤى المقنعة \_ ٢٤١

فى القصيدة ، تجمع لخيوط بدأت مع بدء الحركة ، وتنشأ فيه ثنائية ضدية عميقة تؤكد الرؤيا الأساسية وتتألف من الأفعال التى تجسد حركة السعى ( أنض / أركب / طوّقت ) ، ومن الفعل الذى يجسد التر اجع الكلى ( رضيت بالإياب ) .

تأتى الحركة الثالثة (حركة الانتساب ومصبر الآخرين ( مبلورة ثنائية ضدية أساسية هى : الجهد الإنسانى الذى محاول تأكيد الحياة / الموت الذى يؤكد العبثية . وهى تأتى لتعمق الإدراك الجوهرى فى القصيدة لحتمية الموت ثم لتكثيف الرؤيا الفردية والمصبر الفردى . وتنتهى الحركة بإحساس كاسح لا بحتمية الموت بل بقربه وحضوره الدائم ودنو لحظة الفناء كما فى فنى الآخرون . وثمة ثنائية لفظية وحيدة ( ظفر / ناب ) من الشيق والطبيعى أن فاعلية طرفها فاعلية تكاملية ، ( كلا الظفر والناب تجسيد للموت ) ، كما أن ثمة ثنائية ضدية وحيدة ، تؤكد بدورها حتمية الموت وشموليته ، تنشأ بين المحدد / اللامحدد ، أو الحاص / العام ، أو المعرفة / النكرة ( أبى وجدى / قتيلا ) ، وبهذه الثنائية تجوهر القصيدة روياها الأساسية ، وهى أن الموت حتمى وشامل يكتسح كل شىء :

- V

على صعيد التركيب الهيكلى للقصيدة ، تتأكد رؤياها العميقة عن طريق علاقة الحركة الأولى منها بالحركة الأخيرة . ذلك أن الحركة الأخيرة نغاق دائرة فتحتها الأولى وتحاصر الموجود الإنساني كله ضمن هـذه الدائرة ، كما تحاصر القصيدة نفسها ضمنها .

الحــركة الأونى هي :

أرانا → موضعين → لأمر → غيب .

وهى تمثل لحظة الإدراك الفردى ( الرؤية ) للوجود الجماعى ( بما فيه الشاعر ) وهو يتجه مسرعاً نحو غيب مجهول .

والحركة الأخبرة تأتى شبكة من العلاقات التي تمرئى الحركةالأولى وتطورها وتنمها بانجاه قرار نهائى لا إلتباس فيه ، بالطريقة التالية :

ولا أنسى : – الرؤية الأساسية تتأكد هكذا ، إذ أن الفعل يعمق إدراكها وينبى أى إمكانية للنسيان .

قتيــلا :- تظهر إتجاه الحركة المسرعة فى (موضعين) ، وقد تبلورت وتحققت فى القتل – الموت .

بالكلاب :- تحــدد سياقاً مكانياً واضحاً مجلو الغيب الأول ويكشف – حقيقته ويظهر أنه سياق محدد معروف لا غيب فيه ، هو سياق الموت (الكلاب إسم موضع محدد قتل فيه أشخاص يشير إليهم الشاعر بالتحديد) .

- ^

البنية الدلالية : التشابك الدلالى .

سأناقش الآن البنية الدلالية من حيث تشابك عناصرها والعلاقات الداخلية التى تنشأ فيها بتقصى عدد من العلاقات وتطورها وتكرارها وتعديلها وإختفائها فى بنية القصيدة .

يتسم التشابك الدلالى فى القصيدة بالتنامى المستمر نحو ذرى تلتقى جميعها فى ذروة واحدة هى لحظة إدراك حضور الموت وقربه ، ويتم هذا التشابك على صعيد ظواهر متعددة أشر إلى بعضها فيا سبق إشارات محلبة وستنظم الآن فى نسق يوضح أبعادها بطريقة أكثر دلالة .

على صعيد الذات الإنسانية تتحرك القصيدة من صيغة جماعية تضم الأنا والآخر وتجسد مصبر هما ( أرانا / نسحر / نحن عصافير وذبان ودود ) وخدلال حركة القصيدة يبدأ تمييز الضممر الجماعى ، إذ تنفصل الأنا عن النحن إبتداء من البيت الثالث ، وتقتصر الأبيات ( ٣ – ٩ ) على دور الأنا وتجربتها الفردية ، وفى البيت العاشر تعود الصيغة الجماعية ، منفصلة عن الأنا ، ويخصص لها البيت كله ، فى البيت الحادى عشر تلتقى الأنا بالصيغة الجماعية ( هم ) من جديد فى صيغة تتساءل : كيف أرجى أن أنقد أنا ما دامت الـ ( هم ) لم تنقد؟ فى البيتين الأخيرين تلتقى الأنا بالـ ( هم ( وتتناوبان البيت ( ١٢ ) يخصص للأنا والبيت ( ١٣ ) خصص للـ ( هم ) . ويؤكد مصبر الأنا عبر مصبر الصيغة الجماعية ويتوحد المصر ان : كلاهما فان .

هكذا تعود القصيدة لتؤكد رؤياها الأساسية : وهى شمولية تجربة الموت واتحاد مصير الأنا بمصير الجماعة (الذىبدأت به فى « أرانا » . أى أن حسوكة الذات الإنسانية تتشكل كما بلى :

وعلى صعيد تصور الوجود الإنسانى ودور الإنسان فى الحياة تطغى صورة العصافير والذبان والدود والذئاب المجلحة. يتنامى هذا التصورليقدم أولا السذات الفردية وهى تندفع فى جرأة الذئاب ، وتطغى فى البيتيين (١، ٢) صورة الطعام والشراب ، وتتنامى هذه الصورة فى بيتى التجربة الفردية (ألم أنض) لأن ماقيل عن السحر يتجسد فى السراب اللماع الذى يشد الذات إليه ، وما قيل عن الطعام والشراب يتبعسد فى صورة الركب فى اللهام ( الجيش الذى يلهم كل شى ) وفى صورة محاولة نوال مآكل القحم الرغاب . كما تتنامى صورة العصافير فى صورة « سأنشب فى شبا ظفر وناب » ، إذ يصبح مصبر العصفور الصغير السقوط بين مغالب الصقور الجارحة المفترسة (كلاهما طبر ). وتتنامى صورة الذئاب إلى صورة الجيوان ذى الأنياب الذى يفترس الإنسان (كلاهما حيوان ذو أنياب حادة ) .

وعلى صعيد القيم الاخلاقية يؤكد الشاعر أن سلاحه في سعيه كان مكارم الأخلاق . وتتنامى هذه الفكرة لتبرز في صورة « الحارث الملك بن عمرو والخبر

حجر ذى القياب» لأنهما تجسيد أسمى لمكارم الأخلاق التى وينشدها الشاعر ويتسلح بها .

في في البيتين (٥-٢) تتنامى عملية سلب الموت لحياة الإنسان تناميا واضحا، فهى تبدأ بتأكيد أرتباط الإنسان بالتراب ثم تستخدم الفعل المضارع الدال على اللحظة الحاضرة (هذا الموت يسلبنى شبابى الآن وفي هذه اللحظة) ، وبعد سلب الشباب تستلب النفس وتخمد الحيوية ثم يسلب الموت الإنسان جسده . وتكتمل عملية السلب فيلحق الموت الإنسان بالتراب ويعيده إلى الثرى الذى وشجت عصر وقه إليه .

وكذلك يتنامى المفهوم « صارت اليه همتى وبه اكتسابى » إلى صورة تنبض بالهمة والإكتساب فى البيتين ( ٧ ، ٨ ) حيث تبلغ بالشاعر همته أن ينضى المطى فى مفازات صعبة إكتساباً لما كل القحم الرغاب ، لكن تنامى صورة الآكل يبلغ ذروته فى البيت ( ١٢ ) حيث يسقط الشاعر فريسة للحيوانات الجارحة التى تلمهمه ، وعلى صعيد آخر عميتى الدلالة ، هو صعيد الحركة – فى – الزمن تتنامى الألفاظ ذات الدلالات الزمنبة من الحركة « موضعين »إلى تصور علاقة الموت بالإنسان فى الفعل « يسلبى شبابى الآن » ثم « سوف » يسلبى ثم « وشيكاً » غنى بالدلالات ، إذ أن « قليل » توحد البعد المكانى ( أنا على مسافة قريبة من الموت ) بالبعد الزمانى كأن الزمن يقل ويقل ويصبح مدى الحياة عدوداً زمنياً ومكانياً أمام الإنسان ، وبتأكد فكرة القلة هذه تصل الحركة ذروتها فيبر ز الفعل أنشب مقتر أ بالسه ، ، ومتاكد فكرة القلة هذه تصل الحركة يات عدوداً زمنياً ومكانياً أمام الإنسان ، وبتأكد فكرة القلة هذه تصل الحركة ذروتها فيبر ز الفعل أنشب مقتر أ بالسهن ، وهى ذات مدى زمنى أضيق من سوف التي كانت قد

أخيراً يتجلى التنامى الداخلى فى النص على صعيد تأكيد شمولية المصير الإنسانى فى بعد محدد من أبعاده هو الوصول إلى ذروة من القوة والإنجاز الباهر الدى يبدو قادراً على منح الديمومة لكنه ينهار أيضاً فى وجه الموت ، ويتمحور هذا البعد حول الذات الفردية وسعها وإنجازها ، من جهة ، وحول أسلافها المباشرين وإنجازهم من جهة أخرى . وكما قلت قبل قليل ، تشم الصيغ الى

محدد بها الشاعر أباه وجده بهذه الشمولية : فهو لا يذكر إسميهما فقط الحارث بن عمرو وحجر، بل يصف الأول بأنه «الملك » والثانى بأنه « الحمر.. ذو القباب » ولهذه الإختيارات دلالتها الغنية ، خصوصاً حين نرى الذاتين مذكورتين فى البيت الأخير بصيغتين أخريين : أبى وجدى ، أى أن الشاعر محدد كل ذات بصفتين مختلفتين ، ولا بد أن يكون لهذا التمييز دوره فى نمو رؤيا القصيدة .

يكتسب الحارث وحجر طبيعة تتجاوز الفردى الخاص إلى الإنسانى العام ف أول ظهورهما لأن السياق هو سياق تطوير الرؤيا في بعدها الإنساني العام : فالحارث يشتق من الحرث ، والحراثة رمز للجهد الإنساني لإخضاع الطبيعة وتجاوز خضوع الإنسان لفاعلية الزمنالمدمرة بتحويل الأرض إلى مصدر للغذاء يعطى القوت خارج الدورة الموسمية ، وفي شق إسم الحارث بالصفةالملك تكتسب هذه الصفة أهمية جذرية ، إذ أن كونه ملكاًخلق نمط وصل ذروة الإنجاز والتحقق فهو علك فعلا في مقابل الشاعر الذي يركب في اللهام المجر من أجل أن مملك . فالحارث الملك والشاعر إذن ثنائية تستغرق الزمن على أكثر من صعيد : البداية والنهاية (ملك / مغامر ساع إلى الملك ( ومرور الزمن ( جد / حفيد ) . وبين طرفي الثنائية يبرز الأب وهو وسيط على صعيدين : النسل ( جد ــ أب - حفيد ) والقيم ( الجد مؤسس مالك حارث – الأب خير يفيض ويعطى ويبنى / الحفيد مغامر يطلب ومسعى لينال ويحقق ويعطى ) ، وتتجذر السلسلة كلها في الزمن غائرة في أصول عميقة عن طريق النسب : فالشاعر ابن للأب ، والأب ابن للجد والحد الحارث نفسه يوصف عن طريق النسب فهو ابن عمرو . والأب وصف ببعدين « الخبر والقباب » : القيم والإنجاز المادى ، أي البناء لمعالم فيزيائية حسية في الأرض تمثل تجسيداً لفعل الإنسان في صراعه مع الزمن لكي يخلف ما هو راسخ يتجاوز الزمن والعفاء .

أما فى ذكرهما الأخير ، فإن الحارث وحجر هما « أبى وجدى » ، بهذه الصيغة الفردية المطلقة فهما محددان بالقياس النسبى إلى الشاعر ، لأن السياق هو سياق بلورة لرؤيا المصبر الفردى الفاجع .

827

تؤسس القصيدة ثلاثة نماذج إنسانية تكتنه من خلالها علاقة الإنسان بالزمن والموت ، الملك الحارث / المعطى المنجز الباني / المغامر الساعى وراء الإنجاز . وتخفق هذه النماذج جميعاً في تجنب المصبر ونفي حتمية الموت . وبإخفاقها تؤكد القصيدة صدق رؤياها اليقينية وشموليتها . وحين تأتى في البيت الأخبر لتذكر نموذجاً آخر أبعد في درجة النسب ، هو نموذج المقاتل ، القتيل بالكلاب ، فإن الشمولية واليقينية تصبحان مطلقتين إطلاقاً تاماً (يلاحظ هنا أيضاً تشكل السلسلة بتدرج طبيعى : أبي حجر و ب جدى ب قيلا بالكلاب = الأقرب فالأبعد ، فالأكثر بعداً . معرفة مضافة مع إسم ب معرفة مضافة بنكرة

وهكذا تشكل بذية القصيدة شبكة إشعاعية من العلاقات المعقدة المتناهية تنامياً عضوياً ، والتي تصل ذروة إكتمالها بعد مرورها بنقاط مركزية وتجليها في صور ذات دلالات جوهرية ، وجلى أن بنية القصيدة بهذه الطريقة تشكل طرف ثنائية ضدية طرفها الآخر الرؤيا الأساسية التي تنميها وهي حتمية الموت واقتر ابه وإتجاه الإنسان نحو الفناء : القصيدة تبقى / الإنسان يفتي : بنية القصيدة تتنامى / الإقسان يتهاوى ، وه كذا تصبح اللغة ، العمل الفتي ، لحظة الحلق المتجسدة شعراً ، المساية الوحيدة لتجاوز الفناء والموت ، بدلا من كلا العنصرين اللذين ذكرها الشاعر أولا : أى التجارب والانتساب ، وهذه رؤيا أساسية في الشعر الجاهلي تؤكدها قصائد كثيرة ، كما حاولت أن أظهر في تحليلي البنيوى المتقصي لقصيدة أخرى لامرىء القيس نفسه هي المعلقة .

البنيــة الإيقــاعية ،

ينبع تحليل البنية الإيقاعية المقدم هنا من نظريتين أساسيتين فى التحليل البنيوى ا : ١ – نظرية الاختيــار ،

٢ – نظرية التوزيع .

۲\$¥

وما تعنيه نظرية الاختيار هو أن القصيدة تختار إمكانية محددة من بين عدد من الإمكانات النظرية لتحققها وتبلورها . القصيدة (MR 2) مثلا تقوم على البحر المعروف بالوافر ، وللوافر تركيب نظرى هو :

| علن فا | علن فعلن | علن فعلن |
|--------|----------|----------|
| · · ·  | (*)      | (1)      |
| (٣)    |          |          |

وممكن للحيز (١) و (٢) أن يملأًا بوحدة إيقاعية أخرى هى ( علن فافا / علن فافا) . هذه هى الإمكانات النظرية . إلا أن القصيدة تختار من هذه الإمكانات وحدة معينة دون أخرى لتستخدمها فى حيز معين . ويفرض مبدأ الاختيار أن نطرح السؤال التالى : لماذا تختار القصيدة الوحدة ( A ) من سلسلة الإمكانات (A) (B) (A) .

أما مبدأ التوزيع ، فإنه يفرض السؤال التالى : أن تتوزع الوحدات المختارة نعلا ! فى أى مواضع من البيت أو الشريحة أو القصيدة ، ( تبعاً لطبيعة وحدة التحليل الشعرية التى نختارها للدراسة ) .

وكلا المبدأين (الإختيار والتوزيع ) جذرى الأهمية فى علم اللغويات ، كما طوره دى سوسير وياكو بسن ، وفى المهج البنيوى . والمبدآن يقتضيان دراسة البنية الإيقاعية ومحاولة اكتناه العلاقات التى تنشأ بين البنية الإيقاعية والبنية الدلالية للقصيدة والرؤيا الأساسية التى تبلورها . يمكن وصف البنية الإيقاعية القصيدة باستخدام الرقم (١) لتمثيل التفعيلة (علن فافا) والرقم (٢) لتمثيل التفعيلة (علن ف علن) واستخدام الرقم (٣) لتمثيل التفعيلة (علن فافا) . ولأن (علن فا) عنصر ثابت لا يتغير يمكن تنظيم الجدول التالى دون تكرار (٣) فى كل موضع ترد فيه :

| Ψ ¥Y.      | · * | 1-17 |
|------------|-----|------|
| · 47       |     | 11   |
| <b>4 )</b> |     | ١٢   |
| *1         |     | 41   |

للعويات ، كما قتضيان دراسة الوحدات البنية الإيقاعية أن جميع البنية الإيقاعية الأبيات ) لتمثيل التفعيلة (علن فا . ولأن (علن (1) -( 1) -

| 41 | ι. | ۲۱    |
|----|----|-------|
| ١٢ |    | Y1    |
| 11 |    | ¥ Y S |
| YY |    | . 11  |
| ۲۲ |    | 11    |
| 11 |    | ۲١    |
| 11 |    | 11    |
| 14 |    | 14 1  |
| 11 |    | 11    |
|    |    |       |
| L  |    | x     |
|    |    |       |

يجلو هذا الجدول الإختيارات التي قامت بها القصيدة . كما مجلو توريع الوحدات الإيقاعية فيها ، لكن دراسة التوزيع على درجة كبيرة من الصعوبة وتعتمد نتائجها على الإختيارات التي يقوم بها المحلل وعلى تمييز الوحدات التي يتم ضمنها التوزيع . يمكن مثلا أن نتصور إنقساماً شاقولياً في القصيدة وندرس توزيع فسمنها التوزيع . يمكن مثلا أن نتصور إنقساماً شاقولياً في القصيدة وندرس توزيع أن جميع الأبيات تبدأ بالتفعلية ( علن فافا ) باستثناءالبيتين ( ۲ ، ١٢ ) . وأن بعض أن جميع الأبيات تبدأ بالتفعلية ( علن فافا ) باستثناءالبيتين ( ۲ ، ١٢ ) . وأن بعض الأبيات تنتقل مباشرة إلى التفعيلة ( علن فعلن ) ، وبعضها يستمر في إستخدام والأبيات من النمط الأول هي : ( ۱ ، ٤ ، ٥ ، ٢ ، ٧ ) ، في الجزء والأبيات من النمط الثاني هي : ( ۲ ، ۳ ، ۸ ، ۹ ، ۱۱ ، ۲ ، ۱۲ ) . في الجزء ( ـ ـ ) حركات مماثلة تنتج الصورة التالية : الأبيات من النمط الأول ( تبدأ بس والأبيات من النمط الثاني هي : ( ۲ ، ۳ ، ۸ ، ۹ ، ۱۱ ، ۲ ، ١٣ ) . في الجزء ( ـ ـ ) وتنتقل إلى ( ۲ ) هي ( ۳ ، ٤ ، ٥ ) ومن النمط الثاني هي ( ۷ ، ۱۰ ، ا ، ١١ ، ١٢ ، ١١ ) . وهناك أبيات من نمط ثالث تبدأ بيات من النمط الثاني هي ( ۲ ، ۱۰ ، ( ـ ـ ) وتنتقل إلى ( ۲ ) هي ( ۳ ، ٤ ، ٥ ) ومن النمط الثاني هي ( ۲ ، ۱۰ ، ( ـ ـ ) مركات مماثلة أبيات من نمط ثالث تبدأ بيات من النمط الثاني هي ( ۲ ، ۱۰ ، ( ـ ـ ) منتقل إلى ( ۲ ) هي ( ۳ ، ٤ ، ٥ ) ومن النمط الثاني هي ( ۲ ، ۱۰ ، ( ـ ـ ، ۲ ، ۸ ، ۹ ) .

أما الأبيات التي تبدأ بــــ(٢) في الجزء (×) فإنها تنتقل إلى (١) مباشرة

ه راجع من أجل طريقة التحليل والرموز المستخدمة ، كتابي « في البنية الايقاعية الشعر العرب » .

129

(٣، ١٢) وأما فى الجزء (L) فإن ما يبدأ بــ (٢) يغلب أن يستمر فيها كما قيل (١، ٢، ٨، ٩)، عدا الأبيات (٦، ١٢) التى تبدأ بــ (٢) وتنتقل إلى (١)، ويلاحظ فى هذا التوزيع أن هناك بيتين فقط يستخدمان (١) عبر البيت كله، هما : (١١، ١٣) أما (٢) فليس هناك من بيت واحد يستخدمها عبر النص كله، ويلاحظ أيضاً أن هناك عدداً محدداً من الأبيات التى تستخدم (٢و١) ولها الصورة نفسها فى شطريها هى : (٤ = ٢١، ٢١) و البيت : (٢] = ٢٢).

وهكذا تتجلى خصيصة مهمة للقصيدة ، هى أن معظم أبياتها تداوس بين (١) و (٢) وتنتقل عبرها بصورة متوترة . إلا أن القصيدة تصل قراره النهائى مستسلمة لصورة واحدة خالية من التوتر هى: (١١ ١١) **بل** إن وحدة الصورة تطغى على القسم النهائى من القصيدة كله ، حيث رد بيتان لهما الصورة (١١ ١١) ، وبيت بينهما له الصورة (١٢ ٢١) ، ومن الشيق أن القصيدة كانت قد بدأت بتوتر حاد بين (١) و (٢) كما يتضح ى الحسدول التالى الذي تمثل الأبيات الثلاثة الأولى : ١٢ ٢٢

وأن أول بيت تتوحد صورته فى شطريه هو البيت الرابع ، ولهذه الحقيقة دلالة حاسمة ، إذ أن هذا البيت هو البيت الأول الذى تجسد فيه القصيدة لباب الرؤيا الفردية للمصير الفردى ، حيث يبدو الشاعر فى إنسجام مطلق مع ذاته ، ومع إدراكه العميق لمصيره :

إلى عزف الـثرى وشجت عروق رهذا الموت يسلبنى شبابى ويلاحظ هنا أن ( علن فافا ) ترد فى الحيز ات الدلالية التى تشهر إلى وضع ثبات مطلق أو إلى الموت ( إلى عرق ) و ( هذا الموت ) .

أما ( علن فاعلن ) فإنها ترد فی الحیز ات الٰی تصور حرکة بانجاه الموت أو حرکة للموت ( الثری وشجت ) و ( يسلبنی ) .

الطريقة الثانية الممكنة فى دراسة التوزيع الإيقاعى ، هى إختيار وحدات التوزيع بشكل تكون فيه متطابقة مع شرائح البنية الدلالية ، أى على صعيد أفقى – شاقولى فى الوقت نفسه ، مجمع بين البيت والبيت أو مجموعة الأبيات ، وتسمح هذه الطريقة بإدراك عدد من الخصائص الأساسية للبنية الإيقاعية ، أبر زها :

١ – أن هناك شرائح إنقاعية محددة لها الصورة نفسها أولها الشرمحة المؤلفة من الأبيات (٤، ٥، ٦) والتي محدث فيها تغير واحد من (١) إلى (٢) في بدء الشطر الثانى من البيت السادس ، ولهذه البنية دلالة عميقة ، لأن الأبيات :
 (٤، ٥، ٦) تؤكد الرؤيا الجوهرية للمصر الفردى في وجه الآخر ولومه على تبنى الشاعر لهذه الرؤيا . وحيث محدث تغيير من (١) إلى (٢) فإنه محدث في موضع جوهرى في دلالته ، يصل إلى ذروة ردة فعل الشاعر على لوم الآخر بتأكير من الأخر بيت المحدث بيت الشاعر من الرؤيا . وحيث محدث تغيير من (١) إلى (٢) في موضع جوهرى في دلالته ، يصل إلى ذروة ردة فعل الشاعر على لوم الآخر بتأكيد حصيلة الوضع الإنسانى في ارتباطه بالثرى وسيطرة الموت عليه .

ويتمثل هذا التأكيد فى وصول أفعال السلب إلى صورة نهائية إذ يلحق الموت الشاعر بالتراب . .وينعكس هذا فى تغير (١) وهى الصورة المستسلمة الهادئة للإيقاع إلى (٢) فى الفعل (فيلحق) تأكيداً للتحول النهائى والقوة المطلقة للموت. ٢ – الشرعة الثانية التى تمتلك الصورة الإيقاعية نفسها هى شرعة البيتين (٨، ٩)، ولذلك أيضاً دلالته العميقة ، إذ أن هذين البيتين هما المجسدان الفعليان لثنائية الحركة العنيفة الفردية باتجاه البحث عن الأمحاد ثم حركة التراجع المطلق فى لحظة الإدراك النهائى لعبثية البحث، وفى توحد صورة البيت ما يؤكد أن البيت فى لحظة الإدراك النهائى لعبثية البحث، وفى توحد صورة البيت ما يؤكد أن البيت الثنائية الحركة العنيفة الفردية باتجاه البحث عن الأمحاد ثم حركة التراجع المطلق وهكذا بالفعل تنتهى حركة البحث، وفى توحد صورة البيت ما يؤكد أن البيت الأول ( الحركة من أجل النوال ) سينتهى بصورة حتمية إلى صورة البيث الثانى . وهكذا بالفعل تنتهى حركة البحث بحركة التراجع . ويلاحظ فى هذا التوزيع أن البيت السابع له صورة مغايرة لصورة البيت الثامن، مع أنهما على صعيد البنية الدلالية مترابطان ترابطاً واضحاً . لكن الفروق فى البنية الإيقاعية تجسد فروقاً حقيقية فى البنية الدلالية ، ذلك أن البيت السابع وصورته ( ٢١ ، ١١) يتحرك فى سياق البنية الدلالية ، ذلك أن البيت السابع وصورته (٢ ، ١١) يتحرك فى سياق البنية الدلالية ، ذلك أن البيت المابع وصورته (٢ ، ١١) يتحرك فى سياق

10.

ويقترح صورة للشاعر وهو مسحور مشدود بقوة خارجية خادعة . أما الببت التامن فإنه يقدم الحركة الفردية العنيفة حيث تطغى القوة الفردية وتتبلور الأهداف التى تصوغها الذات الفردية لنفسها ، ولذلك تأتى صورته أكثر حركية ( ١١ ٢٢ ) .

٣ – الشريحة الثالثة التي تبرز فيها أرتباطات عن طريق توحد الهوية هي شريحة الأبيات الأربعة الأخبرة حيث تطغى (١١) . وفي هذه الشريحة يبرز إتحاد بنية البيت (١١) بالبيت (١٣) ، ولذلك دلالته العميقة ، إذ أن البيت (١١) مِمْنُلُمْ تساؤلا يطرحه الشاعر (مضمونه إخباري) عنموقفه المكن بإزاء الدهر ، أي أنه يتألف من علاقة بين الشاعر والدهر يقف الشاعر فيها مواجهاً لهمتسائلا : هل يمكن أن أرجو ليناً من الدهر الواقف أمامي والدهر لم يغفل عن الصم الهضاب بل دمرهم ؟ أما البيت الأخير فإنه يوصل التساؤل إلى جواب قاطع يتبلور من خلال صورة ذات هي أيضاً تواجه الدهر ( أبى جدى في مواجهة الدهر ) ، وقد نتج عن هذه المواجهة أن لاق الأب والجد مصبر هما : الموت ، وفي الشطر الثاني تتبلور أيضاً صورة الشطر الثاني من البيت ( ١١ ) ، إذ تقدم صورة القتيل = الصم الهضاب باعتبارها الصورة النهائية لمواجهة الدهر ، ومنالدال جداً أن الشطرين ير تبطان عن طرق الفعلين : « لم تغفل ـــ لا أنسى » ، وهما ثنائية تتفجر بالمرارة ذلك أن مضمون الفعل الأول (الدهر لا يغفل) هو أن الدهر هو القوة الفاعلة القاتلة ، أما مضمون الفعل الثانى (لا أنسى ) فهو أن الذات ، وهي في صيغة الفاعل»، ليست القوةالفاعلة ، لأن موضوع تذكرها الذي لا تستطيع نسيانه هو القتل الذي ينزله الدهر بالإنسان أي دمار الذات .

٤ - ثمة بيت آخر له الصورة ذاتها فى شطريه (١٢) وهو يتألف من (١٢) ٢٠) ، وفى هذا الإتحاد تمييز لمضمون الرؤيا التى يبلورها البيت وتعميق لأهميتها. ذلك أن التوتر ينتهى هنا تماماً وتموت كل التساؤلات ، إذ يتحقق الإدراك النهائى لكون الموت حتمياً قريباً جداً ، ولذلك يقف الشاعر أمام مصيره باستسلام كامل ، وبانسجام مع الذات مؤكداً الرؤيا النهائية دون تساؤلات ، ومن الدال جداً أن هذا البيت هو البيت الوحيد الذى ترد فيه صفة العلم (الفعل أعلم ) مجسدة اليقين

النهائي على كل صعيد ، أى أن ما بدأ رؤيا حدسية ( أرانا موضعين ) تحول عبر تطورات القصيدة وتوتراتها وتساؤلاتها إلى علم يقين لا شك فيه ، وما بدأ رؤيا للوجود الجماعى ، تحول إدراكاً قاسياً للمصبر الفردى ، ومابدأ أمر غيب على بعد من الوجود الجماعى أصبحقريباً جداً أمام الذات الفردية مباشرة ( عما قليل ) سأنش .

٥ - ثمة بيتان لهما صورة مرآتية ، (٢١-٢١) أى أن الشطر الاخير ممثل حركة معاكسة للشطر الأول ، البيت الأول هو البيت الثالث (٢٢-٢١) ،
 وهذا التعاكس يجسد البنية الدلالية للبيت ، لأن البيت ممثل نقطة للوصول وسعياً
 باتجاه النقطة (وكل مكارم الأخلاق هدف صارت إليه همتى) ، والبيت الثانى هو البيت السادس، وبنيته الدلالية أيضاً تتألف من حركتين متعاكستين : الحركة الأولى البيت السادس، وبنيته الدلالية أيضاً تتألف من حركتين متعاكستين : الحركة الأولى (١٢ - ٢١) ،
 ٣ سلب الموت لنفس الإنسان وجرمه ، والحركة الثانية تحويل لهما إلى عنصر آخر (١٣ سلب الموت لنفس وجرم ، أما الثانية فهى تصور الإنسان منقسماً إلى قسمين : نفس وجرم .
 التراب ) ، والحركة الأولى تصور الإنسان منقسماً إلى قسمين : نفس وجرم .

٢ – هناك بيت واحد يتعاكس شطراه تعاكساً مطلقاً (بالإضافة إلى بنية (٨، ٩) ويتألف من (١١–٢٢) هو البيت الثانى ، وفى ذلك دلالة باهرة . ذلك أن البيت يصور الوجود الإنسانى والمفارقة الضدية الكامنةفيه : الإنسان دود فى التراب ضئيل القيمة والقدرة (عصافير وذبان ودود) ولكنه مع ذلك يندفع فى جرأته إندفاع الذئاب الجائعة .

ويتجلى هذا التضاد فى الثبات والحركة . الثبات يسيطر على الشطر الأول ، والألفاظ جميعها صفات العلاقة بينها ثابتة (العطف) . والحركة تسيطر على الشطر الثانى ، والألفاظ متنوعة الطابع ذات علاقاتمتعددة [ صفة ( أجرأ ) ، حرف جر ( من ) ، إسم فاعل ( مجلحة ) ، إسم ( ذئاب ) مضاف إليه ] . وبينما تتحد هوية الإنسان بالصفات الثلاث فى الشطر الأول ( ثبات ) فإنها فى الشطر الثانى تصبح فى وضع مفاضلة مع الذئاب ( أجرأ منها ) .

٧ ــ يتألف البيت الأول من حركة متوترة تنتقل من (١) إلى (٢) ثم
 تستقر على (٢) وتكررها : (٢٢ ٢٢) وهو البيت الوحيد الذي تطغى فيه

(٢) طغيانا كاملا ، وعلى مستوى دلالى ، فإن للبيت أهمية مركزية ، لأنه يبلور الجركة الأولى فى معاينة الشاعر للوجود الإنسانى بتناقضه الأساسى : حركة الأنسان نحو الموت / وجذب الطعام والشراب للإنسان . تطغى على البيت إذن قوتان حركيتان : (موضعين حركة إنجذاب / نسحر حركة جذب ( . والعلاقة بين هاتين الحركتين علاقة مركبة : فهما تتجهان فى مسار واحد ، لكنهما تمثلان موقفين متضادين ( الإنسان لا يعى إندفاعه نحو الموت ، وهو منجذب بقوة محرية نحو الطعام والشراب ) . وهكذا تتبلور الطبيعة الحركية الطاغية فى طغيان (٢) . وفى المكان الوحيد الذى ترد فيه (١) ، يطغى موقف معاينة من وضع ثبات واضح تم يستسلم البيت لحركية (٢) الطاغية الحادة في فعل الرؤيا نفسه (أرانا مو)

٨ – هناك أبيات تتشكل من (١) فقط ، وقد نوقشت بنيتها الإيقاعية فيا سبق ، أما إفرادياً أو بوصفها جزءاً من شريحة كبيرة (البيتان ١١ ، ١٣) بقى أن يناقش البيت (١٠) الذى تطغى عليه (١) وترد فيه (٢) فى موضع واحد فقط . ومن الواضح أن مضمون الحملة الاستفهامية فى البيت ، كما قيل سابقاً ، مضمون إخبارى : لقد سقط الحارث وحجر فريستين للموت وهما الآن يرقدان فى غياهبه . أى أن الصورة الأساسية فى البيت هى صورة الهمود المطلق ، إلا أن الحارث وحجراً كانا قد مثلا الإنجاز والتحقيق اللذين هدفا إلى مجاولة تجاوز الموت. ولذلك فإن همودهما ممتلك بعدا آخر حركياً ، ويتجسد هذا التداخل فى بروز (٢) مرة واحدة واستسلام البيت بصورة غالبة إلى (١) .

والطريقة الثالثة فى دراسة التوزيع الإيقاعى هى أن نشكل أنساقاً من الاتحاد والاختلاف فى الهوية الإيقاعية بين أبيات تقع فى مواضع مختلفة من القصيدة ، يمكن هكذا أن ندرس التضاد بين بنية البيت (١١) والبيت (١١) أو البيت (١٣) ، كما يمكن أن ندرس الإتحاد فى هوية البيت الثانى والبيتين (٨، ٩) . وسأمثل على هذا التناول بدراسة التضاد بين البيت الأول والبيت الأخير فقط ، لأن غرضى ليس الدراسة المتقصية الكاملة ، بل تطوير المهج .

يبلور البيت الأول ، كما أشير سابقاً ، الرؤيا المركزية للوجود الإنساني وهو

يتجه نحو الموت مسرعاً ومسحوراً فى الوقت نفسه ، بالطعام والشراب . وتطغى فيه (٢) . أما البيت الأخبر فإنه يقرر حقيقة نهائية هى أن جزءاً من هذا الوجود الإنسانى نحص الشاعر ( الأب والجد ) ، قد منقط فعلا فريسة الموت . البيت الأول إذن يرصد الوجود الإنسانى فى وضع الحيساة بينما يرصد البيت الأخر الوجود الإنسانى ( بصورة جزئية منه ) فى وضع الموت . فى البيت الأول ما يز ال الإنسان متحركاً ، وما يز ال قادراً على الطعام والشر اب مسحوراً بهما . أما فى البيت الأخبر ، فإن الإنسان قد أكمل حركته باتجاه الغيب ولاقى الموت ، وأصبح قتيسلا لا يقدر على طعام أو شر اب ، هكذا يشكل البيتان ثنائية ضدية على صعيد الواقع : الحياة / الموت ، وفى الوقت نفسه يكمل أحدهما حركة الآخير : الحركة / نهاية الموت ، وفى الوقت نفسه يكمل أحدهما حركة على صعيد الواقع : الحياة / الموت ، وفى الوقت نفسه يكمل أحدهما حركة على على على البيت الأول ، بينما تملاً ( ١) البيت الأخير كله .

كما تتجسد علاقة المشاركة بين البيتين في أن البيت الأول لا يتألف كله من (٢) بل محوى(١) واحدة في الحيز الأول منه ، ومن المدهش أن الإشتراك يقع في الحيز الإيقاعي الذي عثل الفعلين : أرانا / كما لاقي : إذ أن لاقي تصبح وجوداً مدركاً إدراكاً عينياً عن طريق الرؤية نفسها لا حدساً وتكهناً ورؤيا كما كانت « أرانا » ، مكن تتبع تنامي الخطوط الدلالية في القصيدة على أصعدة أخرى (كما مكن أن نتتبع تنامي الحركة الإيقاعية بترتيب بعض الخصائص التي حددت في دراسة البنية الإيقاعية ترتيباً من إلا أنى أكتفي بماقدم حتى الآن مثلا على ما يمكن إكتشافه بنطبيق المهج المقترح ،

تسمح الدراسة البنيوية لقصيدة امرىء القيس بتمييز بنية أساسية للقصيدة وحيدة التيار هى البنية وحيدة الشركة . وتأتى هذه البنية نجسيداً لإطلاق رؤيا جوهرية ذات بعد واحد لها خصائص الحتمية والشمولية والتبلور ضمن منظور تقل فيه الثنائيات الضدية الفعلية النابعة منرؤيا ضدية للزمن ، للموت والحياة ، ولا تتشكل هذه البنية الضدية فى شرائح تشكل ثنائيات ضدية كما هى الحال فى القصيدة متعددة الأبعاد ، بل تتموضع فى شركة واحدة تتنامى مكوناتها

الأساسية لتصل إلى قر ار نهائى يعمق الرؤيا التى تبلورها ويكثفها . ولا يعنى هذا أن القصيدة تتجه فى مسار واحد وتحفل بنبض واحد فقط بل إن القصيدة فى الواقع قد تنوع مساراتها وتنبض بأكثر من نبض ، لكن المسارات لا تنمو لتشكل حركة معاكسة للرؤيا الأساسية للز من أو الموت ، إذ تكون موضوعة فى صيغة قوى تحققت فى الماضى لكنها لم تؤد إلى بلورة رؤيا مضادة بل إتجهت إلى نغذية الرؤيا الأساسية . ثم أن المسارات لا تنمو نمواً بارزاً بحيث تشكل شر ائح مستقلة بل تظل ضامرة وتشكل حركات إنكسار عن مركز الخط المتنامى سرعان ما تعود لتلتقى به وتعمقه وتؤكد جوهريته .

ويتجلى هذا في حركة التجارب مثلا في القصيدة المدروسة ، فهي لا تتنامي لتشكل حركة بطولة نقيضة للرؤيا الأساسية للزمن في القصيدة ، بل تبقى حركة إنكسار فرعية تقول : لا البطولة ولا التجربة بمكن أن تغيرا من حتمية الموت أو شموليته أو تنفيا صدق الرؤيا الأساسية للقصيدة ، ثم أن هذه الحركة تظل جزئية في نموها وتعود بسرعة (بعد بيتين أو ثلاثة ) لتلتَّى بالتيار المتنامي في القصيدة وترفده وتغذيه وتكثف دلالاته وهـ كذا تشكل قصيدة (ت وب ) بنية معاكسة لبنية (ت م أ ) على كل مستوى تقريباً . وستكشف دراسات مقبلة أن (ت وب) قد لا تنمى حتى حركات الإنكسار الموجودة هنا ، بل تتنامى فى خط واحد صاف لا ينكسر إطلاقاً ولا يتفرع وتظل شرمحة صافية خالصة . ويبدو أن (ت وب) تتجسد في البيتين الموصوفتين هنا ، وأن الأولى منهما تختص بالقصائد التي يكون الزمن والموت فاعلية أساسية فبها ، أما الثانية فإنها تختص بقصائد من أنماط أخرى لا يشكل الزمن والموت لبابها ، وهكذا تتميز أربع بني أساسية حتى الآن في الشعر الجاهلي ، تنضم تحت خطين رئيسين هما (ت و ب ) (ت م أ ) و ممثلهما حتى الآن : معلقة لبيــد / عينية أبى ذؤ بب / قصيدة امرىء القدس « أرانا موضعين » المدروسة هنا – وأى قصيدةهجاءعادية كالقصيدة التي أشير إليها في هامش (٢) من الفصل الأول ، أوأى قصيدة نجسد لخظة البطولة مثل قصائد عامر بن الطفيل المناقشة في فصل مقبل . وتتميز (ت وب) بكل أتماطها ، عدا النمط متعدد الشرائح ، عن ( ت م أ ) بأنها تشكل بنية مغلقة ، (بينما شكلت ب م أ بنية مفتوحة ) . ذلك أن الأولى تتنامى من نقطة مكتفة بدئية

إلى قرار مُهائى عبر إمتدادات ذروية ، مشكلة بنية مغلقة يتشابك طرفاها البدء والنهاية (كما تتشابك ذروتها بهذين الطرفين ، ويستحيل فى (ت وب) تصور إستمرار النمو فى القصيدة (إلا إذا كان هذا النمو تراكماً كمياً) ، على العكس من (ت م أ) التى يمكن فيها تصور إضافة شرائح متوالية على أن تكون العلاقة بين الشرائح الجديدة هى ذاتها العلاقة بين الشرائحالقائمة فعلا فى القصيدة .

ويبدو أن الطبيعة المغلقة لـ : (ت وب) وقيامها على تيار واحد لا يرتبط بالعلاقة الحدلية بين الموت والحياة هما العاملان اللذان أخرجاها خارج نطاق شعر المدح مثلا وجعلاها ، بالتالى ، قصيدة التجربة الفردية المتميزة : شعر الغزل والحب والحمرة والتصوف والزهد إلخ .

كما أن خصائصها المذكورة هي التي جعلتهاقصيدة التجربة الفردية الرافضة للتراث المركزي في شعر الصعاليك، كما سيظهر في فصل مقبل . Ť

الفصل الخامس

## ان • وان لا •

.

·

and the second second

بلورت الدراسات السابقة حتى الآن ثلاثة انماط من البنى فى الشعر الجاهلى : البنية متعددة الشرائح ذات التيار متعدد الأبعاد ، والبنية متعددة الشرائح ذات التيار وحيد البعد ، والبنية وحيدة الشركة ذات التيار وحيد البعد ، وما تز ال بحاجة إلى درجة أبعد من التحليل والتقصى من أجل بلورة الأنماط الأخرى التى قد تكون متمثلة فى الشعر الجاهلى . وسأتابع مثل هذا العمل فى فصول قادمة .

لكنبي الآن ساركز على الأطروحة النظرية التي قدمتها في دراستي للرؤيا الشبقية : وهي إحمال تشكيل المعلقات لبنية واحدة تتمثل فمها الرؤيا المركزية للتقافة في إستجابات مختلفه من نص إلى نص الأسئلة الأساسية في الوجود الجاهلي ، وتقع خارجها رؤيا الثقافة المضادة . ولن أحاول في البحث الحالي تنمية التحليل بحيث يغطى جميع الأسئلة التي تشبر ها هذا التصور، فمثل هذا العمل يتطلب من الجهد والوقت و المكان ما لا يمكن تو فيره في بحث و احد . و سأبنى ، لهذه الأسباب ، قسماً من العمل لاستكماله في جزء من الدراسة تال ، مركز أ الآن على إستكمال بلورة التصور الذي طرحته في إثنتين من المعلقات هما معلقة عنبرة ومعلقة طرفة بن العبد . وسأكتنه في الأولى رؤيا متميزة تتمثل في إستجابة البطولة المنشرخة التي تتم في إطار الإنتماء المستكين إلى القبيلة دون خروج على نطاقها القيمي والتصوري وفي الثانية رؤيا مميزة أخرى تولد أزمة شهوة الإنتماء واستحالة الإنتماء إلى القبيلة . وبهذه الطريقة تشكل المعلقتان إستجابتهن أخربين تقعان بين إستجابتي لبيد وامرىء القيس على موشور التوزيع الرؤيوى الذى تشكله المعلقات فى التصور الذي أنميه لها ، وأود أن أشير إلى نقطة بعيدة الأهمية بالنسبة لتطور الصيغة التي يتخذها هذا البحث لنفسه : هي أنَّى لن أتابع مناقشة النصوص المدروسة ، خصوصاً المعلقتين ، بالقدر نفسهمن الإكمال التطبيقي لأنبى أهدف أصلا إلى بلورة المهج أكثر مما أهدف إلى الدراسة التطبيقية الشاملة ، وفى ما قدمته من تحليل مسهب، وبشكل خاص في دراسة معلقة إمرىء القيس ، ما يكنى لإعطاء المنهج صيغة أقرب إلى التكامل . ثم إن ثمة سبباً عملياً صرفاً هو أن تحليل كل نص أدرسه كما

حللت نص إمرىء القيس سيخلق لا كتاباً قابلا للقراءة بل سلسلة من الدراسات الموسوعية التى لا نهاية لها ، وليس من غرضى إطلاقاً إنتاج مثل هذا العمل ، ولذلك فإن محرق عملى المقبل ، خصوصاً على المعلقتين ، سيكون دائماً بلورة الرؤيا التى يفصح عنها النص ومنها ينبع ، والتركيز على أبعاد النص التى تسمح بموضعته ضمن التصور الكلى الذى أنميه للمعلقات ، من جهة ، وللشعر الحاهلى بشكل عام ، من جهة أخرى . وأنا على يقين من أن هذه الاختيارات المهجية هى الوسيلة الوحيدة المكنه لإنجاز العمل الذى أسعى إلى إنجازه ، لكننى على ما يقارب اليقين أيضاً من أن إفصاحى عن هذه الاختيارات المهجية ما يقارب اليقين أيضاً من أن إفصاحى عن هذه الاختيارات المهجية لن يمنع باحثين أخرين من إعتبار تجنبى للدراسة المتقصية فى كل نص قصوراً منهجياً أو من إقتباس دراستى لنص عنترة وطرفة بوصفها نموذجاً للتحليل الذيوى الذى أطوره ثم الإشارة إلى ما هو غير مستوفى فيهما ، وسيكون مثل هذا الإقتباس ، حين محلت ، تشومياً للمنهج ولطريقة عملى أشر إليه هنا مستبقا الأمور إلى حد ما ، لكن هذا الاستباق يبدو لى ملحاً في هذه المرحلة من نمو العمل ،

414

معلقة عنترة معلقة عنترة شرخ البطولة الجريح « فلو أن حيا فائت الموت فاته أخو العرب توق القرارح العملوان » ... مسخر بن الشريد ( الأصمعيات ، ١٤٧ ) :

فتركن كـلَّ حديقة كالدرهم بجرى عليها الماء لم يتصرم غمردأ كفعْل الشارب المترنَّسم قدْح الْمُكب علىالزِّناد الأَجْدم وأبييت فوق ممراقر أدهم ململجمهم نهد مراكلة نبيك المحمرم [العنت بمحرَّوم الشَّراب مُصــرَّم تطسُ الإكام بوخد خف ميُشمسم بقرريب بين المُنْسمين مُصلم حزق بمانيةً لأَعْجم طُمْطـــم حرج على نعش لمهن مُخيم كالعبد ذي الفرور الطوريال الأصلم زوراء تنفر عن حياض الديلمسم حْشَىٍّ من هـــزج العشى مُـــوْوَم عَضَى أتقاهما بِالْبِدِينَ وبِالْفُسِمِ سندأ ومثل دعائم المتخيَّسم بركت على قصب أجش مهضسم حش الوقود بيه جوانب قمقميسم زيافة مثال الفنيق المكسم

جادت عليه كـلُّبِكْرِ ثــــرَّة محمَّا وتسكاباً فكـــلُّ عشيًّــة وخلأ الذباب بيها فلبس ببسارح هــزجــاً يحُكُّ ذراعـــهُ بِذراعه تمسى وتصبيح فوق ظهر حشيَّة وحشيتي سرْجٌ على عبْل الشُّدوي مل تبلغني دارهما شمدئيمسة خطّــارة غـبَّ السُّري زيَّافـة وكأنمسا أقص الإكسام عشيَّسةً تأوى لـهُ قلْص النَّعام كما أوت يتُبعن ملَّـــة رأســـه وكأنَّــهُ صعْل يعْسودُ بنِن العُشيزة بِيضهُ شربت بيماء الدَّحْـرُضين فأَصْبحت وكأنما تنأي بجانب دفّها الو مسر جنيب كُلُّما عطفت لسهُ أبقسي لمها طول السِّفسار مقسرمدأ بركت على ماء الرداع كأنما وكأن ربساً أو كحيلاً معقم ال بنباع من ذفرى غضوب جسرة

## معلقة عنترة

أم ْ هَلْ عرفْت الدَّار بعد توهـــــم وعمى صباحاً دار عبُلسة وأُسْلمي طوع العناق لذيسذة المتبسَّم فدَن لأَقضى حاجسة المتلسوَّم بِالْحَزْنَ فَالصَّمَّانِ فَسَالْمَتَقَلَّسَم أقسوى وأقفهمر بغسد أمِّ الهيئم عسرأ علىَّ طِـلابك ابنة مخـرُم زغماً لعمر أبيك ليس بمزعسم منِّي بيمنزلِة المُحب المُكـــرم. بيجنزتين وأهلها بالغيّلســـــم زمَّت رِکابکم بلِیْل ،ظلـــــــم وسطْ. الدِّيار, نسفُ حب الْخمخم سودأ كخافية الغراب الأشحصم عذب مُقبلسة لذيذ المطْعسم سبقت عوارضها إليك من الفم غيْثٌ قليسل الدون ليس بمِعْلم

« هـــل غَادر الشُّعراء منْ متــــردُّم يا دار عبلسة بالجواء تكلُّمُسمى دارٌ لآنسية غضيض طررْفهيسا فوقفست فبها نساقتسي وكأنَّهما وتحلُّ عبَّلـــة ببِالجِـواءِ وأهْلنـــا حيِّيت من طلول تقادم عهدوه حلت بِأَرْض الزائربين فأَصْبحتْ علقتها عسرضاً وأنتل قومهسسا ولقد نزلت فلا نظنى غيسره كيْف المُزار وقد تسربُّع أهلهـــا إن كنت أزمعْت الْفُراق فإِنَّمَـــا ما راعني إلاّ حمُولــة أهلهــــا فيهسا اثنتان وأربعون حلوبسسة إذ تستبريك بلِي عسروب واضمع وكان فـــــأَرةً تاجـِــر بـقِسيمــة أو روضية أنفساتضمسن نبتها

أَنْ تغد في دونِ القنماع فيانَّنسيَّ إثنى على برما علمت فمسساتنسي فإذا ظلمت فإنَّ ظلمي باسمـــلّ ولقد شربت من الْمُدامـــة بعُسدها بزجاجة صفسراء ذات أســــرَّق فإذا شريت فإذنى مُسْتَهْلُكُ وإذا صحونت فما أقصَّر عن نسب الى وحليل غانيسة تركست مجلدًلا سبقت يداى لسه بعاجيل طغنه هلاً سألت الحيُّل با ابنه مسالك إذ لا أزال على رجالـــة سابـِــح طمورا يجمرد للطَّحمان وتارةً يُخْبِرْكِ من شهد الوقيعة أنَّنسى فأرى مغانسم لمسو أشساء حسويتها ومُدجَّج كمره الْكماة نزالمه جادتْ بدای له بعماجیل طغنسة برحيبة الفرغين يهدى جرشهما فشككت بالرمنح الأصمة ثيرابة فتركنة جمزر السبماع ينشنه

Ý11

طب بأخد الفسارس المستلئسم مدمح مخالطتي إذا لسم أظلمسم مرٌّ مذاقتهُ كطعم العلقــــم ركسد الهواجر بالمشوف المعلم قربت بأزهر في الشَّمال مُفسَدَم مالي وعرضي وافر لم يُكْلـــــم وكما علمت شمائلي ونكرمسي تمكو فريصته كشدق الأعلم ورشاش نافذة كلون العنسدم إِنْ كَنْتَ جَادَلْمَةُ بِمَا لَمْ تَعْلَمَي نهمد تعاوره الكماة مكلمم يأورى إلى حصد القسى عرمرم أغشى الوغى وأعف عند المغنسم فيصُلُّنى عنُّها الْحيا وتكــرمـــى لاممغن همربأ ولا مستشلم بِمُثْتَّف صدق الْكَعْدُوب مُقْدُوم بِاللَّيْهِ لَمُعْتَشَ اللَّنَابِ الضَّرَم ليْس الكريم على القنسا بِمُحرَّم ما بين قلمة رأسه والمغسم

ومشكٍّ سابغية هنكتُ فرُوجها ربيد يداه بالقداح إذا شتا لمَّا رآنى قاد نزلْت أريبِكُهُ فطعنته بالرُّمْح ثــم علــــوتْــهُ عهمدی به ممد النهمار کأنمها بطل كمانًا ثيمابهُ في سرَّحة يا شاة ما قنص لمنْ حلَّتْ لـــــهُ فبعثث جساريتي فقلت لها اذهبسي قرالت : رأيت منَّ الأُعرادي غرَّة وكأنهما التفتت بجيم جمداية نبِّئت عمْدرأ غيْر شاكردر نعْمتي ولقد حفظت وصاة عمّى بالضَّحى في حومة الموت التي لا يُتَّقـــي إِذْ بِنَّقُونَ بِسِي الأَسنَّةِ لَـــمْ أَخَمْ لمًا رأيت القوم أقبل جمعُهم يدْعُون عنْتُسر والرمِساح كَأَنُّها ما زلِت أرميهم بغرَّة ﴿ وجـــهه ولقد شفى نفسى وأبرأ سُقْمهـا وأزورًا من وقع القنا بلبسانــــه ليو كان يدرِّي ما المحاورة اشتكى

بالنديف من حامي الحقيقة معليه هنَّاكِ غاياتِ التِّجار مُلــــوم أبسدي نواجيده لغير تبسم بويهنسد صافسي الحديدة مخذم خضب البنسان ورأسسه بالعظلم يُحذي نعـال السّبت ليس بتوأم حرُمت عليٌّ وليتهما لـم تحُرُم فتحسَّسي أخبارها لي وأعْلمــــي والشاة مُمكنةً لمن هو مرتـــــم رشاء من الغزلان حُـر أرثـــم والكفر مخبشة لنفس المنعم إذ تقلص الشفتان عن وضع الفمر غم راتها الأبطال غير تغمغ م عندها ولكنِّى تضايق مُقددمس يتذامرُون كررت غير مُذَهَ .... أشْطان بيُّر في لبسان الأَدْهـــم ولبسانه حتَّى تسربُل بالسدَّم قيل الفوارس ويثك عنتر أقسدمي وشكى إلىي بعبرة وتحمحُمهم أو كان لو علم الكلام مُكلُّمسي

والْخيْل تقْتحسم الْخبسار عوابساً ذلسل ركابسى حيْث شئت مُشايمى إنِّسى عسدانسى أنْ أزورك فاعْلسمى ولقدد خشيت بيَّن أمُوت ولم تكسن الشَّاتمسى عسرضى ولم أَشْتِمهما إنْ يفعلا فلقد تسركُت أباهُما إنى عسدانى أن أزورك فاعلمى إلى عسدانى أن أزورك فاعلمى

مَنْ بَيْن شَيْظَمَة وأَجْرد شَيْظَـسَم لَبِّى وأَحْفَزهُ بِأَمْـر مُبْـسَرِم ما قد علمت وبعض ما لم تعلمى للحرب دائرة على ابنتى ضمضم والنَّاذِرين إذا لقيتهما دمى جزر السِّباع وكُـلٍ نَسْر قَشْعَـم ما قـد علمت وبعض ما لم تعلمى وزوت جوانى الْحرب منْ لمْ يجرم

تبدأ معلقة عنترة فى اللحظة الزمنية الحاضرة ، بإشارة إلى تراث شعرى مراكم وبلمحة بارقة منه : المعرفة – الوهم . وتركز القصيدة على ديار الحبيبة النائية ، متناوسة بين حميمية العلاقة مع الكان ، وأزمة إستحالة نوال الحبيبة ، متغبرة اللهجة باستمرار، فى قلق وتوتر لائبين سرعان ما ينعكسان فى قلق الحركة بين زمنين : الحاضر والماضى (البيتان ٢ ، ٣).

وفى وسط هذا القلق اللغوى والانفعال تنتصب الناقة فى الفعل « وقفت » أولا ثم فى الصورة الشامخة « كأنها فدن » خالفة حساً بالثبات الراسخ فى لجة التغير والتفتت ليعود النص بعدها إلى اللحظة الحاضرة: لحظة أزمة الإنفصام ، إذ تحل عبلة بالحواء وأهل الشاعر بالحزن فا صهان فالمتثلم . وتفوح أسهاء المكان بالبؤرة التصوريه الأساسية للقصيدة ، وهى ما سأسميه بؤرة المغلق / المفتوح : فعبلة للمرة الثانية تذكر فى إطار « الحواء » بكل ما فى الكلمة من إشعاعات الإنفتاح ، أما الشاعر فإنه فى الحزن والصهان ، وكلاهما مرتبط بالوعورة والأسى والصمية ، ثم فى المتثلم بما فيه من تشقق وتفتت ، وسرعان ما تنجلىهذه الدلالات الضمنية فى البيتين التاليين اللذين يبلوران فاعلية الزمن التدميرية « تقادم عهده أقوى وأقفر » وفى حلول عبلة بأرض لا تنال لأن أهلها « زائرون» فأصبح

منالها عسيراً ، بل أصبح حتى طلابها عسيراً ، وهكذا ينقلب عالم عبلة النائى لى عالم مغلق أمام الشاعر ، وهو خارجه فى فضاء الحركة المفتوح لكنه عاجز عن دخوله . ويستمر التوتر والتشتت فى البيت السابع الذى يضع الشاعر بين قطبين إنفعاليين : حب الحبيبة وحب أهلها من أجلها ، وحب الحبيبة وقتل أهلها رغم هذا الحب ، ويتيه النص فى لغة المزاعم والقسم والتأكيد على نزول الحبيبة فى القلب منزلة المحب المكرم ونهما عن أن تظن غير ذلك ، لكن هذا التربع فى القلب داخلى صرف ، وتبقى الحقيقة المؤلمة وهى أن الحبيبة، فى الواقع الفعلى ، لا تتربع فى القلب بل فى مكان محال ، وتعود لهجة التوتر والقلق والتساؤل العاجز :

كيف المزار وقــد تربع أهلهــا بِعُنَيْزَتَيْـن وأهلنــا بالغليــم أى أن النص يعود لبلورة قلقه الداخلى الذى كان قد برز فى البيت الرابع ، فى لغة الانفصام المكانى الحاد .

هكذا تتجسد أزمة الانفصام والعجز المطلق عن تجاوزها فى العالم الفعلى : الحبيبة نائية والشاعر مسقط فى يده ، عاجز عن الفعل . فلا يبقى سوى الكلام وسيلة لتجاوز الأزمة .

ويأتى البيت العاشر بالكلام فقط ، بشىء من المحاجة المنطقيةالتى تبحث عن تبرير فى لحة هذا العجز ، فإذا كانت الحبيبة قد نأت فإنها إستطاعت ذلك لأن الركاب « زمت فى الليل » ، الليل الحقيقى أو الليل المجازى الذى يشير إلى النية المحبأة والعزم على الأمر سرآ . فى كلتا الحالتين ثمة إتهام ضمى وتبرير للعجز أمام المنظر المروع : حركة الرحيل .

والرحيل تجسيد لفاعلية الزمن المدمرة : للتغبر في قضائه على الحصب والكينونة الجماعية، فهو يتموسط الديارلا شيء إلا حب الحمخم وقد يبس كل شيء. هكذا تتحد لحظة الجفاف في الزمن بجفاف القلب أسى ويتعمق حس المأساة، مأساة التغبر ، في صور النوق الراحلة نفسها التي يعددها الشاعر واحدة واحدة وببرز إثنتين وأربعين مها حلوبة ، ولأنها حلوبة فإن وقع الياس علماأشد مرارة وقصماً. ومن هنا تعود صورة السواد من جديد، لا سواد ليل الزمن هذه المرة بل سواد

الغراب الأسحم نذير الشؤم والخراب ، وأمام ذلك كله يبدو الشاعر محبطاً عاجزاً. عن الفعل ــوالإنفعال الوحيد الذي يعبر عنه هو « الارتياع » .

ووسط هذا العالم الأسود المتوتر المتمزق الملىء بالعجز تأتلق صورة باهرة كأنها تلمع فى ظلمة الموت : الفم العذب المذير المذيذ، وهى صورة تفيض بالضوء فى مُقابل السواد الطاغى ، وباللذة الحسية الغامرة، وتشرك العين مع اللسان فى متعة جنسية طافحة ، العين ترى والذوق يتمتع بسر عذب مقبلة لذبذ المطعم » . وتتنامى المتعة لتشرك مع العين واللسان الأنف وحاسة الشم فيفوح من صورة الحبيبة فى مكان خارج المكان وز مان خارج الز مان شذى العطر الفاغم من الفم وروائها . وهكذا تنبثق الحركة المضادة : حركة ذات طبيعة حسية شهوانية صرف الحميل فكأن فارة مسك عطار تفوح أوكأن الطبيعه نفسها تفوح فى بهاء خصبا وروائها . وهكذا تنبثق الحركة المضادة : حركة ذات طبيعة حسية شهوانية صرف العمل المقفر ثمة الآن الروض الحصب العامر ، ومقابل اليباس ثمة اللدونة والرواء . ومقابل الحفات ثمة هذا المطر الحميل العذب ، ومقابل اليباس ثمة اللدونة والرواء . ومقابل الحفات ثمة هذا المطر الحميل العذب ، ومقابل اليباس ثمة اللدونة والرواء .

أو روضة أنفاً تضمن نبتها غيث قليل الدَّمن ليسى بمعلم والروضة ، التى تشتق من الترويض ، وهو ما عصى على الشاعر تماماً ، تستثير الحبيبة القصية التى نأت بعد إضمار ، وحب ، الروضة ، أنف كالحبيبة ، ثم هناك هذا الفعل العجيب « تضمن » بما فيه من إحتواء رفيق مجسد علاقة الغيث بالنبت فى برهة تفيض بالحنسية المخصبة نقيض للحبيبة التى افلتت فلم يعد الشاعر قادراً على أن يتضمها . والروضة « ليست معلم » تماماً كالحبيبة النائية التى لا تنال. وتأكيداً لهذا البعد أبحنسي للعلاقة بين المطر والأرض يأتى البيت السادس عشر بصورة تمزج الثراء بالبكورة

جادت علسيه كل بكر ثرة فتركن كل حديقة كالدرهم وهنا تنقلب الأشياء : فبين الروضة والغيث (البيت ١٥) ، يفيض المذكر على المؤنث ويتضمنه ، أما تى البيت (١٦) فإن المؤنث يفيض على المذكر ، والأنثى هى البكر الثر ، التى تجود (كالحبيبة لذيذة المطعم !) دون أن يكون

ثمة مايفسر هذا الانقلاب فى الأدوار وتصل لحظة الاغداق والحود أوجهاً متنامية من الغيث الخفيف إلى السحابة الثرة إلى السح والتسكاب خالقة إيقاعاً يتنامى تنامى اللحظة الجنسية لتصل أوج الفيض النشوانى المتصل الذى ولم يتصرم ، على عكس الحبيبة التى تصرمت. وتنقلب العلاقة من جديد فيصبح الفيض فيض المذكر على المؤنث :

سَسحًا وتسكابا فكل عشية يجرى عليها الماء لم يتصرم ويكتمل تنامى الحيوية والنشوة فى صورة الذباب المغرد كالشارب المترنم ، وتمتزج لحظة النشوة الطبيعية بالنشوة الإنسانية ، وإذ تصل النشوة أوجهاً متجلية فى سياق الماء والخصب والإخصاب فإنها تندلع فجأة ناراً إذ يبدو الذباب يحك ذراعه بدراعه «قدح المكب على الزناد الأجدم ».

وتصل القصيدة ، فى هذه اللحظة النارية ، لحظة القدح ، ذروة إكمّال تقف عندها لتنفصل صورة الشاعر البطل عن الحبيبة المترفة فى تشكل ضدى باهر سأناقشه بعـــدقليل .

تجلو البنية اللغوية للأبيات (١ – ١٩) الخصائص المميزة لكل وحدة من الوحدات المكونة لها ، فشر محة الأطلال – النأى تز دحم بالقلق اللغوى الذى يتأرجح بين طغيان الاستفهام الحقيق والإستنكارى والنداء والشرط من جهة وبين الجملة الخبرية المؤكدة من جهة أخرى ، أما شرمحة المرأة – النشوة فإنها ذات بنية متناعمة متنامية لغوياً تسود فيها الجملة الخبرية المؤكدة . يبدو هذا فى الصبغ التالية موزعة على الأبيات:

۱ ــ هل غــادر : . ! أم هـــل عرفت ا

۲ – یا دار عبالة . دار عبالة ۲ – ابناة محسر م ۷ – اهمسر أبیاك

تساعد ملاحظة خصائص البنية اللغوية لهاتين الحركة بن على تأسيس منظور لمعاينة البنية اللغوية فى وجودها الأشمل واكتناه القلق الداخلى الذى يتخللها ، ولذلك سيكون مجدياً تتبع هذا القلق فى تجلياته المتعددة على مستوى الحركة بأ كملها . رغم ما قد ينشأ من تكر ارجزئى لبعض النقاط التى ستوضع الآن فى إطار كلى . بيد أن ذلك سيكون مسوغاً تماماً ، فى سياق تقدم نموذج مستوفى لدر اسة البنية مظاهر تجلبها المختلفة ، وسأكتنى بتطوير هذا النموذج من خلال الحركة المد وسة مع أن الدر اسة الكلية تقتضى تطبيق هذا النموذج من خلال الحركة المد وسة مع أن الدر اسة الكلية تقتضى تطبيق هذا النمط من التحليل على النص بأ كمله وفى جزئياته كلها ، بيد أن فيا قدمت من نماذج تحليلية سابقاً ، وفى مناقشة الحركة الحالية ما يفى بالغرض الذى أطمع إليه وهو تأسيس المنهج لا إنتاج دراسة تفصيلية الكل نص من النصوص التى تستحق الدراسة .

- ٣

يسود الحركة الأولى من القاصيدة توتر وقلق حادان وتوزع ممزق على جميع مستوياتها الدلالية ، والزمانية، والمكانية ، والتركيبية ، وعلى المستوى الأساسى فيها : علاقة الرجل بالمرأة . فعلى هذا المستوى الأخير ، تتمزق العسلاقة بين قطبين : قطب حب الشاعر للحبيبة ولأهلها من أجلها وإنز الها فى مكانة المكرم

المحب ود ممومة الحب، وقطب الزعم بأنه يقتل أهلها وأنه علقها عرضاً. كذلك تتمزق العلاقة بين قطب إستجابة الحبيبة التي يوصف فمها بعد قليل بأنه عذب المقبل لذيذ المطعم، وبين إزماعها الفراق، وإزماعها الفراق نفسه مصدر للتوتر والالتباس والقلق، فهي تزم ركابها في ليل مظلم وتختى حقيقة الأمر على العاشق الموله، وذلك تعبير في آن واحد عن حرصها عليه، على الأقل، وعن حتمية فراقها له

أما على المستوى المكافئ، فإن المكان يبد ومبهماً ملتبساً مجسد القلق الداخلي الغامر، وحس التيه واللاقرار الذي مخلقه النص من أول لحظة فيه . فالنص يبدأ بالتساؤل الحائر الذي لا يعرف جواباً ، عن إمكانية القول إطلاقاً ، إمكانية التعبير الشعري نفسه وإضافة نتىء جديد « هل غادر الشعراء من متردم » ، لكن رغم ذلك فإن الشاعر يقول فعصلا . والنص يبدأ بلا يقينية المعرفة : بالتوهم وإنقشاع التوهم « أم هل عرفت الدار بعد توهم » دون إجابة حاسمة . لكن النص يستمر بالفعل ليميز المكان ويسميه ومحدده تحديدا يبدو عارفاً ، لكن هذا التحديد ينكشف فجأة عن عموض وإلتباس داخل ينجلي في بدء البيت الثاني بنداء يطلب استجابة كلامية ( والكلام وسيلة المعرفة اليقينية ) من « دار عبـــلة » القائمة ، تبعاً للنَّ س ، « بالجــواء » ، وبتحية لهذه الدار تطلب لها السلامة والنعمى إلا أن النص سرعان ما يكشف ، في البيت الرابغ ، طللا «تقادم عهده أقوى وأقفر بعد أم الهيُّم » . هل الدار التي محيمًا البيت الثاني ويطلب لها السلامة هي الطلل الذي أقوى وأقفر فلم يسلم ؟ هل المكان الذي يوصف بأنه « دار عب لة بالحواء » هو الطلل الذي هجر ثه أم الهيثم ؟ ويعمق الألتباس والقلق واللايقينية البيت الثالث الذي يأتى في صيغة المضارع ليقول إن عبلة « تحل بالجواء » ، أين كانت إذن ؟ هل الجواء هو الموضع الذي غادرته أم الموضع الذي إتجهت إليه تاركة وراءها الطلل الذي نقادم عهده فأقوى وأقفر ؟ .

وتزداد حدة التوتر في البيت الخامس الذي ينقلب إلى صيغة الماضي مشراً إلى أن عبسلة «حلت بأرض الزائرين » الذين يصبحون مصدر رعب وخوف فيستحيل على الشاعر طلابها . ثم يعود البيت التاسع ليتساعل «كيف المزار؟ »

معمقاً إشكالية المكان وقلق المعرفة . فأهل عبسلة الآن تربعوا « بعنيزتين » ، فيما كان البيت الرابع قد أشار إلى أنها تحل « بابلحواء » ..

هل الموضع المسمى « عنيزتين » هو « الجواء » ؟ وإذا كان كذلك فإن دار عبسلة بالجواء هى حيث تقم الآن وليست الطلل الذى تقادم عهده فى البيت الخامس . كذلك تختلف أمهاء مواضع حلول أهل الشاعر نفسه : فى البيت الرابع يقول : « وأهلنا بالحزن فالصهان فالمتثلم » ، وفى التاسع : « وأهلنا بالغيلم » . هل هذه جميعا مكان واحد أو سلسلة من الأمكنة المختلفة ؟ وتبلغ درجة القلق والتيه ذروتها فى إشارة البيت الثالث إلى وقوف الشاعر « فها » ليقضى حاجة المتلوم . هل « فها » إشارة البيت الثالث إلى وقوف الشاعر « فها » ليقضى حاجة المتلوم . شىء آخر ؟ وأخيراً يتجسد القلق والتوتر فى إنقسام مكان عبسلة على مستوى الخارج / الداخل : فهى فى مكان ما غائم فى الخار ج لكنها رغم ذلك ساكنة قلب الشاعر « ولقد نزلت فلا تظنى غيره منى بمنزلة الحب المكرم » .

هذا التيه للكانى ، وضياع هوية المكان ، وتعدد أسمائه بتجسد قلقاً مطابقاً تماماً على مستوى أكثر جذرية : هو تعدد ذات الحبيبة نفسها وهويتها وأسمائها . الحبيبة ، فما نفصح النص عنه ، واحدة ، وهى دون شك عبلة . لكنها تسمى بثلاثة أسماء محتلفة وترصد من زوايا ثلاث متباينة : هى فى البيت الثانى « عبلة » التى تمتلك هوية فردية متميزة تنسب إليها الأشياء ( الدار ) ، وهى فى البيت الزابع أيضاً « عبلة » . لكنها فى البيت الخامس ليست عبلة ، بل « أم الهيثم » ممنوحة التى تمتلك هوية جديدة تفضح بالزمنية ( الأم الدى تحمل وتلد ) فى فى بيت الزابي أيضاً « عبلة » . لكنها فى البيت الخامس ليست عبلة ، بل « أم الهيثم » ممنوحة الآن هوية جديدة تفضح بالزمنية ( الأم الدى تحمل وتلد ) فى بيت الزمنية الأساسى « تقادم عهده » ، « وحين تصبح مستحيلة الطلاب وقدنات إلى أرض الزائر بن الذين يقفون حاجزاً بين الشاعر وبينها فإنها تمنح هوية جديدة تحدد بالقياس إلى « أب » أى إلى سلطة تجسد المنع والقهر ، فهي هنا و إبنة محرم » . وتتأكد نسبتها إلى الأب فى البيت السابع فى معرض التشتت بين المرأة – الفرد وبين إنتهائها القبلى مالك » ، ثم هى فى ذروة تجسيد النيه ، والحر من النص ، فى البيت ؟ ٤ ، هى « إبنة المائل » ، ثم هى فى ذروة تجسيد النيه ، والحر مان و شاه قنص » محرمة عليه علمائه المائي مالك » ، ثم هى فى ذروة تجسيد النيه ، والحر مان و شاه قنص » مدمة عليه عليه الة الف تر ( زوج له ما مثلا ! ) .

ويظل هذا المحور الأساسى للايقينية والالتباس والتوتر والتيهنابضاً عبر النص حتى نهايته : فنى البيت ( ٧٨ ) يصبح ما منع الزيارة أشياء ، تعلم هى عنها

شيئاً وأشياء لا تعلم عنها شيئاً ، ويظل هذا الإلتباس والإبهام قائماً فى جسد النص ، وهو ما يجعل المقاطع المتعلقة بالحصانوالناقة والظليم تتوالى بهذه الإنتقالات الحادة المفاجئة وتغيير الهوية الفورى . فالناقة تبرز ثم تكتسب هوية الظليم بسرعة ، والظليم ما يكاد يبدو ( البيت ٢٧ ، ) حتى يكتسب صورة العبد ذو الفروتين الأصلم حين تعود الناقة إلى البر وز فإنها تكتسب هوية جديدة هى « الفنيق المكدم » ( البيت ٣٤ ) ، ويستمر هذا القلق فى شريحة البطولة التى لا تشكل شريطاً متصلا ، كما ذكرت سابقاً بل تقطعها الإشارات إلى المرأة ، والإنفصام ، والآخر ، وللعم وغير ذلك كثير .

على مستوى الزمن يتبلور القلق والتوزع في الشريحة الأولى في الإنتقالات المفاجئة من الفعل الماضي إلى الأمر إلى الماضي ثم إلى المضارع فإلى الماضي فإلى المضارع ( ٨، ٩ ) ثم إلى الماضي من جديد ثم إلى المضارع ( إذ تستبيك .. ) ، ويستمر هذا التوزع في بنية النص كلها تقريباً حتى في شريحة فعل البطولة . كذلك ينعكس الأمر نفسه في توزع لهجة النص بين الغائب والمتكلم (بالنسبة للشاعر ) « أم هل عرفت الدار » « إذ تستبيك » ثم ضمير المتكلم وإنقسام ضمير المتكلم إلى صيغة الجمع (أهلنا ) وصيغة المغرد « أنا . . » وبين الغائبة والمخاطبة بالنسبة للمرأة «يا دار عبلة تكلمي » ، « وتحل عبلة » ويصل هذا التوزع ذروته في البيت السادس حيث ينقسم البيت تركيباً ونحوياً وعلى مستوى الغائبة المخاطبة : « حلت ( هي ) بأرض الزائرين فأصبحت « ونتوقع أن يكون فاعل » أصبحت ( هي ) ، لكن الجملة تأتى معتكرة : « أصبحت عسراً على طلابك » حيث يكون « طلاب » المذكر هو إسم أصبحت ( المؤنث ) وحيث ينقلب الضمير (هي ) الغائبة إلى الضمير أنت ( المخاطبة ) : « يا إبنة محرَّم » . تم يعود هذا التوزع في البيت السابع «علقتها عرضاً وأقتل قومها » ( هي ) و « زعم لعمر أببك » ( أنت ) . ويكتمل التوزع إذ تصبح الهوية هوية مزدوجة المؤنث المذكر في البيت ٨ « ولقد نزلت (مؤنث ) بمنزلة المحب المكرم (مذكر ) وهو توزع يعود إلى البروز في وحدة الناقة التي توصف بلغة المذكر وتقرن إلى صور المذكر (الظليم والفنيق) . ويتنامى توزع هوية المرأة في البيت العاشرحيث مجتمع ضمير ألمخاطب المفرد والجمع فى لحظة واحدة :

« إن كنت أزمعت الفراق = أنت فقــد زمت ركابكم = أنتم

بيد أن قلق النص الأعظم يتجلى فى قلق موقف الشاعر نفسه : بين التلوم والتحية ، ورجاء الإستجابة والبطولة التى لا تعرف حدود أوبين العجز المطاق أمام الحبيبة المتمثل فى إشارته إلى وجود الزائرين الذين يمنعون زيارته وإلى وجود أشياء أخرى لا تعرفها تمنع زيارته ثم فى تساؤله القلق كيف المزار وقد . . .» لأن ما بعد «قد » ليس إلاعذراً لانعدام فعل البطولة من قبل شاعر تشكل تجربة البطولة جوهر وجوده وجوهر النص الشعرى الذى ينتجه والقول الذى يقوله ليضيف شيئاً إلى ما كان الشعراء قد قالوه بعد أن لم يغادروا من متردم، ويستمر هذا القلق الموقى ليعود إلى البروز فى نهاية النص حيث يتجلى فى خوف الموت هذا القلق الموقى ليعود إلى البروز فى نهاية النص حيث يتجلى فى خوف الموت للقسدر بل أن على بهما الموت هو بنفسه . لكنه بدلا من ذلك يلجأ إلى الماضى لقول إنه قتل أباها وتركه نهشاً للدباع ، كأن الماضى يصبحذروة المقدرة على معاجة الحساض .

أخبراً ، يبدو النص موزعاً متوتراً على صعيد آخر هو نصيته وتكوينه ، فهو ذو بدايتين مختلفتين وثهايتين مختلفتين . فقد قال أبو عمرو : « لمأكن أروى هذا البيت ( الأول ) لعنترة حتى سمعت أبا حزام العكلى ينشده له » . كما روى الزوزنى للنهاية رواية أخرى مغايرة لرواية ابن الأنبارى(١) .

بيد أن الانقسام الأكثر دلالة وأهمية ، هو إنقسام البداية نفسها وتوزعها وقلقها بين مطلعين : ذلك أن « مل غادر الشعراء » خصوصاً بما فيه من تصريع يبدو معقولا كمطلع لنص ، و « يا دار عبلة بالجواء » خصوصاً بما فيه من تصريع يبدو معقولا كمطلع النص . أى أن القصيدة موزعة بين إحمالين للبدء ، وتستخدم التصريع فى البيت الأول والثانى ، وتلك ظاهرة لا أعرف لها مثيلا فى المعلقات أو فى نماذج أخرى من الشعر الجاهلى (٢) . كادلك يعود التصريع فى البيت قبل الأخير من النص (٧٨) ( وما يقترب من التصريع فى البيت ( الذى كنت يعود ليبدأ من جديد مجسداً العودة إلى دائرة المغلق وحس العجز ( الذى كنت

قد وصفته سابقاً) بإزاء الحبيبة . ومن الدال أن النص يعود أيضاً إلى لهجة المخاطبة للمرأة مستخدماً كلا ضميرى المخاطب المفرد (علمت) والجمع ( دونكم ) تماماً كما كان قد بدأ . وتقفل الدائرة النصية ، لكن التوتر الحاد يظل يفتح دائرة النجربة والانفعال والرؤيا .

إذ توضع الحبيبة في مقابل الشاعر ، تنشأ صورة ضدية حادة : فالحبيبة تعيش مرفهة تعتلى حشيةناعمة ، أما الشاعر الفارس فإنه يعتلى صهوة جواده الملجم كل لحظة إستعداداً للإنطلاق . وتتداخل المكونات اللغوية في صورة الحصان تتثبى بهواجس جنسية سأناقشها في فقرة قادمة . ثم تأتي صورة النافة في صيغة الإستفهام من جديد « هل تبلغني دارها شدنية » بعد أن كان العجز عن الوصول إلى الحبيبة قد ارتسم كاملا فيما سبق . ولذلك فإن حركة التجاوز الآنحركة لغوية صرف ، فالشاعر لا يندفع فعلا إلى الحبيبة على حصانه ، بل بتساءل هل تبلغه دار الحبيبة ناقة شدنية . ولهذا الإنقطاع في صورة الحصان وبروز الناقة دلالات عميقة . فالحصان قادر على أن يكون وسيلة الوصول إلى الحبيبة ، لكنه إذا فعل ذلك سيكون تجسيداً لفعل بطولة ، والشاعر بإزاء هذه المشكلة عاجز عن ممارسة فعل البطولة . ولذلك تنبثق الناقة بديلا . وتنمى القصيدة وصف الناقة البلغة ظرفة ، إذ تخلق منها نصباًللثبات والرسوخ ومثالا لحيوية الإندفاع والحركة في آن وأحد . بيد أن صورة الناقة تبدأ فعلا بتعبير ثرى الدلالة هو : ( لعنت بمحروم الشراب مصرم» التي تجسد شيئين : التحريم ، والصر موالإنقطاع ثم كون ذلك كله « لعنة » . والتحريم والإنقطاع هماأصلا بؤرة فيض القصيدة : التحريم النابع من حرمان الشاعر من الحبيبة وتحولها إلى محرم (سينجلي بلغة واضحة في البيت ٩٥) ، والإنقطاع هو الهاجس المؤلد للتحريم . والتخريم جزء من الحومان ، وهوجوهر أزمة الذات في القصيدة بأ كملها كما سأظهر بعد قليل . ثم إن التحريم الذي تتعرض له الناقة ينصب على جوهر العلاقة الجنسية بين الرجل والمرأة .: التلقيح والإخصاب والولادة وامتلاء الأثداء (الضروع) بالحليب . أي أن لعنة الناقة هي ظل حاد للعنة الإنفصام القائم بين الشاعر والحبيبة .

ممثل التعارض بين الحصان والناقة مكوناً جوهرياً من مكونات الشعر الجاهلي فالحصان هو رفيق فعل البطولة ، فعل الصراع والإنتصار وتأكيد الحياة ، ورفيق رحلة الصيد والشواء في آن واحد أى أنه رفيق لحظة الإمتلاء ، اللحظة التي تشكل الاستجابة المضادة للخواء والتفتت والاندثار ، لحظة الحدة الحسية الفوارة . أما الناقة فإنها رفيقة رحلة الأسي ، رفيقة لحظة الإقرار بالتفتت والإندثار والانقطاع الناقة تجسيد لفاعلية الزمن آلتي تولد التغير وتؤدى إلى تمزيق المكان والعلاقات الإنسانية ، أما الحصان فإنه رمز الفعل المتجاوز للزمن ، المنتصب خارجه ، عصياً على فاعليته التدميرية .

ويتجسد هذا التعارض في أن عنترة ما يكاد يذكر الحصان ، مخصصاً بيتاً واحدا له فقط ، في لحظة تجسد البطولة ، حتى يتوقف وينحرف إلى الناقة في التساؤل البائس اليائس : « هل تبلغني دارها شدنية » وتشغل الناقة حيرًا كبيرًا من الجركة الأولى ( الأبيات ٢٢ – ٣٤ ) ، وتنتَّهي رحلتها التخيلية بانتصاب قناع دون الحبيبة وبانفلات الذات من لحظة الأسي لتنتصب بكبرياء الفارس القسادر على إختر اق الحجاب . أى أن رحلة الناقة التخيلية تتوسط فعلا بين طر في القصيدة : بين المغلق ( عالم الحبيبة النائية ) والمفتوح ( عالم البطل المخترق ) ، وهي تحقق هذا التوسط بتفجير رموز الحركة المندفعة إلى الأمام ، واختر اق العلم الطبيعي المغلق ، وبالانتصاب رمزاً للثبات والرسوخ في عالم يتهاوي وينهار . كما تتوسط الناقة بهن حركة العجز والشلل أمام العالم وتحرير الذات من عجزها وتفجير طاقات الحيوية فيها . وتسلم حركة الناقة ، مع نهايتها ، القصيدة إلى ضمير الأنا الذي يطغى الآن طغياناً كلياً ، متجسداً فاعلا حقيقياً للجملة اللغوية وللنص ، وللحرث وللعالم بعد إن كان فاعلا لغوياً فقط في الشريحة الأولى من النص . وسأناقش صورة الناقة بتفصيل بوصفها وظيفة أساسية في النص الجاهلي، متخذاً منها هنا ثم في نص طرفة نموذجاً تصورياً ولغوياً يسمح تحليله بتعميمه على البني المطابقة حبن تبرز في نصوص شعرية أخرى .

تبهر الناقة بحيوية حركتها وتولد صورة مدهشة ، إذ مجسد عنَّرة إخبراقه

للآكام بأنه كسر لها ، وسرعان ماتقارن الناقة بذكر ، كأن الذكر يظل المثل الأعلى للحيوية والقوة .

والذكر هو ذكر النعام الذي تأوى إليه الأناث مستجيبة ، وتتعمق صورة الاستجابة من قبل الأنثى للذكر في صورة الخرق المانية التي تأوى لأعجم طمطم. وتقف الصورة نقيضاً لصورة الحبيبة الراحلة التي لا تأوى إلى الذكر رغم كونه فصيحاً يناشدها ويحيبها ويسعى إليها بلهفة العاشق ، ويعمق البيت (٢٦) هذا التضاد إذ تتبع الإناث قلة رأس الذكر كأنه خيمة يستظللن بها ، بل كأنه سماء سقف فوقهن به يلذن وتحته مجدن نعيمهن . والذكر ، مقابل ذلك ، يعود دائماً إلى عشه من أجل بيضه . أى أن الصورة بأ كملها تفيض بعلاقة الإخصاب بين الظليم وإناثه وجنوه على بيضه الذي سيتحول إلى أطفال . وتقف صورة الولادة هذه نقيضاً لعقم العــــلاقة بين الشاعر والمرأة . (٣) . ويبدو التركيز عليها والخروج السريع من ذكر الناقة إلى ذكر الظليم للحديث عنه بإسهاب ( أربعة أبيات ) نابعاً من هذه العلاقة الضدية في النص . ثم تعود الناقة إلى البروز ، مندفعة بحركة يولدها حس بتوتر طاغ يسببه الهر الذي ينهشها ، وهي صورة تتنامى في بيتين وتجسسك صراعاً فعلياً بين الهر والناقة ، ويبدو هذا التوتر الحاد إمتداداً للتوتر الذي يُهش الشاعر نفسه فيجعل إندفاعه التخبلي حركة موجعة لا مستراح لها الكن البعد الحركي للناقة ينتهي الآن لتبرز صورتها كالبناء الضخم ذي الدعائم ، فتبدو نصباً راسخاً لا تهزه ريح . ويأتى البيت التالى بصورة الناقة وقد بركت الآن معمقاً حس الثبات والرسوخ ، يبدو أن صوتها صوت مأساوى مبحوح كالمزامر الحزينة . ذلك أن الرحلة التخيلية كلها تتم في سياق من الأسى الذي يتبطن وجود الشاعر كله . لكن الحيوية تعود من جــديد ، ويعود تشبيه الناقة بالذكر ، فهي كالفنيق المكسادم (

تمثل حركة الناقة تفريغاً إنفعالياً حاداً يتم عن طريق الحركة التخيلية أولا ، ثم عن طريق صورة الذكر الذى تؤول إليه الإناث وينتج بيضاً ، ثم عن طريق توحيد بعدى الثبات والرسوخ والقوة والصلابة بالحيوية والحركة والاندفاع اللائب ، وتخرج الناقة ، بذلك كله ، القصيدة من مسار الانفصام الحاد الكامل

بين الشاعر والحبيبة وعجزه الكلى عن الوصول إليها إلى مسار جديد تبرز فيه الذات قادرة على الفعل متوحدة مع أنى من نمط آخر ، ويأتى البيت ( ٣٥ ) ليبرز هذه القوة الجديدة : –

إن تغــدفى دونى القنساع فاننى طب بأخذ الفــارس المستلئم

فإذا وضعت الحبيبة القناع والحدود بينها وببن الشاعر فإنه لعارف قادرعلى إختراق حجب الفارس المحتمى بالحدود ويعلن البيت بوضوح أزمة القصيدة : العجز المطلق أمام المرأة يولد القوة المطلقة في فعل البطولة تعويضاً عن هذا العجز . فالشاعر لا يقول إنه قادر على إختراق القناع إلى المرأة ، بل إنه قادن على إختراق الحجب إلى الفرسان من أعدائه . ويبدو البيت منحرفاً منشرحاً منطقياً في جملة الشرط التي ينبي فيها ، فليس هناك من رباط منطقي بين فعل الشرط وجوابه . وتلك بالضبط هي بنية القصيدة كلها : انشراخ بِّين عالمين : عالم العجز بإزاء المرأة وتجربة التغير الزمنية والتفتت ، وعالم القوة فى فعل البطولة والصدام . وعمل البيت في إنحرافه المنطق حركة نحو تصعيد الرغبة الجنسية والعجز عن إروائها عن طريق بديل إختر اتى آخر هو البطولة . ويسمح بدء فعل البطولة ــ السياق الطبيعي لعظمة الشاعر ــ ببدء تبلوره فاعلا ذا صفات إنجابية ، قادراً ، فيطلب الثناء عليه من الحبيبة ( ولا يفرضه فرضًا ) لأنه سمح المخالطة إذا لم يظلم . ولأنه إذا ظلم فإن ظلمه باسل مر المذاق كالعلقم ، على عكَّس مذاق فم الحبيبة الطبب . وتنفلت الذات الآن في بناء عالمها المماسك وصورة قدرتها المضادة لعجزها السابق . وتمهد تجربة شرب الحمرة وذكر الشمائل لتطوير حس بالإمتياز بعسد العجز السمابق، ويندفع النص ليخلق صورة البطل الفارس الطاعن المدمرة وحليصل غانيصة تركت مجسدلا تمكو فرائصه كشدق الأعلم

ومن الدال جداً أن أول فعل للبطل هو القتل، وهو قتل «حليل غانية »كأن العجز أمام إمرأة لا يلغيه إلا القدرة على قتل حليل إمرأة أخرى وخلق إمرأة مطابقة هي الآن في حالة فقدان وانهيار وتضعضع مقابل صورة المرأة الأولى (الحبيبة) في ذروة إستحالة الوصول إلها.

ويأتى البيت (٤٣) بصورة البد التى تطعن فتفجر الدم رشاشاً كلون الغندم ، معللة العجز عن الفعل في الحركة الأولى بأ كملها وتتشكل ، بـذه الطريقة، علاقة ضدية معقدة تتألف من أربع علامات :

(A) الشاعر العاجز / المرأة المنبعة : علاقة عدم إمتلاك ونوال
 (B) الفارس الزوج → المرأة الزوجة : علاقة إمتسلاك ونوال

ويؤدى التضاد الحاد دوراً يعمق مأساوية عجز (A) أمام المرأة المنيعة ، ولا عكن حل هذا الثناقض إلا بفعل تفجير دموى وقتل تصبح العلاقة نتيجة لــــه كما يلى :

ويختفى من هذه العلاقة الطرفان اللذان كانا مسؤلين عن خلق التناقض والتضاد أصـــلا : المرأة المنيعة والفارس الزوج المالك .

وينكشف الدور التصعيدي أو بالأحرى ، التعويضي الصرف لفعل البطولة .

لكن صيغة البيتين هي صيغة الزمن الماضي ، كأن الحاضر ما يز آل يشهد إنعدام فاعلية الشاعر. ويقطع هذه الصورة الإلتفات إلى الحبيبة في محاولة للتأكد من أنها تعرف عن البطل ما يريدها أن تعرف ، إذ تخضها على سؤ ال الحيل لتشهد بأفعاله . وتشهد الحيل بفعل بطولة خارق يتم في إطار من الحركة المتجاوزة التي تصل هدفها ، على عكس إستحالة سعى الشاعر للوصول إلى الحبيبة في الحركة الأولى وتطغى صورة الطعن والشك والاختر أق ، ويصبح المحرم (ألبطل) محللا للشاعر : « ليس الكريم على القنا بمحرم ». وتنبئق صورة مدهنة للإخبر أق تنضح بالفعل الجنسي الذي يعوض عن إنعدام الفعل الحبيبي مع المرأة في إستخدام « هنكت قروجها »

ومسك سابغة هتكت فروجها بالسيف عن حامى الحقيقة معلم ويتحول الحصم البطل إلى بديل للمرأة الصعبة : فهو أيضاً ذو منعة، لا ينال يكوه الفرسان صدامه ، لكن الشاعر «ينزل » «يريده » بده اللغة التى تفوح برائحة الإقتر اب من المرأة ، ثم يطعنه ، للمرة الثالثة ، بالزمح . ويصبح فعل الطعن المتكرر تعويضاً عن إنعدام الطعن الحنسى ، ثم ياتى فعل عجيب جنسى

14.

۲Ą

صرف « أم علوته » تمهند صافى الحديدة محذم ، تماماً كما «يعلو » الرجل القادر المرأة المستسلمة أو المغتصبة .

ولحظة سقوط البطل تتوحد صورته بصورة المرأة المغتصبة : « عهــدى آبه مد النهــا ركأنمــا خضب البنان ورأسه بالعظلم»

وبالمرأة الى تلد بشكل خاص ، وتبدو صورة التوأم عجيبة في هذا السياق :

بطل كأن ثيابه في سرحـــة يحذى نعال السبت ليس بتــوأم

كأنما تفصح من المستوى اللاواعى الذى يشكل البطل المقتول فيه صورة أخرى، توأما ، للمرأة التى لا تنال . بيد أن فعل البطولة ليس مماسكاً مطلقاً ، بل هو متقطع بهذه الشهقات التى تعود دائماً بعد كل انبثاقة من البطولة إلى نجربة الحرمان الأساسية ، أى إلى الحبيبة النائية لتحاول إسمالتها أو إقناعها أو إجتذابها . وهمكذا تعود الحبيبة لتبرز من جديد . مواجهة حركة البطولة والاختراق والانتهاك التى ممارسها الشاعر لكل ممتنع ملغية وطأة العظمة التى برزت . تبدو الحبيبة محرمة تماماً، عالماً مغلقاً دونه المستحيل . فهى « شاة قنص لمن حلت له » لكنها حرمت على الشاعر . وكل ما يستطيع أن يرد به هو ، من جديد ، الكلام بدلا من الفعل : « وايتها لم تحرم » ، وتنكسر حركة القصيدة ، ويبدو أمراً فاجعاً أن هذا الفارس الخترق لكل حصن عاجز الآن ثمن جديد عن أختر اق حصن إمرأة واحدة .

وللموة الأولى يطغى الكلام على النص ، وينتنى الفعل ، ويكون كل ما يستطبع الشاعر أن يفعله هو أن يرسل جاريته إلى المرأة تتحسس أخبارها ، هكذا يقف المالم المغلق وأمامه الشاعر الذى لامحسن إلا الكلام ، ولا محسن الكلام مباشرة بل عن طريق وسيط . فيبعث جاريته وممتلىء البيتان بالكلام : «قلت » «قالت» و إذهبى » ، « تحسسى » ، « إعلمى » ، وتعود الحارية بالأخبار التى حصلت عليها : رغم الأعادى فالشاة ممكنة « لمن هو مرتم » ، وينتصب ذلك تحدياً باهراً في وجه البطل ، لكن إستجابته له تظل هى الاستجابة العاجزة التعويضية ( أو النصعيدية ) فيبحث عن بديل لاختراق الأعادى إلى الحبيبة هو إختراق جسد فارس مدجج ممتنع ، وهكذا يصبح فعل البطولة تعويضاً عن العجز عن الفعل

آبازاء المرأة . إنها لحظة الانكسار الفاجعة . وتأتى الاستجابة للحظةالانكســار ، [اللعجز الجنسي ، في صورة البطولة الجريحة : البطولة المخترقة ، تعويضاً :

لما رأيت القوم اقبل جمعهم يتذا مرون كررت غير مذمم يدعون عنتر والرماح كاتم ـــا أشطان بشر فى لبان الأدهم وتشفى النفس المريضة ، النفس المحرومة ، تشفى لا بالارتواء من الحبيبة ، يل بالارتواء من بديل هو إقرار الآخرين ببطولة البطل .وحس الذعر الذى يملأ نفوسهم لدى ظهوره :

ولقد شفى نفسى وأبرأ سقمها قيل الفوارس ويك عنتر أقدم فيا تظل « شاة القنص » آمنة تماماً من أن يبلغها العاشق برعبه أو مخترق إليها الحجب المسدلة أو مضارب القوم الذين يحمونها وبينهم « من حلت له » .

فعل البطولة لدى عنترة فعل فيزيائى صرف : إنه بطولة الجسد وفعل القوة المخترقة الطاعنة المدمرة . وحيمًا تبرز القيم فإنها تأتى فى صيغ عامة هامشية، بدون أن تتحول إلى محرق للفعل . والتجلى الأسمى لفعل البطولةهو « إختراق المنيع » والنفاذ إلى الحسد المحصن وتفجير الدم . وهذه صورة جنسية صرف . إنها تجسيد ألاحتقان المحيط على مستوى جنسى بدأ يتبلور فى النص منذصورة الفم العذب المقبل اللذيذ الطعم ، وما تشى به الصورة كلها هو نوال جنسى جزئى لا يكتمل ويظل دفيناً يتفجر من ثنايا النص ويتحول إلى وجع لائب حين تبتعد الجنيبة مرآ . وإراز عدت هذا فإن العجز يطغى على النفس ومحقن الكبت الجنسى والشهوة ويظل دفيناً يتفجر من ثنايا النص ويتحول إلى وجع لائب حين تبتعد الجنيبة مرآ . وإراز عدت هذا فإن العجز يطغى على النفس ومحقن الكبت الجنسى والشهوة والرغبة عاجزة عن التفجر والتحقق ، خصوصاً أن موضوع هذا الكبت هو شاة قنص عللة لرجل غيره : أى هدف سهل النوال نظرياً ، ويبتى ألمامه مجال واحد ، هو الإنفجار الحسدى الحسى فى فعل قوة إختراقية طاغية فى جسد محين لا يناك يتخذ له الآن شكل جسد الخصم البطل ، لكن هذا التفجر لايكون شرعة كلية متناسقة '، بل يظل طوال النص يتقطع بصورة الجبية ، فعصحاً عن

الضواغط الأساسية فى النفس ، ولذلك فإنه كلما عاد يعود أكثر حدة ودموية . ولعل أبدع الصور فى تجسيدها لهذا الكبت الذي لا يستطيع أن يفصح عن نفسه إلا حمحمة هى صورة حصان البطل ( وهو فى الواقع الذات الأخرى ، ذاته ) . فحصان البطل جزء من عملية الاختراق ، مسربل بالدم ، بل إنه أداة الاختراق أيضاً ، كالعضو الجنسى ، ولشدة سعير عملية الاختراق فإنه يشسكو إلى البطل بعبرة وتحمم ثم المحاورة اشتكى أوكان لوعلم الكلام مكلمى

والمحاورة هنا كلمة جوهرية ، فهو لا يقول : لو كان يدرى ما الكلام فقط ، بل المحاورة ، وأزمة القصيدة منذ البدء هى أنها لا بمكن أن تكون محاورة ، لأن الحبيبة هجرت ونأت ، بل هى صوت وحيد واحد الاتجاه : هى خطاب ملى بأفعال الأمر والنهى والتودد والإقناع والإغواء ، والحصان لا يفصح كما أن الشاعر لايفصح . وينتهى النص بتسويغ للعجز يتداخل مع فعل البطولة ؛ أى أن محورى النص الأساسيين يعودان إلى البروز هنا . وينغلق النص على صورة البطل

هكذا تكون تجربة البطولة ضمن الثقافة المركزية إستجابة مضادة : بحثاً عن إنجار بديل وتعويضاً عن عجز فى عالم يخفق فيه المرء فى نوال مايريده ، دون أن يرفض هذا العالم ويتجاوزه ، بل بالعمل من خلاله ، وهكذا يأتى فعل البطولة إختراقاً جسدياً مفجراً للدم مفترعاً لعدو مدجج لا يستسلم ، تعويضاً عن العجر عن إختراق جسد المرأة جنسياً . وهكذا تكون حركة البطولة تجسيداً لتوتر تز دحم به النفس أمام التمرق والنأى والإمتناع وهشاشة العالم ، وأمام سلم من القيم الحماعية القاهرة ( التى لا يفصح علما النص بجلا ) عنترية ( نصفه تقريباً ) لأنها هى التجربة المولدة ، وليست محرد تقليد شعرى ، عنترية ( نصفه تقريباً ) لأنها هى التجربة المولدة ، وليست محرد تقليد شعرى ، هى التجربة التي تولد إستجابة البطولة في من النفس حسابة الماني فعل عنترية ( نصفه تقريباً ) لأنها هى التجربة المولدة ، وليست محرد تقليد شعرى ،

وإمكانية الإنجاز وتغطية العجز ، لكن العملية لا تجدى ، فيعود النص فى النهاية ليعترف بالعجز ، أو يعود العجز ليتفجر فى النص ملغياً وقع فعل البطولة ، وينهى النص بأعليار ميهمة :

إلى عدانى أن أزورك فا علمى ماقد علمت وبعض ما لم تعلمى حالت رماج ابنى بغيض دونكم وزوت جوانى الحرب من لم يجرم بهذا الإقرار الكامل بالعجز الذى بمنح للمأساة الفردية بعداً جماعياً جديداً ويضعها فى إطار الصراعات القبلية والإنشر اخات التى مزقت عشيرتى ابنى بغيض، عبس وذبيان ، ينتهى النص فاقداً لغة البطولة الإختر اقية المتدفقة ومستسلماً للغة تكرارية مبهمة متر ددة « إعلمى ما قد علمت وما لم تعلمى » كأن البناء الراسخ الماسك يتشقق ويصدع ويبدو الشاعر البطل ضحية عاجزاً عن تجاوز القيود التى تحلقها الوجود الحماعى ، فهو لم يجرم لكن الحرب زوته ، هو الذى كان فى الماطم السابقة سيد الفعل والحرب والطعان .

هكذا تعود القصيدة إلى نقطة البدء : إلى العالم المغلق أمام الشاعر والشخص العاجز عن الفعل فى هذا العالم بعد أن كانت قد حاوات عن طريق فعل البطولة المقتحم إختراق المغلق ونحلق عالم مفتوح ، لكنها فى النهاية تهوى لأن فعل البطواة مايز ال يتحرك فى مسار محاط بعالم الجماعة وقيمها ومشكلاتها وأساليب عملها . وهو بذلك يظل مكبلا، إلا أنه مكبل ينتفض فى قيوده انتفاضات مخترقة شارخة تحاول أن تتجاوز عالم الموت والزمنية والعجز إلى عالم من الفعل الإنساني الخارق . إنه ، فى ذروة أياسه وتراميه ، فعل البطولة الحريح وإنشراخ الذات بين الفجيعة والحلم، بين العجز والمقسدرة .

تتكون معلقة عنترة ، إذن ، من حركتين : الأولى تمتد من البيت (١) إلى البيت (٣٤) والثانية من البيت (٣٥) إلى البيت (٧٩) . وتكاد هذه الصورة أن تنقسم إلى نصفين متعادلين مجسدة إنفصام الذات الذي يقتر ب من أن يكون إنفصاما

عصابيا (شيزوفرينيا) وتنبنى كل حركة من وحدات أولية متعددة كلما تشكل بنية دلالية متكاملة

يطغى على الحركة الأولى فيض من التوتر الحاد ، فما تنمى الحركة الثانية إستجابة مضادة علاها زخم الحيوية وفعل البطولة . وتشكّل الحركة الأولى عالما مغلقا ، أما الثانية فإنها العالم المفتوح . فى الأولى تقف الحبية نائية ، عصية على النوال ، ليس ثمة منها سوى طعم اللذة الماضية ، لكنها لذة تفيض حسية وشهوانية بحيث تبدو حاضرة حضوراً كلياً . وفى هذه الوحدة ، تبدو الذات مكبلة عاجزة عن الحركة والإختراق ، فتلجاً إلى صيغة التحى ، « هل تبلغى إياك ناقة شدنية » . لكن الحركة تظل وهمية ، قائمة فى النص وعلى مستوى التخيل فقط . أما فى الخركة الثانية فإن فعل الإختراق هو الفعل الطاعى . يبدو المغلق هنا مهاراً لطعنات الحركة الثانية فإن فعل الإختراق هو الفعل الطاعى . يبدو المعلق هنا مهاراً لطعنات على الفارس البطل ، سواء أكان هذا المغلق جسد المرأة أو جسد الخصم الجبار . وتغدو لغة القصيدة فيضاً زاخراً من الحركة والإندم إلى منا في معنات مهاراً للعنات على الفتح والإختراق والمتك .

هكذا تشكل الحركة الأولى تجربة الحرمان والإخفاق، لكن الحركة الثانية تأتى لتصعد هذه التجربة وتعوض عن الحرمان الجنسى والعاطنى بارتواء حسى جسدى من نمط آخر : هو الإختر اق الجسدى البطولى . وى لحظات نادرة تتقاطع التجريتان ، فتتحدان فى لغة جنسية بطولية ، وتتجسد قوة الفارس فى إفتتاح واختر اق يكون موضعها الجسد – المرأة والجسد – الحصم فى لحظة واحدة ، وهكذا ، فى ذروة فعل البطولة تأتى أفعال مثل « هتكت فروجها » لتشر إلى الدرع إشارة ملتبسة : هل الدرع هى درع الخصم التى تمزق الآن فقط ، أم هى أيضاً الدروع المحيطة بالحبيبة المحتجبة ؟ وفى لحظة التضاد الملق مع عالم الحبيبة رأتى هسذا الببت :

تمسى وتصبيح فوق ظهر حشية وأبيت فوق سداة أدهم ملجم واضعاً وجود البطل مقابل وجودالمرأة : هى تعتلى ظهر الفر اش الناعم وهو أبداً معتل ظهر حصانة الحاضر للإنطلاق كل لحظة ، ويأتلق البيت التالى بصورة ملتبسة عجيبة :

وحشيتى سرح على عبل الشوى تنهد مراكله نبيل المحزم فللشاعر ، إذن ، حشيته ، لكن هذه الحشية التي يعتليها هى سرج حصان ، بيد أن الصفات التي مختارها لوصف الحصان هى أيضاً صفات للمرأة ، بل إنها هى إسمها ، فالحصان « عبل الشوى » يتحد فيه إسم الحبيبة « عبلة » بامتلاء الجسد ، والحصان « نهد » المراكل ، كالصبية ذات النهدين ، والحصان ، نبيل الحيد ، كالمرأة النبيلة التي نأت وصارت محر مة عليه . والحصان الآن العبل الفهد طوع بنانه ، بل إنه ليعلو صهوته جاعلا مها حشيته البديلة . أى أن لحظة البطولة تز دحم بطاقات حسية زاخرة تحقق تعويضاً ضرفاً عن الحو مان الفعلى من جسد الحبيبة عن طريق تحويل بعض صفاتها وخصائصها لتصمر فى منناول الشاعر جسدياً : فهو يعلو عبل الشوى لأنه عاجز عن أن يعلو عبل ( المرأة) وهو يعلو نهد المر اكل لأنه لا يستطيع أن ينال نهد الصبية .

\_ 4

هذا المغلق / المفتوح هو جوهر تجربة عنّرة ، وهكذا يتصارع هذان البعدان في البيتين ٥٨ – ٥٩ منتصبين أحدهما إلى جانب الآخر : الأول يسمح بذروة الفعل البطولى وتحققه والثانى تمنع الفعل . فنى الأول يبدو البطل الخصم مفتوحاً أمام الشاعر ، يخترق جسده رمح الشاعر .

بَطل كأن ثيابه في سرحة يُحْلَى نِعالَ السَبْتِ لِيس بَتُوأَم أما في (٥٩) فتبدو المرأة عصية تحرمة ، مع أنها شاة قنص : ياشاة ما قنصي لمن حَلَّت له حَرُّمتْ عَلَّى وليتها لم تَحْرَم هي إذن محرمة . لكن جسد البطل الكريم العظيم ليس محرماً : فشدكك تا بالرُّمح الأَصمَّ ثيابه ليس الكريم على القنا بمحرَّم هي محرمة عليه جسدياً (جنسياً) ، وكل بطل محلل له جسدياً . ولذلك تكثر في النص صور التحليل والتحريم ، المنعة والإختراق ، العجز

عن والقدرة على ، كما تطغى صور الجسدية ، ويظل النص ممز قاً بين هذين القطبين حتى مايته ، ويظل أحدهما مرتبطاً بالمرأة والآخر بالجسد البديل لها : البطل المدجج .

مثل فعل البطولة عند عنترة كوناً من المفارقات والتجارب الضدية ، ويفيض في النَّهاية المجسِّ طاغ بمأساوية الوَّجود الإنساني ، ولعل هذا الفعل ، أكما يتبلور هنا . أن يُكُونُ فريداً في المعلقات فهو الوحيد الذي يؤكد البطولة وقيمها الإمجابية من خلال تدمر الحياة والفضاء علمها لدوافع فردية صرف . أى أنه نخالف منطق التصور الجاهلي المركزي الذي كان دائماً يرى الطبيعة الضدية للوجود الإنساني ويزهو بإنقاذ الحياة لا بالقضاء علمها ، وحين يكون لا بد من تدمير الحياة فإن ذلك يأتى من أجل انقاذ الحياة نفسها على الأقل حياة الفاعل الطاعن التي كانت ستدمر لولا طعنه ، إن لم يكن حياة آخر ين غير ه ممن بكون هو حامياً لهم وذائداً عن حياضهم و-مياتهم . أما لدى عنثرة فإن الحياة تدفع إلى أزهى صورها وترصد فَى أَوْجِ جَمَالِهَا وَتَجَلُّمُا ثُمَّ تَأْتَى الطُّعْنَةِ الْمُخْبَرِ قَةٍ وَتَهْوَى الضَّرِبَةِ الباترة لتختزها وتتركها «جز ر السباع » . ثمة عنف هائل ، فعل بطولة « ملتبسة » بالمفهوم ألجاهلي ، لله في التمزيق والتدمير لا لأن الحياة مهددة بل من أجل شيء مغاير تماماً . إن العنف هذا إستجابة مضادة للعجز الداخلي المطلق ، للشلل في موجة الزمن والتمزق وتم القبيلة وانشراخاتها وتحريم المخرم فيها ، ثم في مواجهة الحبيبة التي أعطت قدراً من اللذة ثم نأت . الأزمة هنا أزمة شلل داخلي صرف ، ولذلك فإمها لا تجد تعبيراً عما وتجاوزاً لها إلا فى فعل عنف خارجى صرف ، فى خلق تجسد قناعى للحبيبة التي ترخى القناع قشمنع الشاعر عنها ، دو جسد بطل آخر منيع وتحويله إلى درئبة للطعنات المخبرقة الصارخة من عمق الحرمان والعجز في النفس منشكة فيه بفعل تدمر ى مطلق يصل نشوته فى رؤية « فريصته نحكو كشدق الأعلم» وتفجر آلدم آلمهر اقى ، هكذا يكون فعل البطولة فعل تدمير : أى بطولة إذن هى هذه ! إنها لتبدو بطولة عبثية ، وأن عبثيتها لتشتد حين تعجز في النهاية عن تحرير الذات من عجز ها فتتحسر البطولة لتترك الذات نهشاً للآخر لانكار عمر و ،

ورماح ابنى بغيض المتحاربة ، ووصبة العم ابنى ضمضم اللذين مايز الان تهديداً لم تدر عليه دائرة الحرب ، بعد أن كانت عبثيتها قد تجلت فى التضاد الحاد جداً الذى تخلقه بين صورة الحبيبة وصورة الحصم: الحبيبة «شاة قنص » ورشاً من الغز لان حرأرم «، والحصم « هذا المدجج الشاكى السلاح غير المستسلم » ، وى المفارقة الحادة بين موقف الشاعر أمامها: فأمام الشاة الضعيفة هو فى ذروة الشلل، وأمام المدجج هو فى ذروة الفتك . أمام المرأة التى نأت لا تملك غير السسلام والتحية والكلام :

( با دار عبدلة بالحدواء تكلسى وعمى صباحاً دار عبلة واسلمى ) وأمام المدجج ليس ثمة من كلام ، بل فعل الطعن والضرب المدمر . إنها بطولة غيثية على كل صعيد إلا على هذا الصعيد الداخلى الصرف حيث تغدو تعويضاً وتفريغاً إنفعالياً حاداًيؤ دى إلى وهم شفاء النفس وإبر ام لسقمها بصورة ما ، دون أن محل الأز مة الحادة التى تمز قها ، رغم البيت (٧٤) الذى يأتى ى نهاية فعل البطولة وبعدصورة إقتحام الحيل للغبار عوابسا ، مشعراً بأن الأز مة قد حلت وأن النفس وصلت إلى وئام داخلى إدشا يعهالها ، بعد أن كان نقيضاً لما ، وحفزت هذا اللب بأمر مبرم أمر مبرم . لكنه مبهم تماما وهو بالتا كيد ليس قراراً باختر اق عالم الحبيبة المغلق والوصول إلها ، بل إقراراً بالعجز عن مثل هذ اللفعل ، كما عالم الحبيبة المغلق والوصول إلها ، بل إقراراً بالعجز عن مثل هذ اللفعل ، كما

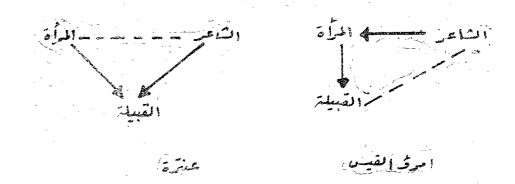
يأنى البيتان الأخير ان ليؤكدا : إنى عدانى أن أزورك فاعلمى ما علمت وبعضُ مالم تعلمـــى

حالت رماح ابنى بغيض دونكم وزوت جوانى الحرب من لم يجرم ويستكين جيشان العنف وينكسر رمح البطولة فى لحظة عجز واستسلام للواقع وانز واء فى ركن خائف مشلول لا يملك فيه «البطل» سوى ندب بر اءته المهدورة.

- 11

حين نصف بنية العلاقات القائمة بين الشاعر ، المرأة ، القبيلة في معلقة عنترة بلغة المذلث الذي شكلته في دراسة القصيدة الشيقية ، تنجلي حقيقة بالغة الأهمية : هي أن عنترة البطل المخترق السامي (على عكس امرى ء القيس تماماً الذي لم يكن الرؤى المقنعة – ١٧٩٧

فعل البطولة الفيزيائية بالنسبة له محوراً من محاور الشخصية أو النص ) مختار القبيلة على حساب المرأة : بمعنى أنه ممارس حركته المنتفضة الدافقة بالبطولة دون أن يرفض القبيلة ، بل ضمن إطار القيم التى تؤسسها والعلاقات الإجتهاعية التى تنظمها : الزواج ، الأبوة ، السيادة إلخ . ولذلك فإن فعل البطولة لمديه ذو إتجاه خارجى وقائم في إطار القبيلة ، أما إمرو القيس فقد كان نقيض ذلك : بطولته بطولة إختراق لدائرة القبيلة ، أما إمرو القيسها وإنتهاك لها من أجل الوصول إلى المرأة المحصنة ، أوتأكيد لكون العلاقة الجنسية والشبقية عامة أعظم أهمية في سياق الصراع الأساسي بن الإنسان والزمن ، والإنسان والعالم ، من نظام القبيلة : هكذا يتضاد مثلثا عنترة والمرىء القيس تماماً :



و هكذا تظل رؤيا إمرىء القيس على حافة الموشور الرؤيوى الذى إقترحت أن المعلقات ، بوصفها بنية واحدة متكاملة ، تشكله (٤) .

• 🖗 ۲

ر فما تسزود مما کان مجمعسه إلا حنوطاً وما واراه من خسرق وغمر نفخمة أعمواد الشيبية ليه وقل ذلك من زاد لنطلق ». . أعثى همممان (ديوان الشعر العربي ١ – ٣٤٥) « إنما نعمـــة قوم متعـــة وحياة المدرء أوب مستعار » . . الأفسوه الأودى (ديوان – الميمني ص ١١) « وهمالوا عليه الترب رطبا ويابسا فذلك بت الحق لا الصدوف والشمر » . . ( الأفوه : سا ١٥٠ ) and a star part of the second seco n an an Anna a Anna an 

حفافيه شُكاً في العسيب بمسرد على حشف كالشَّنِّ ذاو مُجــدد كَأَنَّهُمَا بِــاباً مَنْيِفْ مُمْــَــرَّد وأجردةً لُزَّتْ برأى مُنضَّــل وأَطْر قَسِيٍّ تَحْت صُلْب مُؤَيَّسَـا تمرَّ بسلمى دالج مُتَشَــلَد لَتُكْتَنَفُأُ حَتَّى تُشاد بِقَرِمْــَــك بعيدة وخد الرِّجل موَّارةُ اليــــد لها عضُداها في سقيف مُستَّد لَها كتفاها في مُعالمي مُصعَّهم مواردٌ مِنْ خَلْفَاء في ظهْرقــــرْدد بنسائق غُرَ في قميص مُقَدد كَسْكَان بُوصيٍّ بلجُلة مُصْعَلَ وعى الملتقى منْها إلى حرْف مبرد كَسَبْت الْيَمَاني قَدْهُ لَمْ يُحَرّد (٣) بِكَهْفَى حجاحي صخْرة قَلْت مورد كمكحولتي مذعب ورة أمّ فرقد لِهِجْسٌ خَفِي أَوْ لِصَوْتَ مُنَدِّدٍ كسامعتى شاة بحومل مفسرد

كَأَنَّ جناحِي مضرحِيٍّ تكنَّفــــا فطُورًا به خلف الزَّميل وتسمسلره لَها فخُذَان أَكْمل النَّحْضُ فِيهما وطبي محمال كالحني خُلُوفُمه كَأَنَّ كناسي ضالة بِكْنْفُانِهِــا لهما مرقَقمان أفتلان كأَنَّمهما كَفَنْطرة الرُّوميِّ أَنْسبهم رَبُّهـا مهابية العتذون موجدة القسرا أُمرَّتْ يداها فتْل شَزْر وأجْنحــتْ جِنُوحٌ دِمَاقٌ عَنْدَلُ ثُمَّ أُفْرِحَتُ كأَنَّ عُلُوب النَّسْع في دأياته-ا تَلَاقَى وأحيــاناً تبــين : كَــانُّها وأثْلغُ نهساضٌ إذا صعَّدتْ بسه وجُمْجُمة مثْلُ الْعَسَلَاة كَأَنَّمَسًا وخد كقررطاس الشامى ومشفر وعينان كالماويَّتينس اسْتكَّنتسا طحوران عُوَّار القذي فتراهما وصادققا سمج التوجس للسرى مولاتان تعسرف العتق فيهمسا

## grand the experiment of the option of the second the second second second second second second second second se معلقة طرفة معادما والمعاد والم السهم في لعظة النزع

تلوح كهاق الوشم في ظاهر اليد يقُولون لا تهلك أسى وتجلسد خلا ياسفين بالنَّواصِف مِنْ ددِ يجُورُ بها الملاحُ طورًا ويهْدي مُظاهرُ سِمْطَىٰ لُؤَلَوْ وزبرْجــل تناول أطراف البرير وترثمدي أسف ولم تكْلَمُ عليه بإثمد عليه نقى اللون لحم يتخم بعوجاء مر قال تروح وتغتدي على لاحب كمانه ظهر برجــــــ وظيفاً وظيفاً فوق مور مُعَبَّــــدِ حدائي مولي الأسرة أغيب بذى خُصل روْعات أكْلف مُلْبِـــد

«لِحْـوْلُـة أَطَلَالُ بُبُرْقْـة ثْهُمد وقوفاً بها صحبى علَّى مطيَّةً م كَأْنَّ حُدُوج المالكَيَّة غُـــــدُوة عدوليَّةً أوْ مِنْ سَفِينَ ابْن يامِن يشُقُّ حُباب الماء حيْزُومُهما بهما حكما قسم التَّرْب المُعَايل باليد وفى الْحيِّ أَحْوَى يِنْعَضْ الْمَرْدَشَادِنَّ خذول تراعى ربربسا بخميلية وتبسمُ عنْ ألمي كمانًا مُنسبورًا با تخللُ خُرّ الرَّمُل دِعْص لَهُ نسب سفته إيساةُ الشمس إلاَّ لذاتيه ووجْه كَأَنَّ الشَّمْس حلتْ رداءَهــــا وإنِّى لأَمْضِي الهِمَّ عند اخْتَضَــاره أمُون كأَلْــواح الإران نسبأتهــــا تُباري عِناقاً ناجيــات وأنبعـــتْ تَرَبَّعُتْ الْقُفَيْنِ فِي الشَّوْلِ تُرْتَعِـــي تريم إلى صوب المهيب وتنتقي

وأنْ أحضر اللَّذَّات هلْ أنت مُخْلدي فدعنيى أبادرها بما ملكت يسدى وجدَّك لم أَحْفِلْ متى قام عُـوَّدِي كُمَيْت مَى مَا تُعْلَ بِالْمَاءِ تُزْبَسُدِ كسيد الغضا نبَّهْتُهُ المُتـورَّدِ ببهكنَّة نحْت الخِباء المُعمَّــد على عشر أوْ خروع لمُيخضب مخافة شرب فى الحياة مصممرد ستعلمُ إِنْ مُتَّنا عَدًا أَيُّنا الصَّدِي كقبرْ غويٍّ في البطالة مُفْسَــَد صفائح صمَّ مِنْ صفيح منضَد عقيلة مال الفاحش المُتشدِّد وما تنقُصِ الأَيَّامُ والدَّهْرُ ينفسدِ لكالطّوال المُرْخى وثنياة بالبد متى أَدْنُ منه بِنَأْ عَنِّسى ويبغُل كما لامنى في الحيِّ قُرْط. بُـنُ مَعْبَدٍ كمَأَنَّا وضعْناهُ إلى رمس مُلْحَصْد نشدأت فلم أغفل حمولسة معبد متى يكُ أَمْرُ للنَّكَيثة أَشْهَــد

ألا أيُهذا اللائمممي أشهد الوغى فإن كُنْتَ لا تسْتطِيعُ دفع منيَّتى فلَوْلا ثَلاثٌ هُنَّ مِنْ عِيشَةٍ الْفَتَسِي فمنْهُنَّ سبْقى العاذِلات بشربة وكرِّي إذا نَادى المُضافُ مُحنَّبِـــاً وتقصير يوم الدَّجْن والدجْنُ مُعْجبٌ كَأْنُ البرين والدَّ مالِيج عُلِّقَــتْ ذرينى أروى هامتي فى حياتيهــــا كَريم يُروِّي نفسهُ في حياتيـــه أرى قبر نحام بخيسل بماليه ترى جُثوتين من تُدراب عليهمـــا أرى المونت يعتام الكرام ويصْطَفي أري العيش كَنْزًا ناقِصاً كُلَّ ليْلسة لعمرك إنَّ المونت ما أخْطأً الفتي فمالی أرانی وابن عمَّے مالکے يِلُومُ ومَا أَدْرى عــــلام يِلُومنى وأيأسنى من كلِّ خينصر طلبنْسهُ على غير شيء قلتة غير أنشب وقرَبْت بالتُسربسي وَجسلَّك إِنَّه

كمرداة صخر في صفيح مُصَمَّــد وعامت بضبعيها نجاء الخفيدد مَخَافَةً مَلُوى مِنَ الْقُسَدِّ مَحْطَدَ عتيقٌ متى تَرْجُمْ به الأَرْض تَزْدد ألا ليثنى أفديك منها وأفتدى مُصاباً اوْ مسى على غَيْر مرصد عُنيتُ فلَمْ أكْسل ولم أتَّبلد وقد خبَّ آلُ الأَمْعُمز المُتوقَّد تُرى ربَّها أذيال سحْل مُمسلَد ولكنْ مَى يَسْتَرْفِدِ القَوْمُ أَرْفُسَدِ وإنْ تقتنصني في الْحوانِيت تصْطَد وإِنَّ كُنْت عنها غانياً فاغْن وازدد إلى ذروة الْبينت الكريم المُصمَّدِ تروح إلينا بين برد ومجسسه بجس النّدامي بضّة المُتجمرّد على رسْلِها مطرُوفة لَم تُشَسَدًد وبيعى وإنفاقي طريفي ومتلدى وأفردت إفراد البعير المُعَبَّسَب ولا أَهْلُ هذاك الطِّراف المُمكَّد

وأروعُ نَبَّساضُ أَحَسَبُ مُلَمُلسمٌ وإن شئت سامى واسط الكور رأسها وإنْ شَمَّت لَمْ تُرْقُلْ وَإِنْ شَمَّتُ أَرْقَلْتُ وأعْلَمُ مخْرُوتٌ مِن الأَنْف مسسارنٌ على مثْليها أمضى إذا قسال صاحبي وجاشت إليه النَّفْس خوْفًا وخــالهُ إذا القومُ قالوا من فتى خلْتُ أَنَّنسي أحلتُ عَلَبْهَا بِالْقَطِيعِ فَأَجْنُمُ تَ فذالت كما ذَالتْ وليدةُ مجْلِــس ولست بحلال التسلاع مخسافية فإنْ تبْغْنِي في حلْقــة القــوْم تلْقنى متى تأتني أصبحت كـأساً روَّيــة وإنْ يلتقي الْحَيُّ الْجَمِيــعُ تُلاقنِــي ندامای بیض کالنُّجُوم وقَيْنَـةُ رحِيبٌ قِطابٌ الجَيب مِنهَا رَفِيقـــةُ إِذَا نَحْنُ قُلْنَا أَسْمِعِينَا أَنْبِدِرْتُ لَنَا وما زال تشرابى الخمور ولمساتى إلى أنْ تحامتُني الْعشيرةُ كُلُّهيا رأيتُ بني غبْسراء لا يُنْكِمُونني

ويُسْعَى علينًا بالسَّديف المسرهد وشقِّى علىَّ الْجيْب يا ابنسة معبد كهمِّى ولا يُغْنى غنائى ومشْهسدى ذلول باَجْمَاع الرِّجال مُلهسد عدارة ذى الأَصْحَاب والمُتوحِّد عليهم وإقدامى وصدَّقى وَمحْتدى نهارى رلا ليلى علىَ بسرمُسد دفاظاً على عوراته والتَّهسدُّد مَى تعتركُ فيه الفرائصُ تُرعُسد على النَّار واستودعْتُهُ كفِّ مُجْمسد ويَأْتيك بِالأَخْبَار مِنْ لَمْ تُسزوِّد

فظلَّ الإماء يمتَّللْسن حوارها فإنْ مُتَّ فانْعينى بِمِــاأنا أَهْلُهُ ولا تجعْلينى كامرى ليس هُمَّه بطبىء عن الجُلى سريع إلى الْخنا ولو كُنْت وغلاً في الرُّجالِ لضرَّني ولكن نفى عَنِّي الأَعادي جراءتي لعمرك ما أمرري علي بغَمَّ ــــة وَيَوْمُ حبسُتُ الْنَفْس عَنْدَ عراكِه عَلَى مُوْظَن يخشى الفتى عندهُ الرَّدى وأصْفرَ مَضْبُوح نظرْتُ حـــوارَهُ ستبدى لك الأَيَّامُ مَا كُنْتُ جماهلاً وَيَأْتُبِكَ بِالأَخْبَارِ مَنْ لَمْ تَبْبِعْ لَـهُ

تدخل قصيدة طرفة لغة الطقوس من خلال الأطلال بلمحة بارقة تكشف أطلال خولة المنقوشة كالوشم في اليد ، مستخدمة لغة البقاء والأبدية : « باقى » الوشم . كما تدخل لغة الطقوس من خلال الصيغة (formula) التي تستقما من حضور شعرى ولغوى جماعي ، كان امرؤ القيس قد إمتاح منه أيضاً ، في البيت الثاني الذي محدث هنا وفي معلقة إمرىء القيس مع تغيير صوتي طفيف متفظ للقافية بوجودها : « تجمل تجلد » (١) ، وتيدو الأطلال هكذا باهتة شديدة العمومية محددة تحديداً إسمياً عارضاً ، ثم تبدأ صورة الراحلين بالتنامي مثلة نقيض العفاء والاندثار والحفاف ، مستحضرة صورة الماء والسفن الضحمة تشقيه صعدا ، مكتسبة طبيعة أسطورية إذ تسمى باسم إين يا من ذي الدلالة الشتقة

وإِنْ يأْتِكَ الأُعْداء بِالْجهد جُهدٍ بشرب حياض الموت قبل التنجُّد هجائي وقذفي بالنَّسكاة ومطْردي لفرّج كرْبْسِي أَوْ لأَنْظرنى غـــدي عَلَى النُّكر والنَّسْآلِ أَوْ أَنَا مَفْتِد على المرْء منْ وقْع الْحسمام الْمُهِنَّد ولوْ حلَّ بيَّتى نائياً عند ضرْغـــد وَلُوْ شَاءَ رَبِّي كُنْت عَمْرُو بِن مَرْتُد بنون كِرِامٌ سَادةٌ لمُسَـــود خشاش كرأس الحيَّة المتوَقَّصد لأبيض عضب الشَّفْرَتَيْن مُهنَّـد كفى العود منه البدء ليس بمعضد إذا قيل مَهْلاً قال جاجيزة قيد منيعاً إذا بَلَّتْ بِقِائِمَتْ يَدْلَى نواد أمشى بعضب مُجــــرَّد عقيلة شينخ كالوبييل يلنْدد ألسْت تركى أنْ قد أتَّيت بِمُؤْيد شديد عليكم بغيسة متعمَّسد وإلا تكفُو اقاصى الْبَرْك بِسَمَرُدَد

وإِنْ أَدْع للجُلَّى أَكُنْ مَنْ حُماتَهما وإن يقذفوا بالقدع عرضك أسقهبم بالاحدث أحسدانته وكمخسدت فلو کان مولای أمرأ هو غیُّـــره ولكن مولاي أمروً همو خمسانقسي وظلم ذورى القربى أشدُّ مضاضحة فذرنى وخلقي إننى لبك شاكبسر فلو شاء ربِّي كُنْت قيس بْن خالــد فأصبحت ذا مال كثيب وعسادنى أنا الرَّجُل الجعد الدَّني تعسر فسونه فآليْت لإ ينْفَكُّ كَشْحى بطانة حسام إذا ما قمت منتصراً بسه أخى ثقة لا ينثنى عسن ضريبة إذا ابتدر القروم السِّلاح وجمائشي وبَرْك هجُود قلد أثارت مخافتي فمرَّتْ كهاةً ذات خيْف جـلالــــةً يقول وقسل تسرَّ الْوظيف وَساقها وقال ألا ماذا ترُون بِشَـــارب وقال +فروة المنسبة الفعهسما اله

من اليمن ، وهى دلالة هامة لأن اليمن محفظ مسار السفن فى خضم بجور فيه الملاح تارة ومهتدى تارة ، ويعمق البيت الثالث حس التوتر الكامن فى صورة السفن ، وإنقسام حركتها بين جور وهداية ، حين يطور صورة حركتها التى تشق الماء عن طريق صورة لعبة الحظ (تقسيم المفايل باليد للتراب) التى ىمكن أن تنتهى بالربح كما تمكن أن تنتهى بالخسارة ، إنها مقامرة غير معروفة النتائيج فهى أيضاً تجور تارة وتهتدى أخرى ، ، هكذا تتشكل الحركة الأولى من النص فهى أيضاً تجور تارة وتهتدى أخرى ، ، هكذا تتشكل الحركة الأولى من النص في إطار التباس عميق ووجود ضدى فالأطلال قائمة كباق الوشم : تجسد الفناء والبقاء ، والذات تنقسم بين الأسى وبين التجلد ، وحركة السفن تميه وترشد وتبدو مقامرة قد تؤدى إلى أى من إنجاهين . بل إن الانقسام ليبدو لغوياً أيضاً : فصورة السفن الأساسية « عدولية » أو « من سفين اين يامن » .

ومقابل هذه الحركة الملتبسة نبدأ بالتشكل حركة أخرى تزخو بجمال الصبا وترف العيش وحيوية النشوة ، وكما تجسدت الحدوج في صورة السفن ، تتجسد المرأة في الحركة الجديدة في صورة شادن ، ويتضح بجلاء أن النص ينمى نفسه على محاور رمزية إستعارية . لكن الحركة الجديدة تمتلك إلتباسها الخاص كذلك : فالمرأة الأنثى توصف بلغة الذكر أولا (البيت ٢) ثم بلغة الأنثى (البيت ٧) دون أن يحسم إلتباسها مهائياً . كذلك بلتبس زمن النص في هذه الحركة بالنسبة إلى الحركة الأولى . لقد ساد في الحركة الأولى الفعل المضارع والزَّمن الحاضر تماماً ( لحولة أطلال ، تلوح ، وقوفاً ، يقولون ، كأن حدوج . . خلابا ، مجور ومهندى ، يشق . . . ) مع إستثناء واحد ( كما قسم الترب ) له صيغة الماضي ودلالة الحضور ؛ ويستمر الزمن الحاضر في صورة المرأة ( في الحي أحوى ينفض.. مظاهر خذول تراعى . . . تناول وترتدى وتبسم عن ألمي ) مع إستثناء واحد في موقع مطابق تماماً من البيت « تخلل » له صيغة الماضي والدلالة على الحاضر . بيد أن البيت التاسع يبدأ بصيغة الماضي « سقته إياه الشمس ويستمر بها » إلا لثانه أسف ولم تكدم عليه بإثمد « ويكتمل بها » ووجه كأن الشمس حلت رداءها عليسه . . لم يتخدد » . بيد أن الصورة ذاتها هي صورة للشباب الغض ، بكل ما فيه من طراوة ونداوة ومائية ، فهي إستمر أر لحس المائية في صورة السفن واغداق اللازمنية على النص : فالوجة لم يتخدد ، والبسمة تكشف عن ألمي منور ،

وقد سقنه إياة الشمس : إن الزمن هنا هو زمن الحيوية الفياض ، هو آوج التفتتح والرفاه واللاتغير ، على عكس زمن الأطلال الذي يجسد فاعلية التغير والقدم . بل إن الزمن هذا هو زمن الحصب والتجدد والولادة . فالشادن الخذول تراعى ربرباً بخميلة غارقة فى جنة الحصب والإخضرار : والصورة تجمع الترف الإنسانى (سمطى لؤلؤ وزبرجد) بالترف الحيوانى بالترف النباتى «كأن منوراً تخال حر الرمل دعص له ندى » . وتغدق الطبيعة على هذا الوجود ما فما من ضوء فتسقيه الشمس وتحل ردامها عليه .

وبتوحد فى هذا الحمال الغض بعد الطبيعة ببعد الإنسان ، الغزال بالمرأة ، الشمس بالرمل ، الماء بالضوء . ويبدو الزمن متوقفاً لا يعبر كأن رصداً قد ختم عليه للحظة خارجة على الزمن .

لكن كل هذا الكمال والجمال لا يلغى الهم ، "بل إنه ، من طرف ما ، ليزيده عملاً لأنه يبرز، فى سياق الزمنية والتغير والاندثار . فما فى الحيّّ لم يعد فى الحى بل إنطلق فى رحلة المالكية ، وفى هذا المُصل تبزغ الناقة ، بكل دلالات الصلابة ، والثبات والديمومة فى بنيتها ، وكل ما فيها من طاقة الاندفاع والاختراق والتجاوز .

تشغلى الناقة حيراً مركزياً فى النص ممتدة من البيت ١١ إلى البيت ٣٩ دون إنقطاع وإلى البيت ٢٣ إذا تجاوزنا الانقطاع المؤقت الذى يحدث فى البيتين ٤٠ – ٤١ . ولعل أول ما يمنح الناقة تميزها أن يكون وقوعها ى مفصل بين من بنية القصيدة يتدم لا بتجربة الأسى والهم ، بل بصور غضاضة الشباب ونداوة الجمال اللتين كانتا قد تجلتا فى الوحدة السابقة – وصف الشادن الجميل فى الحى ، كذلك يجدر بالذكر أن الناقة تكتمل بصورة أنى غيداء تعرض مفاتها فى مجلس المتعة ، هكذا تنبع الناقة من سياق الحيوية والجمال وتكتمل فى سياق الحيوية والجمال ، وكلا السياقين تطغى عليه صورة المرأة والرجل ، ومع ذلك كله ، فإن حركة الناقة تبدأ العوياً بالصيغة هو إلى لأمضى الهم » ، أى أنها تبرز حركة مضادة الأمى الناقة فهى أنه يبدأ بلوينة والتغير . أما الملاحظة الأحجرة الشيقة حول الحيز الكانى للناقة فهى أنه يبدأ بصورة الحركة الدائبة (تروح وتغتدى) المحدة بالزمن إطلاقاً ، وينهى بصورة الحركة

الدائبة المجردة تماماً عن الزمنية « فأجذمت . . . وذالت كما ذللت . . . » ، ومن هذا المنظور تبدو الناقة فى بروزها الأول جزءاً من وعى الزمن حميماً لكنها تنتهى بالحزوج على الزمنية والوصول إلى ثبات لا تغير فيه .

وتتبلور صورة الناقة على محورين : الاندفاع اللائب ، والصلابة والرسوخ العظيمين . لكنها فى كلا المحورين تتشكل معجونة بالزمن ، بل بالموت أيضاً . فهى ، كما ذكرت ، تروح وتغتدى وهى كألواح الإران (خشب التوابيت المخصص للسادة ) . وهى تبارى « عتاقاً » « ناجيات » بما فى كلتا اللفظتين من حس بالزمنية والخطر . لكنها ، فى اللحظة نفسها ، مرتبطة بسياق تجدد الحياة وولادتها ، فهى حامل ، مندفعة فى عالم من الحصب والازدهار ( مولى الأسرة أغيد ) . وترسم الناقة بلغة الجنس كما رسمت المرأة بها، فالذكر يلاحقها وهى تتقى « بذى خصل » .

لكن الناقة بالندريج تبدأ بالانفصام عن سياق الزمنية والانتصاب خارجه مكتسبة أبعاداً من الحفة والسرعة والضخامة تحيلها إلى وجود طقسى سام على الواقع سمواً باهراً ، فهى مرتبطة ، أولا ، بالنسر (البيت ٢٦) فخذاما ( أكل النحض فهما » مما فى الفعل من تعبير جلى عن الكمال فى الحلق ، كأنهما بابا قصر منيف ممود يبدأ بتعميق الرسوخ وخلق حس الثبات والتماسك الذى يستمر فى البيت (١٩) فى تلاصق فقر اتها وتراصفها ، ويعمق هذا الثبات والتماسك الذى يستخدام الصيغ الغوية والصور الدالة على التجمع والتوحد والتنظيم ، فى إطار تتنامى فيه الناقة فى لغة تأطر الأقواس وارتفاعها إلى أن تكتمل بصورة ( قنطرة الرومى » المشيدة بالقرمد ، التى تصبح رمزاً مكتملا للد مومة والبقاء (فعل البناء الإنسانى الحالد) والصلابة والثبات . مقوساً ، مقنطراً مكتملا للد مومة والبقاء (فعل البناء الإنسانى الخالد) والصلابة والنبات . مقوساً ، مقنطراً مكتملا للد مومة والبقاء (فعل البناء الإنسانى الخالد) والصلابة والنبات . مقوساً ، مقنطراً مكتفاً مدعماً ، ومنح الناقة وجودها الطقسى – الأسطورى فى مقوساً ، مقنطراً مكتفاً مدعماً ، ومنع الناقة وجودها الطقسى – الأسطورى فى منوراً ، يكتمل طرفة إقامة نصتب الدعومة والصلابة ، المنعة والرسوخ ، مؤطراً ، مقوساً ، مقنطراً مكتفاً مدعماً ، ومنح الناقة وجودها الطقسى – الأسطورى فى من جديد ، لأن المبالغة فى تأكيد الثبات فى غياب الحركة ينبى رمز يأبالحمودوالوت. لذلك يأتى البيت (٢٣) ميرزاً اللون والحركة و بعيدة وحمودالمقسى وراز المناق لذلك يأتى البيت (٢٣) ميرزاً اللون والحركة و بعيدة وحمودالمور المودة النفا لذلك يأتى البيت (٢٣) ميرزاً اللون والحركة و بعيدة وحمال موارة اليد »كاشفاً لذلك يأتى البيت (٢٣) ميرزاً اللون والحركة و بعيدة وحمال عور المودة الي المفال المودة المودي المال المودي أي من جديد ، لأن المالغة الماديما من عقال النصبية فى مار الحركة المنافة الخلول المودي المالي من عمال النصرية من مار المودي المودي المودي أول من جديد ، لأن المالغة من عال النصبية فى مار الحركة المنا من من حال المودي مار مار موارة المودي المالي من جلي موارة المودي المودي المودي من مال الحركة المنا مالي من مان المودي مار من مان مال مالغة المودي المودي مار من مان مالي مالي مالي مالي مالي مال مودي مور المودي المودي المون مواحركة مالي مودي مار موارة الي مالي ما

والتجمع والتوحد ، كأن حواراً فعلياً يبدأ بالنمو بين المحورين، ويستمر هذا الحوار فيها بني من صورة الناقة ، فيأتى البيت (٢٥) موحداً بين المحورين في شطريه على مستوى بنيته الدلالية وبنيته اللغوية : في إندفاع الصفات وتدفقها « جنوح دفاق عندل ثم أفرغت » كانفجار الماء من الصخر ، دون فواصل أو حروف عطف ، ثم في إنتصاب الجسم فيزيائياً في وضع من العلو المكاني الحاد « أفرعت لها كتفاها في معالى مصعد »(٢) . ثم يبلغ السبك الصورى ، ودقة الرصد التفصيلي دراه في إبرازآثار السيور المضفو رة فى الحلد المشدود الأملس ، وتعود صورة الصخر إلى الارتباط بهذا الجسد الهائل ويعود أيضاً الحوار بين المحورين في البيت (٢٨) مبرزاً الحركة في سياق جديد الآن هو سياق شقاالسفينة للماء ، فعنقها المبحر يبرز مثل سكان سفينة يمخر دجلةصعداً، وتربط الصورة بينحركة الناقة هنا وبين حركة ناقة الظاعنين في الشرحة الأولى ، خالقة خيوط إتصال داخلية خفية ، وتعود صورة الصلابة ، ناقلة النص من مجال المائية وحقلها الدلالي إلى نقيضه ، الحديد وتصنيعه ، من الطبيعي إلى الثقافي ، بلغة ليقي -- شتر اوس ، في البيت (٢٩) الذي يركز على إتمام تفاصيل للنصب مبرزاً الآن الجمجمة « مثل العلاة » ومستخدماً الفعل البؤري في صورة الناقة كلها فعل التماسك والتجمع « وعي » . وتتنامي التفاصيل فتبرز صورة الخد ( الوَّجه ) مرتبطة بالكتابة والتصنيع المتأنق ، وتعود المائية في صورة العينين ، وفي صيغة توحد بين الأضداد : بين اللين والصلب ، المائي والجامد ، تماماً كما حدث في أبيات سابقة، فالعينان – المرآنان مستكنتان في « كهني حجاجي صخرة قلت مورد » ، وفي وسط هذا الثبات والنقاء والصلابة تنبثق صورة تشع باتجاهصور سابقة، هي صورة المكحولة أم الفرقد التي يملأها هاجس الخوف على الحياة الوليدة . وفور إنبثاق هذا الهاجس تدخل الناقة لغة التوجس والحذر، فهي صادقة السمع، متوجسة، تسمع حي الهجس الخوى كما تسمع الصوت المندد ، وهي كشاة حومل المفرد تتسمع « رز الأنيس » ، بِلَغَةُ لَبِيد بن أَبْي ربيعة (٣). وتبدو الناقة وكأنها فجأة قد إنحر فتَّعن مسارها الرئيسي ، أو كأن مسارها قد إنشرخ جزئياً بلغة الخوف والتوجس والجذر والخطر المهدد ، وصور الحيوان المفرد الخائف، ويبدو الشرخ أكثر عمقاً حين يأتى البيت (٣٥) بلغته الملتبسة تماماً التي تجمع محوري الصلابة والتماسك والجوف والإرتياع في بنيةواحدة

5.0

فالقلب « أروع نباض كمرداة صخر فى صفيح مصمد » بكل ما فى هذه الصورة من منعة وتوحد وتجانس لا ينفذ منها شىء ، بيد أن « أروع ونباض » تشير ان أيضاً إلى الارتياع وسرعة خفقان القلب خوفاً .

ويستحق هذا التوزع بين عالمين وقفة متأملة ، فهو أول إشارة إلى إنشراخ فعلى فى صورة الناقة وأول إيحاء بأن هذا النصب المماسك الصلب المنيع هو أيضاً عرضة للإنفصام والانقسام . وتبلغ هذه الطبيعة الوزعة درجة عالية فى البيت (٣٧) الذى يجمع بين الناقة وصاحبها للمرة الأولى بعد أن طغت صورة الناقة واختفى الصاحب إبتداء من البيت (١١) حيث برزا معاً فى لحظة الإندفاع إلى الطبيعة مغالبة للهم . ومن الدال جداً أن البيت (٣٧) الذى تلتقى فيه الذاتان الآن ببت إحمالى فى لغته موزع فى تركيبه ، شرطى فى صيغته :

« وإن شئت لم تر قل

وإن شئت أرقلت

وهو أيضاً البيت الذي يفصح عن خوف الناقة الصريح للمرة الأولى : « محافة ملوى من القد محصد » .

ويتحول الشرخ إلى شق فيزيائي فعلى في البيت (٣٨) :

« واعلم محروت من الأنف »

كما تستمر صيغة الشرط الاحمالية فى البروز « مى ترجم به الأرض تزدد » وحين يصبح الخوف صريحاً إلى هذا الحد فإن البيت (٣٩) يأتى مسبوكاً بلغة الحوف والتهديد ، إذ يقول الصاحب « ألا ليتنى أفديك منها وأفتدى » بدرجة حادة من الإلتباس والغموض المتمثلين فى « أفدى . . أفتدى » ، وفى الهاء «منها » التى لاتشير لى إسم صريح ، بل إلى ما يبدو قوة خفية سرية كانت تتخلل النص بأ كمله خلال تنامى حس الصلابة والمتانة والرسوخ ، وهكذا تبلور « الهاء » فعالا المواجس العميقة التى كانت قد بدأت تنسرب إلى صورة الناقة وإلى وجود الذات الشاعرة ، إبتداء من البيت (٣٢) على الأقل ، ويأتى البيت (٤٠) مبلوراً بلورة كاملة حس التهديد الذي كان كامناً سابقاً ، فى إشارته إلى جيشان النفس خوفاً ، وفى حس الترقب والترصد

الذى يطغى عليه ، وتبدو هذه الإشارات جميعاً غريبة على النص سطحياً ، لأنها تتبع من سياق القوة والصلابة ، لكنها على مستوى عميق تبدو بلورة لهواجس كانت قد تخللت النص بأ كمله حتى الآن وستستمر فى التموج فيه فى القسم التالى إلى أن تنفجر فى رعب الرؤيا التى تكتسح النص حين ينفجر التوتر والتناقض بين الشاعر والقبيلة ، أى حين تنشرخ صورة البطل الفرد الماسك وحس الوحدة القائم بينه وبين الحماعة ، وفى هذا الإطار عكن أن نرى الدلالة العميقة للبيت (٤١) الذى يشير إلى صلابة الشاعر وكونه الفرد المتميز النمطى :

« إذا القوم قالوا من فتى خلت أننى عنيت فلم أكسل ولم أتبلد » فهو تأسيس لعظمة الذات مواز لتأسيس عظمة الناقة وفى لحظة من محاولة تجاوزت الإنشراخ . ربعد هذا الإنتصاب التعادلى للذاتين يمكن للنص أن يجمعهما فى حركة إندفاع واحدة

« أحلت علمها بالقطيع فأجدمت »

كما بمكنه أن يصل إلى ذروة من الحيوية والاستجابة والتواصل عن طريق توحيد الناقة بالمرأة ، في إطار من خضوع الأنثى للذكر ، وبلغة إستعر اضية مليئة بتبض الحيسال .

وتكتمل صورة الناقة : طقساً من الطقوس الاحتفائية العجيبة ، طقساً يؤسس الثبات والرسوخ ، الحيوية والحركة ، الديمومة والإستمرارية لكنه في وسط ذلك كله يشى بالانشراخات الكامنة في الجوهر من هذا الثبات وهذه الديمومة وتلك الحيوية وهو بالضبط التصور الذي سيبدأ الآن بتشكيل محور نمو صورة البطل : راسخاً ، شامخاً ، متوحداً بالآخر ، عميق الإنتماء إلى الجماعة ، لكنه في الداخل الأكثر همجية مسكون بالإنشراخ الذي لا بد أن يأتي . والذي يأتي بحق ، ويأتي حاداً ، مفهجراً ، مدمراً .

طاقة تعبيرية مذهلة ، فهي شحنة الكثافة المتوقدة في نص يشتعل توقداً (٤) . هي الأزمة والمأساة ووعى الموت وإدراك زمنية الوجود الإنساني وزوالية الجمال الذي ارتسم في حركة المرأة ـــ الشادن ، هي « الدنيا · »، هي كل الرعب الإنساني في مواجهة الشرط الإنساني ، والناقة هي الأكثر حميمية من فداء الصديق وافتدائه ، حين علام هذا الرعب وتجيش نفسه به فيخال نفسه مصاباً دون أن يكون ثمة من يوصده، إذ أن ما يرصده هو ما سيتكون في بيت آت : الموت الذي يرصد الإنسان كل آن ، ويشد بالطول المرخى فيقطع خفق النفس بالنفس . في وسط هذا الرعب ينتصب الفتى الذي يختصر الفتوة في ذاته بخال له أن ما من نداء إلا له وما من فتى إلا هو ، فيندفع دون تردد ، والناقة هي التجلي الآخر لهذا الفي ، يحيل علمها بالسوط فتندفع . تنحل في الآل المتوقد فيتواقع إيقاع حركتها وإيقاع حركته ليخلقا إيقاع الحياة والنشوة. وفى تلك اللحظة تبدو الناقة مختالة في إيقاع الحركة المتساوق مع الطبيعة كأنما هي إمرأة جميلة تعرض مفاتنها لسيدها في مجلسه تميس بأثوابها الموشاة الرخية ، وهكذا تقع حركة النافة بين حركتين للمرأة والجمال : الأولى المرأة الشادن ذات البسمة اللمياء والثانية المرأة المستعرضة جمالهاالرخي ، والناقة توسط بينهما : قهى من الشادن في شيء ومن المرأة الرخية الثوب في شيء . وتنبثق صورة المرأة الآن في المجلس ممهدة الطريق لظهور مجلس الغناء والشرب والقينة بدرجةباهرة، ن الخفاء والتر ابط البنيوي. وتستمر صورة الأنا في النمو خيطاً خيطاً في نسيج له جميع ملامح النسيج القبلي . فالشاعر لا يلجأ إلى النلاع خوف أن يرده الواردون بل هو في المكان الدي يسهل إسترفاده فيه . وهو في حلقة القوم ، وفي الحوانيت يشرب مع الشاربين . هو في كل وكمان يؤكد انتماءه إلى نظام القيم القبلية السائد ، في كل مكان يكون فيه عضواً يسمم في ترسيخ هذا النظام وتحقيق مثله العليا . هو يهب الكأس لمن يقبلها ، وهو في لقاء القوم في الذروة من سلم ارتقائهم إلى المجد وانتمائهم إلى المحتد الكريم ، وهو هنا « مصمد » المكانة عاليها بلغة تستعيد لغة الصلابة والتسامق في الناقة . وهو ، في وجوده الذروى ، نجم مجلس الشراب ، المجلس الذي يتكون في إطار الجمال والضوء والبياض والمتعة الحسية والرفق ، فنداماه ، بيض كالنجوم وقينتهم ترفل في المترف الحريري ، رخية اللباس معطاء، رقيقة ، تستجيب لجس الندامي بضة إذ تعرى ، وهي رهن المشيئة ، تماماً كما كانت الناقة ، تنبرىلهم رخية طوفاء الغين لا تتشدد . أى أن صورة القينة

تجسيد لعالم من الليونة والبياض والاستجابة والرخاء والمتعة ، عالم يشبع الحس بصراً وسمعاً ولمساً . وفى ذروة إكتمال هذا العالم الرخى ، الملىء غبطة ، تهدر لحظة الشرخ ، لحظة التوتر المزقة فى وسط القصيدة تماماً ( البيتان ٥١ – ٢٢ ) فلقد أدى هذا العالم الذى يصنعه الشاعر ، بتشر ابه ولذته وإنفاقه للطريف والمتلد ، إلى الصدام مع القبيلة ، مع نظام القيم الذى ينتمى إليه الشاعر بقوة ، ويصبح الشاعر بعبراً معبداً ، تتحاماه مع نظام القيم الذى ينتمى إليه الشاعر بقوة ، ويصبح الشاعر بعبراً معبداً ، تتحاماه الإنساني كله ، كما تكشف الصورة الحيوانية التى تنبثق تجسيداً الإقصاء والمرض الإنساني كله ، كما تكشف الصورة الحيوانية التى تنبثق تجسيداً الإقصاء والمرض صورة العالم . الدائرة الذى تخشاه القبيلة ( البعبر المعبد ) . فى لحظة القطيعة تتغير مورة العالم . الدائرة التى كان ينتمى الشاعر إلى المركز منها تنقلب : ينقذف على طرف المدار الأول متجامى متجنب كالبعبر المصاب بالحرب . لم يعد نجم القبيلة والذروة من بينها المصمد . لقد إنشرخ النظام تماماً . وفى هذه النقطيعة وهد القبيلة والذروة من بينها المصمد . لقد إنشرخ النظام تماماً . وفى هذه الفريز ، ولي ينقذف القبيلة والذروة من بينها المصمد . لقد إنشرخ النظام تماماً . وفى هذه النقطية المريز محمورة العالم المروة من بينها المصمد . لقد إنشرخ المعام العرف . في وهذه الما يعد يعم المركز خارجاً وتغلق الدائرة ، يصبح ثمة مداران : مدار العشيرة ومدار الفرد ، وهو على طرف المدار الأول متجامى متجنب كالبعبر المصاب بالحرب . لم يعد نجم القراف المو الفرد بن عالمين ، عالم الصعاليك « بنى غبراء » وعالم الأغنياء « ذوى يصبح الشاعر الفرد بن عالمين ، عالم الصعاليك ( بنى غبراء » وعالم الأغنياء « ذوى الطراف المو ما مراوف المكم المو الماروف الكلمي المعاد لا ينكر ونه وأولتك لا ينكرونه،

إذه الآن عالق فى نقطة التوتر والقلق ذو إنهاء مز دوج ضدى ، تماماً على الحافة . إنه السهم فى لحظة النزع . القوس متوترة مشدودة واليد تكاد أن تفلت ثم لا تفلت . يبقى للسهم متوتراً مشدوداً معلقاً فى لحظة اللاقرار . وعند هذه اللحظة الإلتباسية ، بالضبط تبدو الحركة الأولى فى القصيدة باهرة الدلالة ، عميقة الغور فى دورها البنيوى، بما جسدته من إلنباس حاد وعلوق بين عالمين متضادين . هكذا تصل أزمة القصيدة الأساسية ، التى كان تكوينها جنينياً فى الحركة الأولى،

إلى نقطة التبلور : « يجور بها الملاح طوراً ومهتدى » ، ويصبح الموقف المتوتر وجوداً متميزاً كلياً ، ويبدو الأمر غير قابل للفهم : فلقد تنامى النص فى إطار من التناغم النسبى ، ومن تألق الجمال ومتعة المجلس وروعة العرى وصلابة رفيقة السفر . لكن شيئاً ما كان ينبض قلقاً مستبطناً هذا البناء الذى بدا متناغماً متخللا إياه . والآن ينفجر هذا النبض رؤيا مرعبة توفد السعير فى مجاهل الروح وتحرقها بهذا القلق المرمض الداخلى وتأتى صرخة مواجهة يقينية المصبر : المصبر الواحد الذى لا بديل

الرؤى القنعة \_ ٢٧٥٠

4.5

له والذي كانت جميع الصور السابقة محاولة لاستباقه وتجاوزة قبل أن يتكون . إنه الموت :

إلا أيهذا اللائمي أشهد الوغي وأن احضر اللذات ، هل أنت مخلدي ؟ برعد الصوت متأتئاً بالهمزات « ألا أى اللائمي أند . وأن أح . . هل أن . . . » راجفاً ، مواجهاً ، حاداً لا ينطلق من موقف البعبر المفردالخائف ، بل من موقف الليء بحمى هذا القلق الو جودي القادر على المواجهة لأن كل شيءعبني والمواجهة ان تزيد الأمور عبثية . ويتمحور الوجود الآن حول قطبين : جسدية الإندغام في الوغى وحسية الخطر والدم والصراع ، وحضور اللذات والنهل منها ، وكل ذلك انتفاض في وجه الزوالية ، في وجه يقينية الفناء . « هل أنت مخلدي » ببساطة ، لا . دعنى إذن أبادر المنية ، أستبقها ، كأنها سيف سهوى قاطعاً أى برهة وايس في الوجود من فسحة تضاع . دعني إذن أبادر السيف بملء حياتي بالمعنى : المعنى الوحيد المكن في حياة لامعنى لها لأنها موت . المعنى الوحيد الذي تملك يدى أن تخلفه : الحياة الملينة في كل لحظة منها في كل برهة . انه صوت سيدوري (٥) من جديد ينبض في الفلب المروع ، حارب الموت بالحياة ، لا مجال لحرب من نوع آخر ، وتأتى الاستجابة الهادرة : ثلاثة أشياء تمنح الحياة امتلاء ومعنى ، ولولاها لما أبه الشاعر النهاية : سبق العاذلات ، كسبق الموت ، بشرية تفور بالماء وتزيد ، تجيش بزخم الحياة المتدفق ، بحركية الانبثاق والتفجر ، وكرى كالذئب المتورد المنبه استجابة لنداء، بحركية الاندفاع إلى الأمام ، وإلغاء الزمن ، عامل التغير وحامل الموت ، بمتعة يوم الدجن مع جميلة تحت الخباء المعمد . ثلاث إذن : متعه الجسد شرباً ، ومتعه الجسد عراكاً وبطولة ، ومتعة الجسد جنساً . انه الصوت الأزلى الأبدى : من سيدورى ، عبر أبي الهندي عبر الخيام إلى آخر قصيدة ايكتبها شاعر معاصر مهووس بالزمن والموت . وتزخرف الصورة لتخلق من المرأة جسداً من اللدونة والنعومة و الترف وتصل بالمتعة أوجها .

بيد أن أوج الحمال ، كما أخفق سابقاً فى نبى الهم ، بحفق الآن فى نبى الموت . فتعود شهوة ألحياة لتنبع لا من متعة الحياة بل من الإدراك الفاجع لنهائية الموت ، وهو إدراك تصبح فيه كلا الحياة والموت اكاساً نسقى : ويضرع الشاعر أن يترك

ليروى هامته من إحدى الكأسين مخافة الشرب المصرد من الأخرى . إنها معركة استباق ومبادرة . هل ينجح الإنسان في الأرتواء قبل أن يشد الموت طوله المرخى فتنعقد الأنشوط حول العنق ؟ تلك هي الأزمة الفاجعة . ومن هذه الأزمة بالضبط تفيض صورة الحياة ومعناها ومعنى القيم ، يفيض مقياس جديد يسوى المتناقضات ويلغى تمايزها : كل شيء يصبح مساوياً لكل شيء آخر : الغنى والفقير ، المرتوى والصادى. بيد أن حس المساواة هذا في حضور الموت يوقد الشهوة بالإرتواء من الحياة لأن ذلك يصبح السبيل الوحيد للمايز ، لإلغاء التسوية المدمرة :

كريم يروى نفسه فى حياته ستعلم إن متنا غدا أينا الصدى فحن يأتى الموت ويتساوى الإنسان بالإنسان ، لا تبقى ثمة من وسيلة للحكم على الفعل فى الحياة لا من خلال مدى التحقق والإرثواء الجسدى الحسى : فمن حفلت أعراقه بالرواء كان المتميز ، ومن لم كان الصدى الخاسر لمعركة الزمن .

فى هذا المنظور الوجودى للزمن وللموت والحياة ، ينهار نظام القيم تماماً ، ينفجر الحس الفردى مدمراً للوعى الجماعى ، وملغياً شرعية نظام القيم الذى كمان الشاعر قد عبر عن انهائه العميق إليه فى الشريحة السابقة ، قبل انبثاق وعى الموت . هنا يصبح قبر النحام البخيل الغنى مثل قبر الغوى المفسد ، رغم أن هذا ض بماله فلم ينفقه فى الشرب وذاك بدد أهواله فيه . ولا ينهار نظام القيم فحسب ، بل ينهار الوجود الفردى الإنسانى ويتفتت . لا يبقى من الإنسان شىء ، ولا يبقى من تمايزه أثر ، بل يصبح الضدان واحدا لا فى مستوى العظمة بل فى مستوى الانحلال والتفاهة ، قما يقب عفتنا تر اب تنضغط فوقهما بثقلها صفائح صماء من صفيح منضد ، بكل ما فى توالى الصاد والضاد من نقل وسكونية وصمم ، وينهى العالم هكذا بهده التفاهة والفناء الكان واللامعنى . بل إن اللامعنى والعبئية لمصلان أو ج حدتهما إذ يبرز الموت معتاراً

وكما نقلبت مفاهيم القيم ، ينقلب تصور الشاعر للزمن : لا تعود الحياة نقطة نبدأ عندها وننمو ونبنى ونكتمل ونتطور إلى أن نبلغ أوجاً لا يتجاوز فنسقط ، بل تغدو كتلة قائمة سلفاً ، كنز آ يوجد تحجم محدد ووزن محدد ثم يكون وجو دنا بداية نقصانه. كل ساعة تأكل شيئاً منه ، كل ليلة ينقص وينقص ثم ينقص ثم ينفد . عندها اسقط

في هوة الموت ، ويطغى هذا التصور المرعب للزمن ليصل حد الرعب المشل فى الصورة التالية مركز ثقل القصيدة والنجردة . إذ ينتصب الموت قناصاً لا يخطى ، ولا يرمى من بعبد على هدف منفصل عنه ، بل إنه لقناص يمسك بحبل أنشوطته حول عنق الإنسان ، وهو يرخى ام آنا فيتحرك محدوعاً بوهم الحركة ورهم الفعل . لكن أي برهة فى الزمن يمكن أن تكون برهة انقشاع الوهم إذ يشد الموت القناص على الحبل الذى عسكه فتضغط الأنشوطه ، وتجحظ العينان ، وتقلص هذه الصورة الوجود الإنساني إلى مستوى البهيمة ، إلى حيز التفاهة والعجز والشلل الكلى ، حيث ينعدم الفعل الإنساني وتنعدم الإرادة الإنسانية وتنعدم الحرية الإنسانية . فلحظة الحرية ليست ينعدم منفص الإنسانية وتنعدم الحرية الإنسانية . فلحظة الحرية ليست الذمان . إن الإنساني وتنعدم الإرادة الإنسانية وتنعدم الحرية الإنسانية . فلحظة الحرية ليست معنى للوجود إذ ؟ .

فى هذا العدم العبنى يغدو العالم بلا معنى ، تبدو الحلافات والصراعات والقيم بلهاء : ويأتى هذا التساؤل البرىء المصعوق :

« فما لی أرانی وابن عمی مسالکاً متی ادن منه بنا عبی ویبعسد ؟ »

أى عبثية هى هذه العبثية ؟ كيف تمكن لبشرى أن يتصرف وكأن ثمة معنى ما يبرو البعد والقرب واللوم والإنفعال الحقيقى بالأشباء وهو يعى الموت هذا الوعى المدمو ؟ بل كيف عكن لمالك أن يتصرف بشكل يدفعنى إلى ذروة اليأس من نوال أى خبر أطلبه وتبلغ قسوته هذا الحد الذى لا عكن أن يبرره إلا أن يكون الإنسان المعامل بهذه الطريقة قد دفع بالمعامل إلى هوة القبر ؟ وكل هذا دون ذنب سوى نشدان غامض لحمولة معبد الغامضة .

هكذا ، إذن ، ما يز التممة نبض للحياة : فالشاعر يطالب ويسعى ، رغم دمار العبنية ، ولأنه يطالب ويسعى ويبلغ غاية الحهد فإنه نحرج من دائرة الموت الصاعقة ويستعيد حس الفعل والقدرة على الفعل وتتشر نق صورة له في إطار الفعل : وإن أدع للجلى أكن من حماتها وإن يأتك الأعداء بالجهد أجهد إنها نتفاضة الحياة في وجه الوحي المدمر للموت متمثلة ، من جديد ، في الإنتماء

كأن الإنتماء بالمفهوم الدموى( القربى والعرض ) بصبح الإستحابة الوحيدة المعقولة للفناء . وتعود القصيدة إلى توتر ها المحموم ، تعود أزمة الصراع بين وعي العبثية . وما يفرضه من خر وج على نظام القرم وبين الإنتَّماء إلى القبيلة لنمزق النص من جديد. ناقلة إياه من مفصل إلى مفصل بقلق تمنعه من القر ار في أى موقع . إنه السهم في لحظة النزع من جديد . وتحتل رابطه الدمق هذا الوجود المتوتر القلق مكانهبااخة الأهمية . فهي من جهة امكانية لإضداء المعنى على الوجود ، ومن جهة أخرى أقسى ا ما في الوجود من أشكال الظلم . وتصبح أزمة العلاقة والإنهاء هي الأزمة الحانقة ب وتحتشد بالضدية : فالمولى هو الحانق وهو موضوع الافتداء ، وطلم ذوى القربي أشد مضاحة علىالنفس مع وتم الحسام المهند . والشاهر « يدنو من الآخر ابن عمه فيبعد.» . وتبدأ الأزمة بإنجاد حل لها ، فيقبل الشاعر النفي و الانفصام الآن، وببدو الإنهاء عملية مستحيلة معما تفيض به رؤيا الموتمن حس بالقيم مغاير لنظام قيم الجماعة . يقبل الشاعر النأى إلى «ضرغد» بهذا التركيب الصوتى العجيب الذي يُفوح برائحة النفي القاسي . وتذتهي معركة القيم إلى قبول الوضع الإنساني ومشيئة القدر، هكذا أنا وهكذا قدرلى لوشاء ربى كنت شيئاً آخر. كنت ذا مال وبنين وأنتسى إلى نظام القبيلة وأحقق الحلود عبر التناسل . لكنه لم يشأ فإلام يستمر العراك، ولحظة الإستسلام تنبثق الذات المصارعة من جديد ، لكنُّها الآن ذات فرديةً لم تعد لها علاقة بالجماعة ، فهي لا تبحث عن إنَّهاء إليها ، ولا تنحل فى قَيْمَها ، بل هي ذات جديدة . إنها الأفعى ذات الرأس المتوقد ، مسلحة كل لحظة بحسامها العضب المهند ، تقوم منتصرة به فيكون الحاسم الفاصل جديرا بالثقة لمطلقة لا بنتنى عن ضربه ، حاضراً دائماً في اليد التي تظل يقظة للحظة ابتدار القوم السلاح . ومحسم الصراع الدائر في النفس بهذه الصورة العجيبة للحسام الحاميم الذي لا تردد فيه والجدير بالنقة على عكس ابن العم والقبيلة التي تحاشته وهكذا تذبهي المعركة التي دارت خلال ٨٥بيتاً من الشعر المحتشدبالأزمة ، المتوثر المتوقد ، الملتبس ، الموزع المنقسم على نفسه ، وإنه لطبيعي ورائع أن يذبي بصورة السيف الباتر الحاسم للأمور :

ويتجلى الفرد نفسه كالسيف الذي يمشى به مجرداً مثيراً للخوف ، إلا أنه خوف من نمط آخر : فهو يخيف الإبل الهجود إذ تر اه يخطر وبيده السيف فتحر

أفضلها وأعز ها على صاحبها، تستثير عطف الشاعر شاهر السيف ويقول قائل : ماذا ترون بهذا الشارب الباغى، إلا أنصوتاً آخر يقول : دعوه وما يريد يذبح ما يشاء وعودوا بباق الإبل . ويذبح الشاعر الماقة لتكون طعاماً ويقام طقس الشواء ويدر باللحم اللذيذ على الآكلن . وتشكل الناقة في هذا المفصل حركة دالة ، فنى تأتى بعد الإنهيار الكامل أمام عبثية الوجود ، وبعد انتفاضة الذات في صورة السيف الباتر الحاسم ، ويكون الفعل حاسماً من قبل الشاعر رغم الأصوات المتداخلة وتعيد صورة الناقة مسرحة العلاقة بن الإنسان والموت معكوسة الآن : فطر فها القاتل الذي مسك بالسيف (كالطول المرخى ) هو هذه المرة الشاعر نفسه الذي كان في الحركة السابقة الضحية : والضحية هي الناقة ، التي كانت في حركة أسبق مبيل النجاة ورمز الصلابة ، ويكن أن تضاء هذه العلاقة بالخطط التالى :

وهكذا تبلغ رؤيا القصيدة ذروة مأساويتها فتكشف شمولية الموت والضدية المرعبة في الوجود الإنساني . فالإنسان الضحية في رعبه من الموت وإشفاقه على نفسه يظل رغم ذلك ممارس دور القاتل : أداة الموت ، فهو مجمع النقيضين ، والناقة المختارة من بين البرك العزيزة على قلب الشيخ ، تصبح هي الضحيه التي تقدم دبيحة في طقس الشواء وهي التي كانت قد إنتصبت في النص رمزاً للصلابة والمنعة والعظم ورفيقاً للإنسان في رحلة البحث عن محلاص ، وإن الصورة بأ كملها لتعيد مسرحة العلاقة التي أصفها ، حتى في وحداتها اللغوية التي تشع بالمأساة المتكررة . فقد كان الشاعر وصف الموت بقوله :

« أرى الموت يعتام الكرام ويصطفنني عقيلة مال الفساحش المتشسدد »

وهو الآن نفسه يتجه إلى الإبل الهجود الآمنة شاهراً سيفه ويقع إختياره منها على :

« عقيلة شيخ كالوبيسل يلنسده » وهكذا تشكل لفظة « عقيلة » مركز الإشعاع الدلالى فى الصورة ، كما يبدو « الفاحش المتشدد » تجليا آخر للشيخ العضب كالعصا الذى يجسد مرور الزمان عليه وتحويله إلى وجود ذبلت حيويته . كذلك تعمق الصورة بعد تجلى الذات الفردية فى وجودها الخاص : فالقول هذا والذبح ليسا تعبيراً عن القيم الحماعية، عن الكرم والقرى كما كانا فى الحركة التى سبقت مو أجهة الموت . بل إنهما لتجسيد لانبناق الذات الفردية ، خارجة من إسار القبيلة ، فى طقوس ولادة من تمط خاص : ولادة القدرة على الفعل ، وحسم المواقف ، والبلوغ ، لقد دخل البطل دائرة الذات المفصمة ، المستقلة ، الناضجة .

لكن مسرحة الموت بهذه الطريقة (وموت الناقة المحتارة) وطقس الشواء يعمقان حس الموت ومواجهته . ويأتى البيت التالى لهما مباشرة ناضحاً بالموت ، يطلب من إبنة معبد أن تنعى الشاعر بما هو أهله وأن تبكيه وتشق عليه الجيب ، في صورة مضادة تماماً لصورة المرأة ذات الجيب التي كانت قد برزت في سياق الحيوية والمتعة والتفجر :

« رحيب قطاب الجيب منها رفيقية بجس الندامي بضية المتجنب رد»

وفى لحظة الموت الذى كان الشاعر قد رآه فاعلية تسوية لكل شىء بآخر ، للنبيل بالوضيع ، يطلب الشاعر الآن من إبنة معبد أن لا تساوى بينه وبين الآخرين فإذا كانت المساواة حتمية فى الموت ، فليكن التمايز قائماً لحظة الموت فى موقف الأحيساء : « ولا تجعلينى كامرئ ليس همسه كهمى ولا يغنى غنائى ومشهدى » يد أن عنصر التمايز مختلف تماماً عن التمايز الذى ير اه الآخر ون والذى كان الشاعر قد رفضه فى حركة سابقة . فالتمايز هنابين من يسرع إلى الحنا ويبطىء عن الاستجابة لمواجهة الأمور العظام وبين من يسرع إلى الحلى ويبطىء عن الأبي

الذي لا يذل أمام تهديد الرجال وبن الذليل أمامهم . وهو ، الشاعر ، المميز في كل ذلك ، هو القوى الذي لا يعرف الضعف والذي لا تزعجه عداوة الحماعة أو الفرد هو الذي ينبى عنه الأعادي إقدامه وصدقه ومحتده ، وهكذا تكتمل انتفاضة الذات الفردية الحاسمة المتوحدة المتميزة ، ويلغى اللاتمايز الذي يخلقه الموت بتمايز من تمط جديد يتم خارج إطار القبيلة تماماً ، وفي دائرة تمثل نقيضاً للإنهاء إلمها ، لقد إنطلق السهم أو كاد .

وتكتمل الآن صورةالبطل في تأكيد طبيعته الحاسمة . فهو لايسمح للأشياء بأن تطمره في ركامها ، فتطول نحمته نهاراً أو يصبح هم ليله سرمداً، بل محسم الأمور بقوة سيف باتر ، وهو محبس النفس حين تشده نوازع متضاربة ، في مواقف ترعد فر ائص الرجال ، ويظل مسيطراً على الموقف تماماً ، وهو محمد لعبة الحظ في طقس المقامرة . هكذا يجمد الزمن . بل يلغيه ولا يستسلم له : لايستسلم لأنه خرج من مواجهة عبثية الموت محدة اليأس الذي يصهر النفس ويرفعها في وجه الوجود والزمن ، فبعد مواجهة الموت ، المأساة العظمي ، تصبح مواجهة أمور كغمة عابرة أو موقف ترعد فيه الفرائص قضبة سهلة .

هكذا تخرج الذات الفردية منحمى الموت مصهورة ، صلبة ، لقد مرت فى فى المطهر الأرضى – مطهر التجربة ، وخرجت من حمى التوتر الذى ساد صراعها مع القيم الجماعية ، مع محاولة الإنتماء واستحالة الإنتماء متوحدة ، متماسكة ، غير موزعة ، ذات يقين . لقد انطلق السهم وانتهى عذاب التوتر فى لحظة النزع .

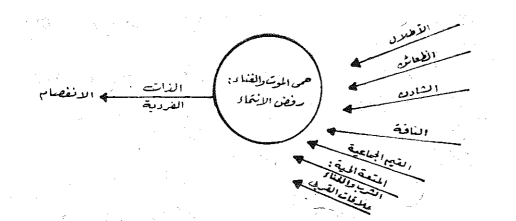
بمثل هذه الرؤيا تؤكد القصيدة فى بيتمها الأخيرين أن الحياة معركة إكتشاف : الأيام تبدى ما بجهله المرء لأن الأيام هى التجربة ، والأخبار تأتى من غير مصادرها المتوقعة . ذلك أن لحظة الكشف والتجلى لحظة سرية عجيبة ثنبنتى دون موعد ودون ترتيب إنها فيض الذات خارجة من حمى الصراع فى لحظة إنطلاق السهم :

بعد هذا التتبع المتقصى لتنامى النص عند طرفة ، يمكن بلورة مكوناته الأساسية

412

فى تركيب شرائحى يقطعه خطان : خط التوتر الدائم الذى يتكرر فى المكان ، وخط الإنطلاق الذى يتنامى من التجربة .

فالنص بأ قلم محاولة إنطلاق من بؤرة حمى صاعفة تحتلها وتفيض بها رؤرا لحتمية الموت وإلغائه للمهايز فى الوجود ولعبثية نظم الذيم اللى تنبع من قهم سطحى للحياة اليومية والاجتماعية . تتجه نحو هذه البؤرة رموز الحضب والحمال والصلابة والمنعة والثبات جميعاً ووجود الشاعر الفردى المنتمى بحرارة ، وتخرج هنها ذات فردية حاسمة باترة واعية تماماً لأبعاد الوجود والمصبر . هكذا نكون تجربة الموت موحدة ، تصهر الشتات : شتات التعجربة الإنسانية : الزمنية ( الأطلال ) والمتعة الجمالية ( الشادن ) والصلابة ( الناقة ) والمتعة الحسية ( مجلس الثرب والمغبة ) والذيم الاجتماعية ( الكرم والنبل والعراقة والسمو فى القبيلة ) التحيله إلى سبيكة صافية هى الذات المتجلية التناعة التي يحل علمها سلام مع النفس كلى. ولا يتم ذلك موافية هى الذات المتجلية المناعة التي يحل علمها سلام مع النفس كلى . ولا يتم ذلك عاولة الأنتهاء تماما ، ويتمسك برؤياه قائلا : « فذرنى وخلتى . . . والو حل بينى نائياً عند ضرغد » . في هذه اللحظة ، لحظة قبول الا منصام الكلى ، تبزغ الذات نائياً عند ضرغد » . في هذه اللحظة ، لحظة قبول الا منصام الكلى ، تبزغ الذات نائياً عند ضرغد » . في هذه اللحظة ، لحظة قبول الا منصام الكلى ، تبزغ الذات الفردية الذات . في هذه المناقة المنظم الذات الذات . . والتهم م النفس كلى ، تبزغ الذات معاولة الأنتهاء تماما ويتمسك برؤياه قائلا : « فذرنى وخلتى . . . ولو حل بينى نائياً عند ضرغد » . في هذه اللحظة ، لحظة قبول الا منصام الكلى ، تبزغ الذات الفردية الماحكة الخلصة لنفسها وتأتى هذه الكلمة الدالة : لقد نفى الأعادى جرأتى وصدق إله الصدق مع النفس وللنفس فقط دون تنازل من أجل الأخرين .



أى أن القصيدة تدخل عالم النجرية الفردية من خلال طقوس الجماعة : الأطلال، والجمال والناقة، والقيم، والغناء والمتعة، بل إنها لتغالى في تبنى هـــــده الطقوس

فتدفع بوحدة الناقة إلى نمو هائل قل نظيره في الشعر الجاهلي. لكنها ، في مسافة الصراع من أجل الانتهاء ، تدرك أن التناقض بين الرؤيا الفردية والرؤيا الجماعية هو من الحدة بحبث يستحيل تماماً أن يتحقق سلام بينهما أو يتعايشا في المساحة الزمية والمكانية نفسها . لذلك تخرج الذات مكانياً في البدء ( ولو كان بيتي نائياً عند ضرغد ) تم تحرج من لغة الطقس ومن قيم الجماعة لتؤكد رؤياها وقيمها ووجودها فقط . وإذ تفعل ذلك فإنها ترفع توحدها راية ويخترق السهم ، فريداً وحيداً ، الفضاء :

إن المبالغة فى تأكيد الناقة تقابلها مبالغة فى تأكيد أهمية علاقة القرابة ، لكن هاتين المبالغتين (٦) اللتين تنتميان إلى عالم القبيلة ورؤياها المركزية لا تحلان الأزمة ولا تلغيان التوتر . ولذلك نأتى مبالغة من نوع مضاد لهما تماماً : محو وجود الناقة ورفض علاقة القرابة فى أكثر صورها مياشرة متجسدة فى الذبح الطقوسي : هكذا تقتل الناقة « عقيلة الشيخ الأب » ولا يؤيد للمعارضة الصادرة عن الجماعة بل محسم الشاعر الأمر بالسيف . بعد أن كان قد عجز عن حسم الأمر بالنقاش والجدال وكشف أسر ار رؤياه المرعبة . ويلعب السيف دوراً مركزياً ، فهو أولا تجل ألم ظلم ذوى القربي ، وهو فى النهاية أداة قطع السرة ورفض ذوى القربي .

| <br>بسلام<br>الذات | مذبوحة                  | الناقة   | تو تر | مبالغ فيها |         |
|--------------------|-------------------------|----------|-------|------------|---------|
| مع<br>نفسها        | مر فوضة ا<br>( مذبوحة ) | القر ابة | توتر  | مهالغ فيها | القرابة |
| حل<br>التوتر       |                         |          | توتر  |            |         |

وتصبح القصيدة طقساً للحرية : لتحرير الذات من سياقها القبلي . إنها مخاضر الولادة وطقس الولادة ، إنها القوس في لحظة النزع والإنطلاق .

قصيدة طرفة هي نص التوتر المطلق بن الشهوة للانتماء واستحالة الانتماء . بين زغبة الدخول في ظفوس القبيلة والتشرنق داخل عالمها وتحقيق المكانة والسؤدد من خلالها وفى إطارنظام القيم الإجماعية والفكرية الذى به تحيا وبه تدير وجودها وسعبر التبريح الداخلي الذى يصعقه التناقض المطلق بين هذا النظام المصنوع إجماعيا والممثل لمصالحة عملية مع الوجود وبين الحقيقة الكلية الباهرة التي تخلق قيمها الخاصة بها : الموت. إنها—القصيدة -- نص إستحالة المصالحة بينالواقعاليومي الظاهرى والحقيقة الحالصة الباطنية . القبيلة تؤسس نظام قيمها على وهم البقاء وضرورة التنظيم التمايزى ضمن الجماعة وتصنيف السلوك والعلاقات فى مراتب . والرؤيا المذهلة للموت تكشف عبثية النظام ، والتصنيف ، وخلق المراتب ، ووهم البقاءوتلغي التمايز بين الأفراد والقيم والتصورات . القبيلة تجهد لخلق « المعنى » خارج سياق الموت عن طريق إنحلال الذات في الجماعة وكبت الرؤى الفردية المتجاوزة للواقع اليومي ، والذات الفردية تجهد لخلق المعنى داخل سياق الموت عن طريق الإخلاص لنفسها – لفرديتها فقط ، وتحقيق إمتلاء على مستوى فردى جسدى بحدة فعل البطولة ومتعة الجنس ونشوة الحمرة : والقبيلة ترفض هذه الإستجابة الفردية وتنبى الفرد إلى خارجها ، تَرْي في عَبْطة جَسَده جَرثومة الطاعون الذي قد ينتشر فيدمر كل شيء . وتأتى إستجابة الفرد في إنفجار جديد لشهوة الإنهاء . لكن دراك إستحالة الإنهاء على هذا المستوى يبلغ في النهاية حد القصم : ليكن ، إذن ، أن يأتي المنبي ، ليكن الانفضام وَالْقَطْيِعَةِ الْقَعْلَيَةِ : تَجْلَى مُسْتُونُ الْقَبْمِ ، وَالْكَانِ ، وَالإِنَّهَاء ، وَالرَّؤيا ، يغبِل الفرد القطيعة من أجل أن يظل مخلصاً لنفسه ورؤياه وتلك هي لحظة البطولة : قبول – بَرُومَيْثَبُوسُ لتعليقُه على القمة تنهش النسوّر كبده إلى الأبد، وقبولُ سَيْزيف في رَوْيَا كامى له الدفع صخرته إلى القمة عارفاً أمها ستنزلق من جديد، في بطولة قبول الإنفصام تتم الولادة . تماماً كما لا تكتمل ولادة الجنين إلا بقطع حبل السرة . هكذا يقطع طرفة حبل سرته . ويولد البطل الفرد ، الذات المهاسكة ، الصلبة ، الباترة التي تغلبت علىالتوتر وفجيعة شهوة الإنتماء إلى عالم يستحيل الإنتماء إليه . هكذا بحل طرفة التناقض الحذرى القائم بين رؤياه ورؤيا القبيلة لا بالتوسط بيبهما والمصالحة ببل بفعل العنف وعندها تقتل وغقيلة الشيخ وضحية فداء وقربانا لطقس الخلاص

والصفاء : وبهذا الفعل نفسه تنمر القصيدة على لغة الطقوس التى يدأت بها ، تنسلخ عن قاموس الحماعة ، وتخلق طقسها الخاص . هكذا تكون القصيدة تجربة إكتشاف باهرة ، عملية إنكشاف إحتدامى ممزق للحقيقة لا تأتى من خلال مسربها الطبيعى تعلم نغة القبيلة ونظام قيمها وإتقان مصطلحها السلوكى وطقوسها اللغوية – بل عن طريق حمى الصراع ومطهر مجابهة الموت . أى أن النص نفسه يتحول إلى عملية إكتشاف تهر البطل الكتشف نفسه ، ولدلك تجلو القصيدة مفاجأة مااكتشفته ى بيتها الأخبرين : ستأتيك المعرفة والكشف من حيث لم تتوقعهما ودونما موعد كنت قد إخترته أو تصميم كنت قد وضعته :

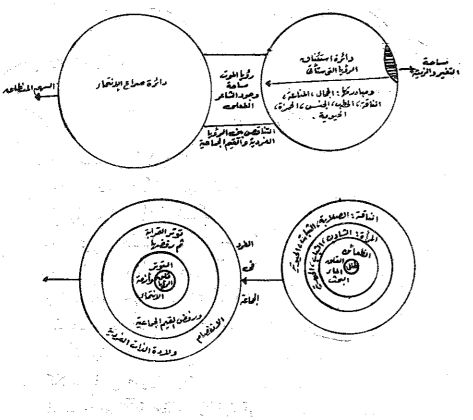
«ستبدى لك الأَيام ماكنت جاهـلا ويأَتيك بالأَخبار من لـم تزود ويأَتيك بالأَنباء من لم تبع لـه بتاتاً ولم تضرب لهوقت موعـد؛ وما أصدق ما قاله طرفة : أليس هو الآن من يبدى لنا ما كنا نجهله ، من غير موعد ضربناه أو بتات له بعناه ؟

مكن بلورة بنية القصيدة الفيزيائية الآن في دائرتين متواليتين نختر قهما سهمان حادان . تمثل الدائرة الأولى الحركة الأولى في النص وتمثل الثانية الثانية . وتتألف الدائرة الأولى من موجات قلقة ، ملتبسة ، حادة ، زاهية باليناعة والشباب والغبي والمتعة الحسية والبطولة والصلابة والثبات (في الناقة) ، منطلقة من لحظة التفتت والتغير الزمني الأولية في النص ومتحركة – باتجاه التغير – اللاتغير الأكبر رؤيا الموت . وتشكل هذه الدائرة بالفعل حركة إستباق ومبادرة تتحقق في القصيدة سابقه لا نبثاق رؤيا الموت ثم تأتي هذه الرؤيا و تكون استجابة الشاعر لها « دعي أبادرها بما ملكت يدى » لكن هذا القول لا ممثل حركة نحو الستقبل بل إشارة إلى رؤيا الموت . وتشكل هذه الدائرة بالفعل حركة إستباق ومبادرة تتحقق في القصيدة سابقه لا نبثاق رؤيا الموت ثم تأتي هذه الرؤيا و تكون استجابة الشاعر لها « دعي رؤيا الموت ، لأن هذه المادرة قد تحققت في النص فعلا سابقة ، الما قلت ، لا نبئاق سلوك ماض ، لأن هذه المادرة قد تحققت في النص فعلا سابقة ، الما قلت ، لا نبئاق

أما الدائرة الثانية فإنها تبدأ برؤيا الموت وقلق المصبر والمساولة في الموت ، وتستمر في أزمة الإنتماء : يكون الشاعر متوجد الهوبة والقيم والسلوك بالقبيلة ، لكن إنبثاق

\*\*1

رؤيا الموت يفجر التناقضات بين هويته وهوية القبيلة وعالمها . وتشغل مساحة الدائرة حمى التوتر والقلق ومحاولة التلاؤم . لكن ذلك كله ينهار في النهاية بانبثاق حتمية الإنفصام ثم بقبول الانفصام . لحظتها نخرج السهم بأزيز باهر مخترقا حافة الدائرة وعلاقات القرابة ، مندفعاً في فضائه الرحب مكتشفاً الآن حيوية ( ديناميكية ) ، التجربة الإنسانية وطبيعتها الإكتشافية الجوهرية . وبهذاالتصور تكون بنية القصيدة ذاتها تجسيداً باهراً لرؤياها واعتلاجها الداخلي بالتوتر ، فهي بنية تنشد التنطلق ثم ترتخي ثم تنشد ثم ترتحي إلى أن تأتي لحظة الإنفصام فتندلع كالسهم المنطلق .



تأملات في المنابع التصورية

الفصل السادس

one and other house any program in the second s

، فإن تشب القرون فذاك عصيه and the second second وعاقبة الأصساغر أن يشيبوا » . . عبد الله بن سلمة (المفضليات ، ١٨) « والدهم ليس لمه دوام » . بشــر بن خــازم المفضليات ، ٩٧ ) « هل نشميد بيوتاً لا يدركها الفنا وهل نعقد ميثاقاً لا يصيبه البسلى هل يبقى مبر اث الأخوة قسائماً وهل بنزرع الحقــد في الأرض دواماً هل يرتفع النهر ويأتى بالفيض أبدأ وهل يصافح وجهنتها نور الشمس أزلا منذ القــدم لا تثبت الأمور على حـــال وما أشــبة النائم بالميت كلاهما يفشى صورة الموت لقــد اجتمع الآلهة العظام ، إلا نوتا كي وزعوا الحبساة والموت لم يكشفوا لأحسد عن يومه الموعود » . . ملحمة جلجامش : مخاطبة أو تنا بشتيم الحالد لجلجامش الباحث عن الخلود

د. محمد با ۲۰۰۰ با أفصح التحليل المتقصى الذي قدم في الفصول السابقة عن المكون البنيوي العميق فى وحدة الأطلال متجاوزاً التجلىالسطحي لها المتمثل في الانقطاع والاندثار والبكاء. ولقد تبلور بما لا يترك مجالا للشك أن الأطلال ( المكان ) لاتتناول في النص لذاتها بل من حيث هي التجسيد الرمزي الأعمق دلالة لفاعلية الزمن : لزمنية الوجود ، ولعملية التغير آلى نكشف هشاشة الكائن ومأساوية الشرط الإنساني. كما أفصح هذا التحليل أيضاً عن روح المقاومة الكامنة في جوهر الموقف الإنسانيمن الزمنية ومن عملية التغير ، وعن التجلى البنيوى لهذه الروح في حركة مضادة تبتعث في سياق الأطلال والدمار صور الخصب والنمو ، أى الوجه الآخر لفاعلية الزمن: وجه إبداع أشكال الحياة وتتميُّها والاحتفاء بها : وإذا كان التحليل المقدم قدكشف عن هذه الرؤيا الضدية للوجود الإنسانى فى سياق الزمن من خلال اكتناه العلاقات العميقة القائمة بهن مكونات بنية النص دون أن يلجأ إلى البحث عن التعبير الصريح عن هذه الرؤيا ، بأحد وجهما أو بكلهما ، فإن ذلك ثم عن قصد لا إهمالا لقيمة الوعى الفكرى الذي عتلكه الشاعر والذي يطرحه في صبغة مباشرة تقريرية . بيد أن المجال ما يزال مفتوحاً للافادة من مثل هذا الوعى بتتبع الصياغات الفكرية النظرية التي تظهر فيالشعر الجاهلى واستخدامها لتدعيم النظرية المطروحة فىالبحث الحالى وببن أفضل النصوص بلورة لهذا المستوى من تجلى الرؤيا نص اشاعر متأخر اسلامي يكشف عن نمو الادراك في الثقافة للدلالات الرمزية العميقة لتجربة الأطلال . وسأناقش شريحة الاطلال في هذا النص للاستنارة بها فقط لا لبناء نتائج علما، ثم أعود إلى نصوص جاهلية تبرز الرؤيا نفسها بتجليات متباينة في صفاء بلورتها وعمقها .

القطامي ( الجمعرة ، النص الثالث من و الشوبات » ) :

عرضنة وهيلب حيسن فرقحمل م زیکر منالا رضا زامبها ریخن عسى وراكبه من خوف وجمس بكل مخرق يجري السراب بسه elleting ind cent and لوا ،ابسنا جراسة شده وقسد يكون مع المستعجل الزليل متجلسه ينفع ونألما عايمو ملسة ما يشتهى ولأمالخطسي الهبسل والناس من بلتى خيرا قساللون لسم المستند كال تاله كاب نيد ellen & and IK a start in الا قليد ولا ذو خلت بعد ال ليمر الجليد به تبقي بشاشيه حي ثغير دهر خسان خبل المستر أسحن ماة النه مازان شنالا المسلومة منة دناا بالكار فهن كالثل الوشى ظلم مسا من باكر سبطا وراقع بعسول مسب بالميساا نقاندا ويقذ شغاله ilian intai Kame Keb في المتدينة لتسليسه على دسن و إذا محدك فاسلم إليهم الطليل بالملك فالت بالا الملك

باکر . . دانج ۵.، « منازل قد نحل بها ۵ ، « نغیر دهر خانن خبل ۵ . وتبلغ ويطفى على النص فعلى التغير « غير هن الأعصر الأول » ومرور الزمن « صافت. . له بالسلامة في لا خلية بالدرة ، إذ كيف يسلم المالى ؟ وأى دلالة جسل إذا ملم ؟ الزمنية وفاعلية التغير اللمرة . ورغم هذا الوحى فإن الشاعر يحير الطل البالى ويدعو عبد الطلل هذا جوهر ما في نجرية الإنسان الجاهلي من وعي الهشاشة وخضوع

> الى تخذ المعد الحامل والى من بدر ما يفيد مذا الشد . الذي تعيشه واطبيعة الزمن وعلاقته بالانسانوالأشياء . وهي بالضبط الرؤيا الجوهرية الوجود والوعى والرؤيا ، على مستوى الحساسية الانسانية وإدراكها بلوهر الشرط الخات ، الما الحياة واذالوها ، وذلك توحد لا على مستوى اللغة فقط بل على مستوى (morphemic) فالما في النهاية جذر واحدفيه يكون فعلى الخلق والمعد الحياة ، والخلق ، يحد بالا الما م ، هما المن تغييما و الكونات الصوتية والأولولية التدمد والبناء متمثلين في الخلق والاخلاق فكلافه في الخلق ، يعنى الابداع فسبيب الحاد الرؤيا الضدية في الوجود الحامل، ندرك عذا التلاحم الباهر في اللغة بمن نعلى نهاتى الكينونة المعلق فالحناق فالعالى فالعلما فالمعاقبة فقط والمرافع العافية فللعا فالعالي فالعالي فالمحال د تخالفها كا أنها تحشف فبيدة الزمن الفدية : قوم والتحال ومن ل الجلم ومن الم د. فعلى خا المجال المجال الحيا رحم و مليان والمراء بحال في في و فالاطلال في ذروة عنائها تبدو كالخلال المودى بكل ما في فالح من حسال لا يقد له قرار فما من حاله ، ما من وضح ، ما من كينونة فا د يوه أو بقداء أو لمتقرار : المنا رحدياً في الاسان المنه لمنا له مد الانقط الانقاع . والزمن أبد المنا المنا المنا المنا المنا المنا قديمة . مقال نونا المولماني أ قريب بعديا والهابا هتر مح بمتسورا، قرير عبد المحرين ك الماني ويبدل الكاني وبعثته بل أنه أيضاً بجدًد - تحلق الأشبه بغنيه الحديدة إلا أنه م يعمل هذا الوعى نقطة المشاشة القصوى : فازمن فى مروره ضدى لا يدمر الكينونة الحمسمة ووجود الأحبة والأهل معكم فى مكان واحد ناعم وادع خضل عبثياً لا مدى لأنعاله ولا عقلانية فيها ، إذ تحول كال شيء جمع ال ويقعى على حدة هذا الرعى الفاجع درجة أوصف الزمن بأن و خان خبل ٥ عر مردرا

محالما المد إمان . فالالما لما ةليها قمهد محيدا إلى أن محيَّد تعجفاا؛ طالبيا قراء فأحدا وتعجلنا تولمنا تقراطك نءبالأنحش الملاه ومالغار ناييها المطر بعد أن ترحل القبيلة وعلاً المكان بالرواء والخصب وازدهار النبات ومرح الى أراب الآن الخاف فأعلت - ثم في احياته لأهكال الحياة الأخرى ، إذ عد مسحلاا بح الما في عليقا الحرية و الاطلال أحلا ، إذ تر حل المعيد الما عن الما يد الله المعالية عن الما الاطلال قميحالي المحيدي فالمشعة النومة الدمني نديا قميدلما المعينا معناا منتكب محالمان

المديق أن يكون المسؤول أصلا عن طغيان صورة الكتابة المتجددة في مشهدالطال المدارس في عدد كبير من المتصوص ، وأن يكون البؤرة الرؤيوية التي تفيض منها الصورة الشعرية ذات الطبيعة الضدية ، والتي سأناقشها في مكان آخر من هذا البحث (٢).

National Constraint Co

Sicilitary Kind Cierco and It IV and we con Usio Ile and an ide الحالية مكان الالكان المحال فالمل حال المعال المحدد المحال فالمعاد مالمعاد ما لحقة البراية في إبد لما يخت فالله ا مله بلما يكا والد الما عال isel an incel all l'écal elle die (2) . l'écale elle -line 1 Lieux 1 dk 2 , et in 11210, ear & Lits 1; cale o examine it is in الآخر . ومن العالية المشاانة ق ما؛ تقيق معن نا ويلعن : هم الله ن معن المعن المعن المعن المعن المعن الم ويدز الانسان حبن يسجل التعبير مماته عليه ، أي فر حالة الشيب والإنقصام عن ه هذه آداما الم مع الحل الم الله في كون طاللا ، أو لحفة رحميل المحمد ، Vi, Iaal IV is about a care of their , again & welling IV & Less their is is جسد عبور الزمن عليه . ولان الكان والانسان بعدان من أبعاد الرمان نقط فإننا فالمشاد في المار في المراد منتقبة والمراد المنقبة والمعال المعال معياه والانسان אנאט לט יא אוצוי לי אישוי י טעוני יביים ואצור נוציאי בנט علاملا وعالمان المعد ونبعد في وتحصل التراخف في عليه على عالاله به الا د ناله بالنه ملميدة ملقنسة من عوال ما المرا ، عالم البه المع المه د الم وتجمع القبيئة لزمن ماشم رحيلها . هنا يغدو الكان بالعر التجسينا لعملية النغر ويغدو، ببشمال مايد لحنابه لحلقنا مده بالرة وبالرة بالرد منه المناط مواضع المياه والعشب مله في حق المالية المعاني فالكنان والكنا والمالية التي عن مالها الم عبول ال نا دان اها، بغه ن درام کالکشا بيغيا نامين ، رکماله ا بعشا شينۍ شروا بعد عديد فاج الحون علية عليه المحاص في المحاص والموضع عليه المحال المسج في أحد تجلياته الأعق نفاذا في الوجود الانساني، ببعديد اليومي والمتأخريني،

رمن الحصب فإنه لا يذهر ( والدلك لا فرى وضعاً واحداً فى الدهر الحاه لى كاه ون الحصب فإنه لا يذهر ( والدلك لا فرى وضعاً واحداً فى الدهر الحاه كالمه والمعادة ترخو بالحياة الاختبار والله فى زمن كينونة القيما وما خلقه ذلك من أحمال للحياة الاجتباري والنبادل والمعادة والإنتاج المادى والسمادة والعيطة ( . فنط مندها يحول زمن الازدهار والحصب إلى ماض يستنا لا من أجول داره بلا معنى أحن في أو بالمان والحصب بل والمان المحاض فقط ، داره بو منه دفق حلة فى الداكرة مصب فى مواجهة الموت بوصفه منص في فى وك بو منه دفق حلة فى الداكرة منصب فى مواجهة الموت بوضع منص في ولي يومنه دفق على كالداكرة منصب فى مواجهة الموت بوصفه منص في في ود يمومة نسبية فى خد المدة المراكز والك المحاض المحاض في المحاض في في في منه بن منه الموت المحال المحال المحال المحال المحال في في بو منه في في بعد في في أحمال المحال المحال المحال المحال في في مواجعة الموت بوصفه منه في في أحمال المحال المحال المحال المحال المحال المحال المحال في في بو منه في في بعد ألمان المحال المحال

الغفولة ، المستقبل

فى شعر مهدوس بالزمنية ، وتشكر أحد مكوناته التصوية الحوه بة حركة استعادة الماضى وابتعاث لحظات ثرائه وحيويته ، يبلد غريباً جداً أنتجربة الطفولة تعني غياباً كاملا ، فالطفولة هى ، من جهة ، جمال الماضى الحصب الصافى ، تعني غياباً كاملا ، فالطفولة هى ، من جهة ، جمال الماضى الحصب الصافى ، الزمن ى تنائمه وطبيه ، ومن جهة أخرى، عبوبه بداية رحلة التعبر الذى يارسها الزمن. وليس ثمة ماجو أكثر حسيمة فى سياقى اكتناه فاعلية الذمن التغييرية ، والانتقال وليس ثمة ماجو أكثر حسيمة فى سياقى اكتناه فاعلية الذمن التغييرية ، والانتقال وليس ثمة ماجو أكثر حسيمة فى سياقى اكتناه فاعلية الذمن التغييرية ، والانتقال من الحدية والصفاء إلى اللبول والاعتكار، من إستحضار روعة الطفولة وآمادها . (قا ، ، مثلا ، مم شعر سان جون بدس وروايةمارسيل بروست ، البحث عن (قا ، ، مثلا ، مم شعر سان جون بدس وروايةمارسيل بروست ، المحث عن الذمن المفود ، حشائك الطفولة حيزاً بارزاً من نجسيد هاجس الزمنية ) . لكن المدر المفود ، حشائك الطفولة حيزاً بارزاً من نجسيد هاجس الزمنية ) . لكن الشعر الجاها ، على عكس هذا التوقع ، يبر زدائماً استحضاراً لعهد الشوس والرجولة . المكن المكون ، والصلابة فى الجسد ، وهذه الظاهرة من التعثيريث أنها المد المعلى ، على عكس هذا التوقع ، يبر زدائماً مستحضاراً لعهد الشوس والرحلة . ولما تحولة قدم مع نفس هما ، لكنه ، دون شك ، تستحق الاكتناه والبحث . ولا أضم عطولة أنهاد أساسية من فهمنا الشعر الجاها بأ كله :

على صعيد آخر ، يبدو الشعر الحاهلي مهووساً بالحاضر : لكنه حاضر ذو وجه واحد ، وذو بعد واحد : إنه حاضر التفتت والانحلال والتدير الذاجع . الحاضر لاعمل في ثناياه وعداً تستقبل أز هي وأخصب وأكثر ذراء . إنه دائماً حاضر قائم ماساوى والاستجبابة فذا الحاضر لا تتمثل في بحث عن مستقبل أفضل ، أو في ماساوى والاستجبابة فذا الحاضر لا تتمثل في بحث عن مستقبل أفضل ، أو في مالم وى والاستجبابة فذا الحاضر لا تتمثل في بحث عن مستقبل أفضل ، أو في المبار – بل تتمثل في إستعادة الماضي بالصورة التي حد د بها قبل قابل : أى ماضى المبار – بل تتمثل في إستعادة الماضي بالصورة التي حد د بها قبل قابل : أى ماضى المعلابة والنضج والمتعة والحيوية الزاخرة والتوحد .

مكنا تواجها رؤيا متوثرة قلقة ، لكن توتر ها هو دائما بين زمين عدودين : الحاضر الآني والماضي الزاخر في عهد الشباب ، لا في عهد الطفولة. إنها رؤيا ماضوية هن نمط شديد التمايز ، رؤيا المودة دائما إلى الماضي لمواجهة الحاضر وتشكيل توازن مضاد له نابع من قوى قادرة على تجاوزه ، على الأقل على صعيد نفسي وطفوسي

> صرفت . رؤ یا مختور منها المستقبل بأی معمله من ملاحمه ، ویبند و فها الانسان باستشرا ر دون مستقبل . رؤ یا لا تمثلك هاجساً آسمیته نی دراسة آخری و هاجمی النزوع <sup>(3)</sup> » بل تعمل دانما من خلال و الحنین » .

٤ - البنية الاشارية/المنع ومعنى المعنى = المعنى والسلالة

القراءة السائدة للشعر الجاهلي قراءة صائدة كامدة تفقده الحياة ، بل نفقده خصيصة الشعر الأولى : كونه تجسيداً لاستجابة إنسانية وارؤيا للعالم جماعية – فردية فى آن الشعر الأولى : كدلك تحيله قراءتدا إلى وثبقة لغوية أو تارخية ، وتسطح بناعية – فردية فى آن واحد . كادلك تحيله قراءتدا إلى وثبقة لغوية أو تارخية ، وتسطح بناه ، فيصبح كل شيء نسخة من كل شيء آخر ، وكأن العرب علياً كتبو ا قصيدة واحدة . وتتعامل شيء نسخة من كل شيء آخر ، وكأن العرب علياً كتبو ا قصيدة واحدة . وتتعامل قراءتنا مع هذا الشعر أيضاً ،وضفه ننا جاً ساذجاً ابداة ساذجين يقولون ما فى نفوسهم به فوية « ويعبرون عما مجيش فى صدورهم » – كما هو التعبير السائد – ببساخة الأبله الذي لا يو فن شيئاً عن تعقيد العالم ، ولا يط حمل في فن الأسئلة إلا ما يتعلق با هو تحت أنفه :

لكن هذا التصور هو تعبير أنثر وبولوجي عنا نحن لا عن جوهر الشعر الجلعلي : إنه دال علينا أكثر بكند مما هو دال على الإنسان الجلعلى، فهو يكشف تحيز نا العميق اشافة النص الكتوب أولا ، وخيتمعات الاستقرار المدنى نانيا ، وللتقلم الزمنى ذالياً . وهو يكشف بدائية تصورنا « للبدانى » . إنه يتطابق تماماً مع موقف الفرب بإزاء وهو يكشف بدائية تصورنا « للبدانى » . إنه يتطابق تماماً مع موقف الفرب بإزاء ما اسماه « الشعوب البدائية » في الانثر وبولوجيا (ه) ، وما تهدف إليه هذه الدراسة هو نسف هذا التصور وط ح رؤية للشعر الجلعلى فلنتجيه تنقدهم من عقدة النفوق التى ندرسمم من خلالها ، وتبرزهم عقولا مسقسطة تفكر ، ونفوساً هرهفة تحس ، ويشرآ ذوى رؤيا للعالم ، مشغولين بالأستلة الجذرية التى يشغل بها الانسان دائماً : الذي ، والموت ، والحب ، والعلاقة مع الآخر الذر و الآخر الجماعة ، والمع والميش ونظم الحياة الاقتصادية والاحقاعية ، والسياسية ، واللغة وعلاقها بالانسان دالفين ونظم الحياة الاقتصادية والاحقاعية ، والسياسية ، واللغة وعلاقها بالانسان دالفين والطبعة والله وال أخر ذلك من قلف با الوجود الانسان أم

وحين عدت هذا التغير المنظورى الجوهري، فإنناستري إلحاهلين وشعرهم بوصفهم بشرآ ، بوصف عقولهم المنتجة مثل عقولنا المنتجة ، بوصف ما تكشفه نصوصهم هو ما تكشفه نصوصنا . وسيبدو الفرق فرقا في الأداة المتاحة للعول وفي سول التعبير لا فرقاً نوعياً بين عقولنا وعقولهم .

مع النفر النظرى منها في قائما الم تحديث في قالا الله في المالية منها المنه المنه المنه في المالية وم المالي المنه الم المراكبة في المالية من المالية من المولية منه المنه تعييم الله تحده ولمال المالي المالية المالية منه منه قالمالية منه المالية منه المنه منه المنه المالية المنه الم المالية المالية المالية المالية المالية المالية منه المالية المالية المنه المالية المنه المالية المالية المالي المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية منه المالية المالية المالية المنه المالية المالية الم المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المنه المالية المالية المنه المالية الم مالية المالية الم مالية المالية الم مالية منها المالية المالي مالية منه المالية ال مالية مالية المالية الم مالية مالية المالية الما

من هذا المنظور الجليد تبدؤ القصيدة – الشكل في الشعر الجامل عظيمة الغي في هذا المنظور الجليد تبدؤ المصنية و الشكل في الشعر الجامل فظيمة الغي والند ع دالر او الكن تبدأ بعد أعظمة القدرة على الدلالة . كل غكل هو . كون فلاك في كون لما عن المال في من الشكل في الشكل في عالي المحل بالأول المحل ولاك في كون لما عن المحل الشكل في من المثلية المحل بالكون المحل بارد في عال بن عن عن عن على المحل الشكل في في المحل المحل بالكون المحل بارد ماله بن محل بن المحل المحل المحل المحل المحل بالكون المحل بارد ماله بن المحل المحل المحل المحل المحل المحل بالمحل المحل بالمحل المحل ال محل المحل المحل

تمنيابيد. ليبست انم تميلمالحبا ة مليسطقا نأ د قائبيغ د نحشترك، قبليالمخبا تميسالسحا هملم. بنيشنبه روه، يجه و أجمسان نجاليه لطخ ن يكتمنا أسعنا تمدّنيا : لو ثم يا مليسجذ و ريو يحتما رئو ملسج أسعنا تمدّ كنالي د ما يمانا تلقيره تمويامي تقاله دأهم د نناجمبيطة نتيشاكله

> المحقية أسفة تمثر ثابًا ، وأسمنا في تحميم مباشرة عنه انفسبا ، وأن تحقية المحقية المحققة المحققة المحققة المحققة المحقية المحققة المحقية المحقية المحققة المحقة محققة المحققة المحقق محققة المحققة المحقة المحققة المحقة ال محققة المحققة المحققة المحققة المحقة المحقة المحقة المحقة الحقة المحقة الحقة المحقة المحقة المحقة المحقة الحقة الحقة الحقة المحقة الحقة الحقة

همما بالمحتمد المن أن أعان في أي التشكير قد المن أم تشعين المراح هذه من المن المنع المراح المن المراح المن الم متالفي بالمراح ( الما المحاط المراح المحاط الما المراح ( في المحال ( meaning) الما المن المحاط المراح ( أو الما المحال المن المحاط المراح المحاط المراح المحاط المراح المحاط المراح المحاط المراح ال مراح مالم مراح المراح الم مراح المراح الم مراح المراح المراح المراح المراح المراح المراح المراح المراح المر ممر محم المر محم المراح المراح المراح المراح المراح ا

je fin Imi (1-46 · · · vo ) : en and a state of the state الشاعر أوت « اللجلاج « الله يندو أنه ابن أخته : زبيد الطافي الأولى تنبع من المتجابة الشاغ لموات والثالة تبعي من المعتمين المعاني والطافي الأولى المتجابة بدراستها سابقة والدلك سأحيل إليه من قدر محدود من النقاش ها ، ودالية أبى تسمة ردا الملكة بيوي ردا تينيد لمد نا حنالي . المهند ماح رة رغما المدنة تميا آ تحافية في أعاله في في أن في كان مطا تحويه المحوم و منه كالنفيف نحناًا مُسْلاً في أن من عبالهذه نبسها التخلس المنا في المناه الميلة الماس بخل الدفر تنتج تمطا أول من النص سأمثل عليه الآن ، والآلية المنابة تنتج تمطا دالله (significance 2) ، المالك المرابع في المعالية (significance 2) ، المالك الح تاكلال رينا منه (signified 2) ساعه الماليه الا (signified - signifier) بل يتحول المداول الحسديد إلى دال فيصبح مزدوج الطبيعسة أي (significance) تا كالالله كالنه ثألي (signified) كالدراد (signifier) - الدلالة الجديدة . وخاسلا وللصطابي . فيسلخ ا مالالالا -الم معنى نفشكة قاكاء ترانى ، قمايناج قويها قديكاه ردأ ، ألموسل كاء وبهجو راء العال فوى أول ، كا عدا في المسلما والمسلما والمسلم الم و فا الله مو بدائه مو بدائه مو باليا المحفي المحمد الما على المحمد الما المحمد الما المحمد فعة فألما لمفاع وغيبيح بآات اقكاما لحمنيه غيهفا التان ولالا المكايد وأا ت كالملك ملحدة المرار « أن كر المرار المحف المحف المحفا في

فست الأذي وقد وردت ٢٠ 11 - 413 ilite & re lite المالة ميلة بملتشه في - ١٠ كالمستنا أياد - دنين منه ني المان بد نه م السيئة قبد ميله ري ب با r - غير أنَّ اللجلاج هماً جَنْحِي و - کو میت انتخر ی الا اب ا تربيك قليما ريسني محمه نبع - \$ المسجسة المبه متويمة لماية ألا - ٢ ٢ - على الدرة بالرجاء ويضعي - إنَّ طول العياة تحير معصود ئاللا سين روا مليط 

سيافا غ أنند باذ ثنيا ایبالیم، میله ملیه کیان – ۷۱ ما بعد فالعالية الميرتية ال سينة أن تعالى ، الميلة ت يسيجناا واجمشاا يه بس ماء Fol - would le lie ai ingenie بغوس أو ضربتي أخطود 31 - 24 أنفأنه ونفست عن ب منه في عامل متحسود الما - قدما وعوة المختر ومنا - الم من الموالي الله أي فلود ن على معسطلاه أي بسود حوث لغان جاهد مجود عيفيناا قريعه نالا سطاء سران نَدْعُس بالوَيل غير مُعُود ين ثراب وجنسل منفرو بيعيقاا رحمادة فذنانه أوبع العالية والد ولا مواصود معليلا في تراه كالبلود يليين بو ناله ثا لبيسم خرضا للمنون نصب المحصود وضلال نأميل طول المظوو

سق انا قانسها ال المحتس - ٢٧ -نها النة تبلك تلفنه - ٣ •٣ - جنازهمات المعيام - ٣٠ تساا تفكر لمهدة نعقل ولد ألا - ٣٠ المعالم من قابعا المحد وي النسب ما من اينادع من بعد ناف خم أه الم من رجل كانوا جمالا نجوماً •٣ - فم المخلفي والثلث عرشي ٢٢ - كل علم أرمى ويرفى أمام م مسقاا ن، قاسفما ان لمبعبا فلب - ٢٨ مجال رحسف تقية ماسنخ رنباي – ۲۷ المعينة المحقق الجنة م المحينة - ٢٩ ٥٢ - وهم ينظرون أو ظلبوا الوت ٢٠ - يكسوا منه شم غاذروه لطيسر ٣٢ - سَانَدُوه حتى إذا لحم يحرون ٢٢ - نظر الأيث همه في فسيريس ١٢ - وبغينيه إذ ينسوه بأيسانيس من المن نا لملغيا المغشر ٢٠ مسنه مسحق ولبجلال ليحلث – ١٩ الك في ما ناكل يسب أقل الم

يجنب فنلنى الميجن نعاص بالمعالية والمستحمل المستراء بيل سَيَامًا ولَيْ فَ لَكُمْ حَسَنَ وَال هر جمع واخذ في مزيسة م بجود تعدو بعثل الأصود بليجمينان بالسقطا الميلخد با فهم اليوم معض آلى غيون عند فقدان سيَّد ومسود imply a with entity م ومَن بلف لاحساً فهو مودى -K3 with with and " " - " interned which - Il ele mous dec عممني حول عملون الونود ent leaves al lemin المنيف لميجد الملي فينيط بالمعطالا خايلاء فالمجرب - et and ege libre عركا في المضيق غير شرود and the also all and also

LAA

وعالمنا وغند ومعشاا تالحنا له المرابع المعادة المحتوار - ٥٠ والمسع فعالمة بالله في ع sind the image and librand لى كحبال العسادية المسلود Yo - dd. To, Unde elast Illin elent littel elmis immede 10 - into like leis likes meet ه - وإذا ما اللبون سافت زمال الم -2 ieol ilmake Kalee سيلين والغزو ليس بالتمهيل ٢٥ - قال ميدوا إن السرَّى نهزة الأك ٨٤ - وتخال الغزيف فيهما خالجة م للتألف من شارب خدار - built & ville . ٧٤ - وسعوا بالملى والمنال الشم 13 - ele ileeg 216 Elean Ille سم قعينيدا منسه وغير قعييب ٥٤ - يُعَدُّل الدَّمر إذ عَلا عاجه القهر 9 einer United Ibearent من إذا مسم بعضوم بعذول عيسفال بالنال بالقال بامعه وو مينشيه كالبلأ عام العهود ديايا نابسيا بسمن أيتلما - 13 عهلية بسبب لألا ألمه الما يد ٢٦ - ومحيد البكنين بالخير للمحم جسه يوما في مأزق مشهرود الم (١٨) تربيقة الم بسيف - ١١ يطلسغ النجم عنوة في كشود •٤ - أَسَلَّ غَير جَيْ لَدَ وَمُلِّسَتْ ر المعالمة بو المعالمة الم المعالمة مع حبن لاج الوجوة سنمغ الخطود معنه سنيفة ثنية ويها لان المع لا أرى خير كالد وكي

لميفتشما بالمثالا . لسنيا المنه وتباله مذلح ولمه آي - ٥٥

المحمد المحم محمد المحمد محمد المحمد ال

و. مده الصيغة تتكون آلية تشكل النص من علية أداء العدى فى كل بيت و. ماده الصيغة تكون آلية تشكل النص من علال ترابط الوحدات الأولية ، اكن جميع و. وحدة أولية وتنمية النص من خلال ترابط الوحدات الأولية ، اكن جميع الوحدات تتكون بالطريقة نفسها أى عن طريق التقرير الذى نؤدى فيه العلامة اللغوية ( عددة منا لا بالماردة بل بالوحدة اللغوية الدالة الكاملة – الجملة اللغوية ( عددة منا لا بالماردة بل بالوحدة اللغوية الدالة الكاملة – الجملة أو البيت أو المقطى ) دلالهما المباشرة دون تنمية لآلية تشكيل المنى ثم تحوينه بال العدة جديدة تعسى مداولا ودالا في آن واحد تفعد عن دلالة جديدة ، من المظ ملامة جديدة في ما ودالا في آن واحد تفعد عن دلالة جديدة ، من المظ الوصوف في في الرماد ، أي أن النص بعدل من خلال البعد المحمى دون أن يتحول إلى الحن إلى أي أن النص بعدل من خلال البعد المحمى

LL

. ن بحاما and inter its lines , & the a clunt likementy liver of the Winderd والأسطورية بلغة مبسطة فلأن غرضي هو توضيح آلية « الدى » لدى أبى ذويب من أجل حياة جديدة (١٠). وإذا كنت أعبر الآن عن هذه الأبعاد الرمزية يستخدم أسطورة الفينيق لاكتناه أبعاد البعث في رمادالذات وغبرورة الاختراف التعميق مفاهيم الفداء الفردى ودور البطل في التاريخ (٩) ، أو شاعر كأد ونيس الأسطوري الذي تراه لدى شاعر كالسياب ممثلا يتخذم فابة ردنانا ردى للسلا لفقدان حريته مم تعود إليه العافية حبن بنطلق خارج القفاق ، وعن التناول ره" بخية رمحفة رة بالطلا موينه با تراقلها لو رغما مجريا راكان به كاليه تعالی المعفد و له نعنا شيندا نع به المان و المان د المنا تالاله المحدة الشرط الانساني متجسداً في بنية رمزية لا تختلف جوهرياً ، على مستوى آليسة ورَجة أعلى من الشمولية . ممان من تغييما تغييما من . قيام مثل في تعالى من العا تجب المحضوم الهقيمعة، رعدا في الأساسية في الدن راجل زم وأن رابدا الله المحضوم جوهرها ، تتناول المعلى الحسى وتكشف فيه عن أبعاد رمزية لا تقوم بداتها نه تو بده بم قوال کما سون ، نوا رحة أجمل الملاء . متهاله، توما قومته : رو بخلا بعمقة ن الالله المعدية المالالة المالالة المحالة المحالة المالال قصة حمار الوحش ، قصة البطاين ) ليؤدى دلالة عددة ثم استخدام المدول فالمانية المجانية المحدية المنتخدية المحدية المحافظة مينانا الأول المحدة المعادية منائده النصي وفي الصيغة الاخبارية فيه « واكال جنب مصرع ، والدهر لا يبق على المتخدام الدال للإفصاح عن مداول ودلالة مباشرة م كا في الحركة الأولى من ردأ و لمعودي ربال رحة را ترمانختسا المستنا تريم المكال : الاستغانية نمتيا المنتحيا سياء عالى عن شق و الاشتا قيا في لعنا الما إبالة.

المحالجا محملا في نو محمد نها والمنا والمن متعارضين في الهم الحمالي . تندك نوم فوف في المحمد المعالية المحمد على المحمد المستجدية الممالية المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد ا

> قد طور بهما فى در اسات الشعر الحديث هما مفهوم و الأداء التقريرى الباشر » قد طور بهما فى در اسات الشعر الحديث هما مفهوم و الأداء التقريرى الباشر » التجرية ومنهوم « الأداء الاستعارى » التجرية ، معتبر أ الرمز هذا تجليل من تجايات الأداء الاستعارى ، وعكن كشف أداء والث هر الاداء الجازى العارى الك، يقوم على علاقات التعبار و بشكل مام أو الحباز الرسل اللك، تكون الملاقة بن طونيه علاقة غير المابة ( ٢١) ، ولقد استعندم رومان يا كوبسن الملاقة بن طونيه علاقة غير المابة ( ٢١) ، ولقد استعندم رومان يا كوبسن الملاقة بن طونيه علاقات التعبار و (٢١) ، ولقد استعندم رومان يا كوبسن مفهومى ( الحباد 6 ) و « الشابة » أوصف آلية تشكل الشعال المرك بالك منهومى ( الحباد 6 ) و « الشابة » الوصف آلية تشكل الشعال المرك بالمان النص الندى النه بي أستعندم على ماه المحاص الثلاثة ضمان الحال النص النص الندى الماد المادي أستعندم على أن عدداً كبر آجداً من الماد النص الندى الماد الماد المادي أن على أماد المادي الماد الماد المادي الماد الشعل عن دينا بي المادي المادي المادي أن على أحمد الماد المادي المادي الماد الماد الماد المادي أن على أماد المادي المادي الأدمان المادي الماد الماد الماد المادي أن على أماد المادي المادي المادي المادي المادي الماد الماد الماد المادي المادي أن على أماد المادي الماد المادي المادي الماد الماد الماد المادي أن على أماد المادي المادي المادي المادي الماد الماد الماد الماد المادي أن على أماد المادي المادي أن ماديا أن الماد المادي الماد ماد أن أماد المادي أن على أماد مادي أن مادة أماد أماد الماد الماد الماد ماد ألماد الماد المادي أن على أماد مادي أن ماديا أماد أماد أن أن عاد أن أن عاد أن أماد الماد المادي الماد ماد ماديان ماديان المادين المادي أن ماديا أن ماديا أماد أماد أو ماديا ماد ماد الماد المادي المادين المادين الماد الماد الماد أو ماديا أن الماد أو ماديا أن الماد المادي الماد المادين المادي الماد الماد الماد الماد الماديا أو أستمادي المادي أو ماديا ماديا ماديا ماديا ماديا ماد الماد الماد الماديا أو ماديا ماديا ماديا ماديا ماديا ماديا ماديا ماد الماد الماد الماد الماديا ماديا ماديا م

ن إصرار والمرابق المحمد المحمد ، عمل المرابق المحمد ال محمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد الحمد محمد المحمد الحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد الحمد الحمد الحمد الحمد الحمد الحمد الحمد المحمد الم محمد المحمد الم

والحديثة محمد فالعام مركب والمنصفة المنه في في والمنه والذي المحمد فالمنه والمنه والمحمد والمحم والمحمد و والمحمد والمحم والمحمد والمحم والمحمد و

باستحدام مع فالحات عبد القاهر الحرجان التي وصفته في فقرة سابقة : باستحدام مع فالأن أقرأ النه من القاهر الحربية التي في المحرفة والمتحد والله الله ما الله عند إكرام أن أقرأ المحمد وما الما من منه منه المحرفة منه مناه المحرفة والمع مفه بالما المحال المحمد وما الما من وحمد المحرفة المع بعد المحرفة والمع المع الما المحمد ومنا المحمد وما المحمد على المحال المحرفة المحمد والمحمد المحمد والمحمد ومنا المحمد وما المحمد محمد المحمد المحمد ومحمد المحمد وما المحمد وما المحمد وما المحمد والمحمد ومحمد المحمد ومحمد وما المحمد ومحمد المحمد ومحمد ومحمد ومحمد والمحمد ومحمد ومحم

تاليالاند كان من مدورة و تبويد كار ترالد كارن لا ترالد كارن كارن العنا المرار المرال المرار المرال المرار المرار المرار المرار المرار المرار المرال المرار المرال المرال المرال المرال المرال المرال المرال المرال المرال الم م مال المرار المرار المرال ال

د قدا برقا البقاقة ، فرن المستقا فسفا لا معان في المحال في القر القر المقر السماق السماق المحالية القر المحال و والسياق الرؤيوى للنقافة ، فن جمهة ، وللشاعر الفر د ، فن جمعة أخرى ، وإضافة والسماق الرؤيوى المنقافة ، فن جمعة أ والمعان السياقين ، كن أن يشار إلى درجة المو فة المتاحة بآ لمة أسمى ، أو آ لمة لما تشكيل المحال الشعر ي ، في فقافة معينة وفي مو حلة تا في من منية ، وأو د أن أو كد

> · أَيقَيبِكُ أَن كُذَا مَن الله الله مَن الله المُعالمَة مَن الله المحافية تَاكمُ الله المحافية فالمحافية فالم ن محمال المحمالة المحافة في المناصلة متباليه تا مشار المحالية الم ب ن محمد الحافة في الحال المحمد المحمد المحمد المحمد المحافية المحافة المحالة المحافة المحالة المحمد المحافة ال

( — ľ

حمد نيمبر شاعر متأخر قليلا عن الجاهلية هو ذو الرمة عن لحلة التنمنت والمُضجع معجز الإنسان في مواجعة الزمن المدمر برام الصورة (12) :

«عشيَّة ما لن حيلة غير أننح، بلقط الحصي والخطّ في التربر مولع أخط و أمحو الخط ثم أعيده بكفيّ والغربان في الدار فُقَسى» فإنه يكنف الشمور النابض في القلب ويتنع عن الافصاح عنه بلغة « أنا حزين

أحرق الدمع على نحرف في عند الله من في الله من في الله من في الله من ال من الم الم من الله من اله من الله من من من الله من من من من من الله من الل منهم الم من الم من الم من من الم من من الم من الم من من الم من من الله من الم من الم من الم من الم من الم من ال من من الم من الم من الم من الم من الم من من الم من من الم من من الم من من من الم من من الم من من الم من الم من من من الم

الحارجية دون ان تحصح النص عن المشاعر المعالية العادرة في المعنى . ويضي على الوقف بأكله حساً فاجعاً الرمن الله ترصف فيه هذه الحركة

فهو فى المشيّة ، فى المحفلة البيئية التى تتجه إلى الليل ، ويكو فى الفعل الوحيد المكن. فهو فى المشيّة ، فى المحفلة البيئية التى تتجه إلى الليل خطلة الرحيل التخيلية ( وهى فها الحكة العبيّة تماماً كحركة الزمن باتجاه الليل خطلة الرحيل التخيلية ( وهى مغايرة لمعظم مواقف الرحيل التى تتم نهاراً عادة ) . وحين يفعل ذو الرمة ملما فايذا نستطيع أن نقرأه مهذه العلاية، الإشارية مستندين إلى السياق النصى الماشر فايذا نستطيع أن نقرأه مهذه العلاية، الإشارية مستندين إلى السياق النصى الماشر نفسه . وما أود أن أقدرحه الآن هو أن على ذى الرمة منا مثل تنامياً لآلية عيقة الجذور فى الشعر الجلعلى كله تنتج أحياناً صوراً جز نية فى النص الواحد ، وتنتج أحياناً نصاً كلياً مستقلا ، أقدم نح عبد المسيح بن عسلة مثلا عليه . وتسويخ الحياناً نصاً كلياً مستقلا ، أقدم نح عبد المسيح بن عسلة مثلا عليه . وتسويخ مله الأطر وحة توسيع جال القراءة وتعميمها على الشعر إلحلها ، بحيث نرى في الوحائه الحسيّة وصوره المسحة تجسدات لمادلات موضوعية ، لرقى في أوحائه الحسيّة وصوره المسحة تجسدات لمادلات موضوعية ، لرقى وانفعلات كثيئة ختجبة مقدة ، وفى مواقف الفيز يأنية و سرده اللماح المحص والأخصاح الانفعال الحاد . ولافعال الحلاد ، مثلا ، طمّا التحصية المائية وسردى الماحل المحس والإفعال الحلاد .

اقد كانت التوسطية والبعد عن التعبير الانفعالى الحاد سمة أساسية فى الشهر الحامل . ومن الطبيعى أن يبحث الشاغر عن وسيلة لتحفيف حدة الانفعال والرؤيا وهو يحد ذلك فى الوحة والمشهد والحكابة ، فهى جميعاً تعنى الشعور طابعاً موضوعياً وتحرجه من حيز الفردى الضيق إلى حيز الإنسانى الوسامى ، ومن التعبير المباشر وتحرجه من حيز الفردى الضيق إلى حيز الإنسانى الوسامى ، ومن التعبير المباشر ولا التعبير الرمزى . وقليلة هى الأبيات التى تصف تفجر المادى ، وحين تعلى ذلك فإن مداليا المنفية أى الحماعية تحفق من وقعها الفردى فلا تمود تعبيراً الفعالياً حاداً بل صيغة أو نظام ترميز (500) دالا تحتى في الانفعال الفعل التدرك الحقيقية (10).

فإذا اخفقنا في إدراك طبيعة نظام الترميز ال- (sboo) ، حدث لنا ما حدث لبنه الملك بن مروان الن عشم ذا الرغة حمد أنشه هوله : « ما بال خليد من المدم ينسكب " ، وكان - في عبن الملك مرض يؤدى إلى أن تدمع عند (٢١) .

محاشاا رئيما، د راهالجا بعشا نخسطا ن مكرا رابتدا نكو رالخاما ، د معالما المد ن. ت ميا مرما له شكاتما معجم ماحاً د همه، نما أن ن ت بعالجاً نحسطا مكرش ن أيالقات ب المترا ، الله من الموالي الموالية إلى الموالية المراكبي تحسل المراكبي الما تحسكا

لالفاع د را ماله المعدر المحمد الم حجر المحمد الم المحمد و مكن أن نبد أعمد الالمحمد المحمد المحم و مكن أن نبد أعمد المحمد الم

الانسان بالزمن (مع أن الحيوان الدى - الإنسان اليسا متجانس ) في عدل العلامات علاقات عددة ، أعذل علاقة الحيوان البرى بالزمن قيها مرآة لعلاقة الإنسان ، الحيوان المدجن ، الحيوان البرى : ويكون بهن كل علامتين من مله ف الشدر الجماعلى بأنه يشكل جزءاً من أوان كم محمد اربع علامات : الزمن ، فالحدول التي نخده بونا فلا الأزمة ، وماره الأبعاد بما الهفشكر. وكا بالحدان م أح ما ميا مجمع نحما بمطاء تحلفا بحلفا تد أ الهمتخ المعلق قول أذاء رمذا عبي في الشاعر ودم الماساة ومردا مع مدا المع المعالي بسط أنه ن به فأنه محلشاا ةليه قاليه فكن دنا بيغناء بالبوكاء تستغنا قاليه وي ال الوت، أما ما هو خارجي على وجود الشاعر، في حالة من الحرية المطلقة وواقع والفجيعة ، وهو رمز الصلابة والمفال تعندا و شعبلا به وهو . فعيقة الدات والانتصار على فيدز دائماً في دور مضاد اوجود الشاء ، فهو سبيل الحياة والانفادت والمانية أن ما هو جزء من وجود الشاعر المدض للتفتيت والانهيل والتغير والمأساة والفجيعة يدأ د ملقبال ليجا ن. محمسا والمطال أ تها تبعته من شيماتا نه با تميلوا فراج أما الناني ( الخارجي : الدور الوحشي ، حمار الوحش ، النعام والظباء أحيانا فإنه بالساوية التجربة التي ناشيع أو بكون فوضوع لألفاع يقشيع وللمشيع اللمر وسفذ ٢ ( لعقة تقاناا في الحدا في الجعدا ) نا في الأوان المحال الماله المن نها الماله المن نها الأول ، بها المحفة وعفد فالثال ، و بعاليا لا معال المالي . منه . . همبيلها به نجب الخ نامي لا نيستني وغالما ، هيلخا الما بحداشا ، قنونيك كو بح به به المدجن ، والحيوان البرَّى الوحشى « وقد يكون ثمة ما يتوسط بينهما » . الأول ينقسم الحيوان في الشعر الجاهلي إلى تعلين أساسيني : الحيوان الأليف

علاقة الحيوان المسجن بالزمن فيا وجها مغايراً لعلاقة الإنسان بالزمن (محان الحيوان المسجن والإنسان متجانسان) . وتعطى هذه العلاقة صورة باهرة لعلاقة الزمن بالإنسان يتمثل فيا الإنسان حيواناً برئاً يطارده الزمن – الصياد ، وفى الواقع أن هذه العلاقة لا تظل ضمنية بإل يفصح عنها الشعر الجاهلي فى عدد من الصور المتخللة الجذية ،

وفى هذا النظام المعقد ناهب إلكلاب دوراً توسطياً : فهمى من جهة مدجنة ، لا أن النظام المقد ناهب في دورا توسطياً : فهم من جهة من جنة ، المجاه ن جهة أخرى متوحشة . وهم لا تلعب في وجود الإنسان الإنسان الا باعتبارها أداة للصيد ، ولانها كذلك فإنها تتعرض ، من جهة ، لصير الإنسان وتتعرض ، من جهة أخرى ، لصير الحيوان البرى : فهم نع وتصطاد : إ. با وتتعرض ، لا جله ألحرى ، هذا الوجه .

هذه اشكالية معقدة وختاج إلى درسة متعقدة معتمدة فى اطار البنية الكلية الوجود الإنساني ، ولبنية النص الشعرى ، ولل ؤيا الحوهرية الى يفيض مبا الشعر الجاهل وجسدها . واست أهدف الآن إلى تقديم مدل هذه الدراسة ، بل سأكنى الجاهل وجسدها . واست أهدف الآن إلى تقديم مدل هذه الدراسة ، بل سأكنى ببلورة الإشكالية و ، الحطات تبدول أساسية فى مسل محاولة حلها ، الكن ارتباط منه الاشكالية و ، الحطات تبدول أساسية فى مسل محاولة حلها ، الكن ارتباط منه الاشكالية و ، الحطات تبدول أساسية فى مسل محاولة حلها ، الكن ارتباط منه الاشكالية و ، الحطات تبدول أساسية فى مسل محاولة حلها ، الكن ارتباط منه الاشكالية و ، الحطات تبدول أساسية فى الشعر الجام في من الداسية الخاص بلا كاليك بأكر ملاءمة الماقشيا بضىء من المحل المالي الخاص بلا ستحطات الحليل يكن من معن مانه الفاعلية بأصالة ، والداك سأثبت الخاص بلا ستحطات الحليات تحيث تنصى هذه الفاعلية بأصالة ، والداك سأثبت مناقشى فى ذلك الفصل (١٨) مشر آيل ضرورة اعتبارها مسألة أساسية إلى السياق مناقشى فى ذلك الفصل (١٨) مشر آيل خدى والما مسألة أساسية أن السياق مناقش فى ذلك الفسان الحدار المحدار المحدارة أماني فى المعول المادية الحالية الحدار أيضاً أي في جال الكنان المحدورة اعتبارها مسألة أساسية أن السياق مناقش فى ذلك الفسان الحدار الما ملك المحد ورة ما ماله أن المالية و مسالة الماض أنه أي في جال الكنان المحدورة المعار ما مسألة أساسية أن السياق ماقش فى ذلك الفي الماليا أي أية منها والما من أله أساسية أن السالة الماض أنه أن في جال الكنان المحدورة المعار ما مسألة أساسية أن المالية مالغ أن فى في خلك الكنان المحدورة المعار ما مسألة أساسية أن السالة مالغ أن فى أنه أن أو أو إلي أن المحدورة المعار ما مسألة أساسية أن المالية الماض أنه أنه أنه أو أو إلي ألمالية من ألمال ما مسألة ما مسألة ألمالية مالغ أنه أنه ألمالية ألمالية ألمالية ما معال ألمالية ألمالية ألمالية ألمالية الماض ألمالية أ

1 - V

من المنظور المطور هما ، تغدلو القراءة الاشارية الشعر الجاهل حاسمة الأهمية هن المنظور المطور هما ، تغدلو القراءة الاشارية الشعر وحاسة الأهمية في وعبه أولا ، وفي السماح لنا باضاءته من خلال المقارنة المتعمقة بسبل في الأداء الفنى تتمتع في عرفنا المشاعر تعن من خلال المقارنة المتعمقة بسبل في الأداء المستوى الثانى ، أن قراءة المحل الجلعلى تفتر ض نمطأ من الثناول نحرص عليه الآن الستوى الثانى ، أن قراءة المحل الجلعلى تفتر ض نمطأ من الثناول نحرص عليه الآن حين نقرأ ، مثلا ، نصوصاً حديثة عظيمة كرر الأرض الخراب ، و و الرجال الجلوف » ، وبشكل خاص في مقاطعهما التي تنمى صوراً فيز يائية متكاملة : (الممخر ولا ماء مثلا ، الرجال المحمون بالقش يتساندون ) تسم لها بتمجسيد (الممخر ولا ماء مثلا ، الرجال المحمون ثان تتجه إلى الكشفاتية محمد على من الرؤيا العميقة التي يفيض متها المك دون أن تتجه إلى الكشفاتية على عن مان الرؤيا . أما ء إلى الحمل الماء يكن أن يعلون ابنا الأن من وحلة الأطلال ووحدة مانه الرؤيا . أما ء إلى الحمل الماء يكن أن يطور ليعنج قادراً على اكتشاف الحوان الوحشي في الشعر الجالا يكن أن يطور ليصبح الأطلال ووحلية الحوان الوحشي في الشعر الجالا يكن كن أن يعلون المعنج الأماديا اكتشاف الحوان الوحشي في الشعر الجالا يكن أن يطور ليصبح الأمانية الحوان الوحشي في الشعر الجالا يكن أن يطور اليصبح التمانية الحوان الوحشي في المع ألما يكن مكنا أن يطور المصبح قالة أمارا كالكنانية الحوان الوحشي في الشعر الجالا يكن مكن أن يطور اليصبح التمانية المحلية الحوان المحربي في الما يليا لما يكن ألما يكن ألمانية ألمانية ألمانية ألمانية المحلياتية الحوان الوحشي في ألما ألما يكن ألمانية ألمانية ألمانية ألمانية ألمانية ألمانية المالية ألمانية ألمانية ألمانية ألمانية ألمن ألمانية ألمان ألمانية أ

ودبن مذه الأبعاد الأساسية اللغة الشعرية والصور التي تنبثق فى وحدة الأطلال مسلة جداية الحضور والغياب ، قوى الموت والتغمر وقوى الحياة والشاء ، والرؤيا المأساوية لحتمية الصالح فى الوجود الانساني التي تست قدأشرت إلى في أكثر من موضى

: ( ٤٢ د تايلىغىذا ) . اعب ن؛ ة ب ه

١ - ألا ياديار الحما ببابردان خلت حجج بعلى لمسلن مسلن
 ١ - ألا ياديار الحما ببنا غبر بنا المحما وغبر محما المحما المحما وخلف وفعان
 ٢ - ألم يبنى فبنا غبر بنوى فحمام وخلم وحما المحما والمحمان وخلونا المحمان وخلونا المحمان وخلونا المحمان وخلونا وحمان و

- نیفیدان من نسج الثراب غلیهما
- نیفیدان من نسج الثراب غلیهما
- دیالتدن الأهلى دحدش كتابها
- دیالتدن الأهلى دحدش كتابها
- فمن مباب غنی إیاساً وجنالا
- فلا ذراع لندى بالدلاح فيانما
- فلا ذراع لندى بالدلاح فيانما
- فلا ذراع لندى بالدلاح فيانما
- فلا ذراع بنياً كتاب في في في المالية
- الحالي إذائيم لرغلي أعب أعب المالية
- داد للعالى إذائيما في في في المالية
- داد للعالى أذائيما في في في المالية
- داد للعالى أذائيما في أنها في المالية
- داد للعالى أذائيما في أنها في أمالية
- داد للعالى أذائيما في أنها في أنها في أله ماليا
- داد للعالى في أنها في أنها في أنها في ماليا
- داد المالي في أنها أنها في أنها أنها في أنها أنها أنها أنها في أنها أنها في أنها في أنها في أنها أنها أنها في أنها إلى في أنها في أنها في أنها إلى أنها في أنها أنها أنها أنها في أنها أنها في أنها أنها أنها إلى أنها ألما أنها ألها أنها أنها ألما أنها ألما ألها ألها ألما ألما أنها ألما ألها ألما

فينيضين أدساطا ويزدينيان فيوضين أدساطا ويزدينيان على جايب الأرجاء غوذ ميمان أضاطارق والمولاذذو نفيسان جمعت يلاحى رغبة المحلثان بنا لحبو أم يشتعن بلخان سنا لهبو أم يشتعن بلخان برقان لقسا أجلاب المحركان وإذ أنشم نيست لكم فنسان وأذا خما من فينة أنتسان

على خلاف مع النصوص التى درست سابقا ، تبدو الديار هذا تجسيدا فاجعا الجدب والجفاف والفناء ، من جهة ، فكتشد بصور حيوانات مفترسة مغايرة العن والآرام ، من جهة أخرى . ومن وجهة نظر الدراسة التقليدية ، ليس فى العن والآرام ، من جهة أخرى . ومن وجهة نظر الدراسة التقليدية ، ليس فى العن سوى تفاصيل الوحشة والجلب الفيز باقية التى برقبا الشاعر لحظة بصفيا : العن سوى تفاصيل الوحشة والجلب الفيز باقية التى برقبا الشاعر لحظة بعن فى العن من المنظور المطور فى هذا البعد فإن اوحة الديار نتفجر بالتناقضات الأساسية في الوجود الإنسانى وبهرموز الصراع الوحشى الذى يفرض على الإزسان أمام طبيعة جدبة وزمن يغير كل شىء ولا دوام له ، وعلى صعيد بنية النص تشكل هذه اللوحة الفارقة فى حمى القتال الشرس شريحة أولى تفيضى منها الصور التى ستغمر الشريحة ، الثانية "، الليئة هى بدورها بالتهديد والصراع بن الشاعر وخصين أنه ، والتى تنقصب فيما صورة الرمع المشهورة : « جمعت ردينيا كان مسانه

وسأناقش هذين اليوسدين بإنجاز مرت على الديار نماني حجج بعد عليه الشاعر فم ، كما يقول الويت الأول ، فانقلبت كاما ولم يتق فيها سوى الذف المهدم والأوارى وبقايا متناثرة من حطوبات الولائد ، فهي قفار قاحلة تعترك فيها السواع وحولها الوحوش الكن هذا التحطيط

> Talgal Zie zur Kah : نَا لَا قَ الشَّرِ فَ الشَّرِ عَلَيهُ عَنَّ بِواجِهُ الشَّاعِ خَصَعَتْ بِاللَّهُ قَدْ سَالًا عَ بالجل المحمدة ملعقة خلان ، ملايسقا ب الألة ناح نحناا بيح بال Te limber elligio , the lisable the ride illed co elleded . erange ai ظليبطا ، ما ما ألى لا معاا ند، في نن كاما الما الما الما الم ( بالت ما ) الم الممكاء حياا ملعفاد فالاسم فالالا فأعلاد فابتد تابي لهذا فاجته فأواءه الواقع قائم وكونها ، بللا من ذلك ، تجربة تفيلية صرفاً ، إذ لا يعقل عرفي على الم « قالح الح ، المنام المعبتسان مقتيسما المتاكاء متينيا منه بستلاة ، نالا. إلا ف بالنته تستشه هذا بعض و آن لو ما يو له وغلسانا مهجوا با نكا و مالا المه الطبيعة بتجميع الحطب وإيتاده ، وجهد الطبيعة (الربع والامطار) في زعزعة النص إلى بقاء ( حطووات الولائد التي تستقير صور الحيد الإنساق للصراع مع وأوارد فان . لكن مذا الحراب الطاعي يبد وفجأة ملتبس في البيت الثالث حيرينه · ماجا ه دين علي بعثة نما رحمة الأحما ملح بالمال بمايت ريا به بعد به مالي في المعالي بعد المعالي الم السرد. أما في خطة السرد نفسها ذان « الواقع » الباق ليس سوى ذوى مهدم ، عليم ن، حجب ناد أبن المن مواشا ووجود الشاعر فيها قبل كما حجب ن را را معاديا عليشدا را كا مشه ( A ) محساء قلغا را مو يعادا المعاد الم المعاد الم المعاد الله المعاد ال المنا عدات الكونات المنا في الالالة في الكونات هو المناء مندفي من كل محداً الج نحشني رضًا تبيالعفالي فو يم الت اقالها خلا في مسا

فى البيت الرابع يتنامى الثراء الملالى فى صورة القطة الى عمار فى طره القذار فى البيت الرابع يتنامى الثراء الملالى فى صورة نادرة « يظل ما السبمان المروراة أولا (برغم الإشارة إلى الأمطار) م فى صورة نادرة « يظل ما السبمان بعتر كان » تستعر فى استخدام المحمل المحمل المضارع وتشـ يل « السبعدى » لا إلى « سبعدى » وتخلق مشهداً للعمراع الأبدى عن طريق حشد الأفعال المحمل علة « سبعدى » وتخلق مشهداً العمراع الأبدى عن طريق حشد الأفعال المحمل على « سبعدى » وتخلق مشهداً العمراع العربي عن طريق حشد الأفعال المحمل علي « بطل بن يعدر كان » . ويستحق تعريف السبعين الما كيد لأنه يعمل بالتباس « بطل بن يعدر كان » . ويستحق تعريف السبعين الما كيد لأنه يعمل بالتباس النص إلى ذروته : أى سبعين ؟ سبعان مالوفان معروفان ؟ قوى الحياة وقوى الوت ؟ الإنسان الباحث عن الحسب ضد الزمن المحمر المحسب ؟ الإنسان البانى الناسج ضد الزمن الهادم المد قى الدى يحيل مابيناه الإنسان إلى ذو عامم و اواردفان

وفي يغرق السبعان فى داكهما الأبدى ، تنتعب على « الشرف الأعلى » ووفى أخرى ، خنائة كما عن السبعن ، لا تدخل صابة الشرف الع قرقبه فقط ، وحرش أحوى ، خنائة ما ما دن السبعان ، لا تدخل صابة العالى ؟ . ترقبه فقط ، ويبدو على جانب الأرجاء « عود مجان » أليفة ، وديعة ، كرى الكون اللالى الغني يكس في معالى » أليفة ، وديعة ، كرى الكون اللالى الغني يكس في ماه » المسفة ال تفصل في مالية الولادة والتداسل ، والطفو لة إلى العورة . فالابل ترافقتها صابع و تدخل علياة الولادة والتداسل ، والطفو لة إلى العورة . فالابل ترافقتها صابع و تبدو العماء والتجاددة في أنها والطفو لة إلى العول ترفي تحقيق ما تسمى فا بالأمل ، بالاحساس بامكانية الأمان ترقب العارات . بد أن المدركة لا تحسم ، بل يظل الحارات ، وتظل الحياة واستدر المالية . بد أن المدركة لا تحسم ، بل يظل الحراع ، وتظل الحياة عالقة في شبكته ، لائم قانون بالخلك و حرف .

بيد أن هذا الصراع الدائر الحاد يتضمن فى ثناياه صراعا مماثلا بين الإنسان والحيوان من جهة ، وبين الإنسان والطبيعة من جهة أخرى ، فحين كان الإنسان يعمر الديار ، ثم يكن مكذا الحيوان أن يوجد في \* ثم أن صراع السبعين هو صراع

> مفروض ، حتمى ، لأن القفار لا توفر الغلماء حتى للقطا ، فكيف بالسبمين ، وما يفرض الصراع وختمه هو جدب الطبيعة ، أى أن الصراع صراع مادى يدور على لقمة العيش . وذلك هو صراع الإنسان مع الطبيعة أيضا ، وحين تقفر الطبيعة فإن الإنسان لا علك إلا أن يصارع الإنسان الآخص : وحين تقفر الطبيعة فإن الإنسان لا علك إلا أن يصارع الإنسان (الآخص : وحيمية مال الصراع الأبلى نابعة من فعصل الزمن في الطبيعة : فهي لا بد أن تشح وتجف بعد أن تكون عامرة (الديار تصبح خالية قفراً) والدلك يبدأ أن تشح وتجف بعد أن تكون عامرة (الديار تصبح خالية قفراً) والدلك يبدأ الصراع بين الإنسان والإنسان ، مكنا يكتشف النص قانون الوجود (الإنسان ويبلوره في صورة لا تقول شيئة عن الإنسان نفسه من جهة ولا تقرر الرؤياوالقانون بشكل صريح من جهة أخرى ، بل تتحصل النفسم شكلا حيوانياً صرة في إطار طبيعي صرف .

> ويعمق النص إدراكه لمعقبة الحماة الحداة بلغ بلغ الحراك المحدة هذه. فبقد تر السبعين الدين يتعاكان فعلا بسبب الجلب الحليق، والوحوش نشع لم في تعبر في العرق الحالة الحلية الحلية الحلية الحراق في الحماق في الحماق التي تقبي في المان في على المعلما المعلما الماحد في الحربية المحمنة الفي في ملك في في محمل الحالة المعلما ألما المعلما ألما الحيف في الحربية المحمنة الفي في ملك في في محمل الحالة المعلما في الحربي في الحربي في الحربية المحمنة المحمنة المحمنة في المحملة المعلما المعلما المعلما الحالة في الحربية المحملة المعلما المعلما المحملة الحربية المحملة المحملة المحملة المحملة المحملة المحملة المحملة المحملة المحملة الحربية المحملة محمل المحملة الم محمل المحملة الم محمل ا

أما على صميد العلاقة بين هذه الشريحة والشريحة الثانية ، فلقد أصبح بطيأ أن الكون الجوهرى للشريحة الأولى هو الصراع الدائر بين الإنسان، والإنسان والحيوان والإنسان والطبيعة : أى بين خصمين . والشريحة الثانية هى أيضاً تجسيد والحيوان والإنسان والطبيعة : أى بين خصمين . والشريحة الثانية هى أيضاً تجسيد والمواع دائر بين الشاع وحصم له : هما مسلمان وهو مسلح ، هما بدانه وهو المراع دائر بين الشاع ليحم وما مسلمان وهو مسلح ، هما بدانه وهو بندر بقدرته على مواجعة أى بديد ، لكن تمة رباطاً أكثر خفاء بين الشريحيين بيندر بقدرته على مواجعة وعول في موقع الأسياد ووضعه لحصيف وقومهما يشرق في وضع الشاعر لنفسه وقومه في موقع الأسياد ووضعه لحصيف وقومهما في موضع الشيد، فقد كان أملهما عبيداً له هله في زمن بعيد هو بدوره صورة زمن الجلاب والاقفار في الشريمة الأولى : إذ كان ذلك ( لما أجلاب الحرمان » ، في ذروة من القصط والحلى ، ويوم كان كان قومه ، ودد عجاف وصبية » بما في في ذروة من القصط والحلى ، ويوم كان كان تحم المن الموصبية ومبية » بما في في ذروة من القصط والحلى ، ويوم كان كان تحمل في دود عجاف وصبية » بما في في ذروة من الميد العلول ، ويوم كان كان قومه ، ذود عجاف وصبية » بما في

الموسليه باي قالم الإشار بعدا بعد في في في عدا قامتما ان هذا في الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة الله بن تابع في معال المستسم و ن ما الموسلة الموسلة و ن الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة معنا محمد في المسلمان الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة في المعال في معال المحمة الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة ا و موسلة الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة في المحمد في الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة الم

هجُدُان فو سُفيري في المحمد الله والحسال و المحمد العندي و يكشف عن انتابي محمد المحمد عن المحمد المحم محمد المحمد محمد المحمد محمد المحمد ا محمد المحمد محمد المحمد المحم محمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحد الم

الما ج تعلام : السلام

1-5

تلوه هبجا رغ تميسالمثنا رسم محناا اله تسمنخدا رجاًا تميسمقتدا تساسا سال خشكر. علمته الميثا تسانح ( حنه لو ب ) تمينه رحه ة نيسته تمينه تلدُّ نَّا ما ما ما من نيما م في بالمانة تمينها مله نأى د تولما و ن باا له مدّ روحة تميسقله تعييل خلائد رحاًا محاليه الموالي الم ن ما الميليك في الماني ب راجمة المرابي و البط المان مع تسقل تعييل فللتد رحاًا محاليه الم

> والتغير المدرة وقد يكون هذا التجلى الأطلال ، أو الفراق ، أو النأى ، أو الشير ، أو تشتت القبيلة أو أى مظهر آخر من مظاهر التغير السلبي . وف هذا المرض تمة عدد من الحقائق النصية التي تتكشف عنها معاينة الشعر الحلعل معاينة تمدد الظواهر البارزة التي تستحق التفسير ثم تحاول تفسير ها في إطار البنية تمدد الظواهر البارزة التي تستحق التفسير ثم تحاول تفسير ها في إطار البنية

١ – أول هذه الحقائق أن الحركة المذكورة هي دائما الحركة الأولى في النص.
 ١ – أول هذه الحقاق أن الحركة المذكرة عنه الحركة أن عنه الحركة المناك الممال المماك المناك المناك المناك المناك المناك الم

تملدستا شيامنا ت ما تن بخ قايس نو آه کاله من کا کر کا تح کے منہ کا – ۲ ، باکله ان من آدام آسید و ان کا کو من کا من مان کا کو من کا کھند ، وال کا محمد نو

المسال عنه الحركة لا تبرز أيضا في نعو الهجاء .

قويممال بالبشال ترعيدا تاليلجمة، ألمب لمحاء لحان حمانك لسلاماً من عالم عن عنا من عنا عنا - 3 - أن عن عنا من عن لمبتحها عانيتسكال . بمعلما معمنا تاليلج ن، يمنآ المجتوداً ما كالدكما تمك جريمياً المريمة المحكمة المحمد المبتد المبتحة المعنا من المنا المبتد المعقدا منه لمثقاناً من المعنا من من من من من الماليما المحكمة المعنا المسلما م

الحال الحركة الأولى ( الطلبية بشكال خاص ) لا ترد في المحصوص التي عنابي المجمعية إلى رقب المرقبية المنابعة المرتبة المرتبة والمحمد المرتبي المرابع والمعملية المرتبع المرتبة المنابع والمحمد المرتبة المنابع والمحمد المرتبة المحمد الم محمد المحمد المحم المحمد المحم

٧ – أن هذا المخط من البنية ايس المخط الطاغى فى المادة المدروسة كما يتصور، فران هذا المحط من البنية المدر شمائه أنه المحال أن بالمحل المحلية من فرة وأن البدء بالأطلال بشكل خاص ليس شائه أنه أنها أن من بالأطلا في المحل المحلية المدروسة حمل من محل المحل المحل المحل وفي المحمول الشريق المدار هما أبو زيد القرشي (٢٩).

1. - 1.

كل تفسير لظاهرة ما ينبغى أن يتم فى إطار البنية التى تشكل الظاهرة مكوناً منها . ولعل الضعف الأساسى للدراسات العربية أن يعود أصلا إلى غياب مثل هذا المنظور عنها . لقد قبلت أسطورة الوقوف على الأطلال فى القصيدة الحاهلية دون كبير عناء ودون تساؤل مدقق عن سلامتها . والتحليل البنيوى يقتضى دراسة الم و يروز الظاهرة . ٢ - اختفائها . فالغيات على درجة من الأهمية تعادل الحضور ، وكل حضور وكل غياب هو نتاج للبنية ، وكل حضور وكل غياب فاعل أساسى فى تشكيل البنية . من هذا المنظور يصبح حضور الأطلال فى أنماط التى قظهر فيها والتى تغيب عنها . ولقد درست البنى التي تظهر فيها الأطلال حتى التى قطهر فيها والتى تغيب عنها . ولقد درست البنى التي تظهر فيها الأطلال حتى على نموذج الرثاء (٢٠) .

إذ تسأل : لماذا تغيب الأطلال عن نص الرثاء؟ فإننا نسأل : ما هي الرؤه التي يجلوها نص الرثاء وما هي البنية التي يتجسد فيها هذا النص ؟

2

نص الرثاء هو النص المطلق : أى النص الذى ينبع من اطلاقية الموت ومن اكماله الفعلى . فهو ليس نص الترقب أو التصور بل نص اليقين ، ومن هذه اليقينية يستى رؤياه الأساسية للوجود . ولا معنى ، مع هذه اليقينية ، للأمل في النجاة من الموت ، ولا معنى لمحاولة اكتناه رموز الحيوية والحصب في الزمن . أى أن اطلاقية الموت تعنى أن الزمن ، في اللحظة الحاضرة وهي لحظة الموت ، فقد طبيعته الضدية فلم يعد زمن التغير السلبي والإيجابي ، لم يعد زمن الحلق والاخلاق والتدمير والبناء ، بل أصبح ذا بعد واحد . ومن هذا البعد الواحد ينبع نص الرثاء . ولا يمكن له مهذه الصورة ، أن محاول اكتناه طبيعة التغير الضدية لأن جميع الإجابات مقدمة سلفاً بقينية مطلقة ، ولذلك لا يمكن أن يبدأ بالأطلال أو عا هو

ضدى من تجليات مماثلة لها ، ولا بد أن يبــدأ بفعل الموت نفسه : بهذه اليقينية الطاغيــة .

ما دام الموت لم محل فعلاً ، حتى ولو لبر هة سابقة على حلوله ، يظل الزمن ضدياً ، يظل ثمة معنى لأن يتصور الإنسان الزمن ضدياً ، لأن يتصور امكانية تجاوز الموت رغم يقينه بعدم امكانية هذا التجاوز ، أى يظل ثمة مجال للصراع ، لإعطاء الحياة القائمة الحاضرة معنى .

أما لحظة حلول الموت فإن الزمن يفقد ضديته ويصبح ذا بعد واحد ( لنفس السبب تكون جميع القصائد التي تعانى الزمن باعتباره ذا بعد واحد ذات بنية وحيدة الشريحة لا تتجلى فيها الاطلال أو المظاهر الأخرى للضدية ) .

هكذا ينبع نص الرثاء من يقينية البعد الواحد للوجود لأنه ينبع من لحظة ما بعد الموت . وحين ينمو فإنه لا يستطيع تشكيل حركة مضادة فى تجربة الميت نفسه ، ولا يمكن أنّ نخلق مثل هذه الحركة فى تجربة القائل -- الباقى إلا عن طريق الوهم : عن طريق الذكرى ، أو الإسم الباقى ، أو جسامة الفقدان ، أى الفراخ الهائل اللى يتركه المفقود مكانه ، وهسده هى الملامح المكونة فعلا للرثاء الجاهلى . « . . . وخیسل کأسر اب القطا قد وزعتها
« . . . وخیسل کأسر اب القطا قد وزعتها
شهسدت ، وغستم قد حویت ولسدة
شهسدت ، وغستم قد حویت ولسدة
آتیت – و مساذا العیش الا التمتسبع ؟ .
. . . وعسائرة یوم الهییسمی رأیتهسا
وقد ضمهسا من داخسل القسلب مجسز ع
وقد ضمهسا من داخسل القسلب مجسز ع
تعسست کما أتعسستنی یا مجمسع . . . .
( دیوان الشعر العربی ، ۱ – ۱۱ )

101

## الفصل السابع

## استجابات جذرية

. .

.

رصدت فى الفصول السابقة أنماطاً من الاستجابات التى يزخر مها الشـــعر الحاهلى للشرط الإنسانى: للزمن ، والتغير ، والموت ، وتفتت الكينونة الحماعية والعلاقة بين الشاعر والمرأة ، والطبيعة فى علاقتها بالانسان وبالزمن ، والأبعاد

والعادية بلى يستقر والمر الاجماعية للوجود الفردى ولوجود الحماعة إلى آخر ذلك من معطيات الشرط الانسانى ، ولقــد بدأت ملامح استجابات جدرية تتكون وتتضح .

لكن هذه الملامح كانت موزعة فى جزئيات وصور ولوحات ومقاطع ضمن بنى كلية شاملة ، وما أود أن أفعله الآن هو تجميع هذه الخطوط الموزعة ومنحها شكلا متناسقاً نخرج بها من طبيعة الجزئية الموزعة على عدد كبير من النصوص إلى استجابة متبلورة تتخلل الوجود والرؤيا والعملية الابداعية نفسها وتصبح بؤرة تصورية ، فكرية وانفعالية ، تفيض منها اللغة الشعرية والتشكيل الشعرى . وسأميز كلا من هذه الاستجابات بمصطلح سيحدد ويوضح خلال تطور الدراسة .

وسيبرز بشكل خاص أن لهذه الاستجاباتخصائص متابينة : بعضها ينتمى إلى عوالم تصورية وفكرية مشحونة بالانفعال ، وبعضها يميل إلى أن بكون ذا طبيعة نفسية خالصة يتجسد فى وحدات تكوينية أولية فى النص الشعرى . لكنها جميعاً تمثل بعضاً من أكثر خطوط التنامى جوهرية فى الشعر الجاهلى .

۱ – الموت/الاستجابة السيدورية

بين استجابة لبيد ، واستجابة أمرىء القيس للتجربة الجذرية ، الزمن ، والموت ، تتناوس استجابات متعددة في الشعر الجاهلي ستضىء عدداً منها الدراسة الحاضرة ، ولعل إحدى أكثر هذه الاستجابات طغياناً وشمولية أن تكون ما أود

أن اسميه « الاستجابة السيدوريه » . وأشتق هذا المصطلح الجديد من استجابة سيد ورى صاحبة الحانة في ملحمة جلجامش .

لقد حاول جلجامش مجابهة الموت وتجاوزه ، وظهر قلقه الممزق أمام فاعلية الزمن التدميرية ولعل هذه الاستجابة أن تكون بين أقدم الاستجابات المحفوظة فى التراث الإنسانى ، وفى التراث الذى شكل خلفية الوجود العربى إلى حدما . ومن هنا أفضل نسبتها إلى أصلها البابلى – السومرى على نسبتها إلى معادلها اليونانى المتجسد فى الموقف الابيقورى . وتتجلى الاستجابة السيد ورية فى النص التالى ، الذى توجهه سيد ورى إلى جلجامش ، والذى يبلغ درجة عجيبة من البساطة والعمق فى آن واحد ، من الاستسلام والقلق الباطنى ، ومن الإدراك الحاد للطبيعة الضدية للوجود الإنسانى :

نص خطاب صاحبة الحانة ، سيد ورى ، لجلجامش (١) :

الإلى أيروسن تسعوسي يوسيا جلجوساميش ؟ إن الحياة التي تبغري لن تجهد أبوسيا حينما خلقيت الآلهية الانسوسيان ، قسلرت الموت عليه ، أموسيا الحيسياة فقصد استأثرت هي بها (وضبطتها بأيديا) . أما أنت يا جلجامش ، فليكن كرشك مملوءًا أما أنت يوا جلجامش ، فليكن كرشك مملوءًا وامرح نهار مساء ، وأقسم الأفراح والولائم في كل يوم من أيامك ، واجعل ثيابك نظيفة زاهية ، واستحمة في الماء ، ودنيل الطف ل الصغير الذي مسك بيدك ، وأفسرح الزوجة التي بسين أحضانك فإنما هما أيضا هو نصيب الانسان » .

نجسد سيد ورى في تساؤلها الأساسي « إلى أين تسعى يا جلمجامش ؟ » بقينية الرؤيا التي تمتلكها عن الموت : الموت نهائي ، عالم مغلق أبدى ، لن يستطيع الإنسان أن يكتشفه حتى في ذروة لحظة البطولة . وبحث الإنسان عن الأبدية عبني ، لأن الآلفة نفسها هي التي تقبض على السرَّ ، تمنع نفسهاهبة الحياة الأبدية ، وتحرم على الإنسان عالمها . هذه الرؤيا الأساسية جوهرية في التجربةالبشرية كلها ، تمرة من شجرة واحدة ، هي شجرة المعرفة ، لأن الرب حرم على آدم وحواء تناول تمرة من شجرة واحدة ، هي شجرة المعرفة ، لأن المعرفة تقود إلى الخلود ، وقال الرب لنفسه : « إذا أكلا مها فسيصيران خالدين مئلي »(٢) . والرب هي أيضاً لا تطبق من يشاركها خلودها . لذلك قدرت الموت على الإنسان ، واستأثرت مي بالحيق أن ينازعه أحد أبديته وخلوده ، آلمة البابليين ، في رؤيا سيد ورى ، وما يضاً لا تطبق من يشاركها خلودها . لذلك قدرت الموت على الإنسان ، واستأثرت هي أيضاً لا تطبق من يشاركها خلودها . لذلك قدرت الموت على الإنسان مدركاً مي بالحية . وأمام هذا القدر المطلق ، أمام حتمية الموت ، يقف الإنسان مدركاً أن توقه إلى الحلود ، ونزوعه البطولي إليه ، عبتُ مطلق وخارج على قوانين الآلفة ، أو الطبيعة ، أو الزمن . الرب ، في الأسطورة البابلية والتوراتية ، هو الوجه الآخر للزمن ، لأن الرب ، في الإسلان وحارج على قوانين موانين الموجه الآخر المان ، هكذا ، أو يتابع الجامية والإنسان مدركاً

جلجامش يختار المجابهة ، وسيد ورى تختار البطولة العبثية التي وصفها ألبير كامي في أسطورة سيزيف : الإدراك اليقيني لحسمية الهريمة، وتحمل هذا القدر بأصفي قبول ممكن : بالانغاس في قدر الإنسان الآخر ، نصيبه الآخر : الحياة. الذلك تنكون إستجابتها في إطار الإندفاع إلى شحن الحياة بطاقات مادَّة -نفسية هائلة ، تمنح الإنسان الحس بالامتلاء في وجه فراغ الموت : تمنحه الحياة هذا ( المكن ) بدلاً من الحياة هناك ( المستحيل ) .

تقول سيد ورى : « فليكن كرشك مملوءاً بالطعام اللذيذ على الدوام » ، مؤكدة ثلاثة عناصر جوهرية الزمن « على الدوام » والإمتلاء واللذة أثم تعمق الزمن والامتلاء واللذة على صعيد النشوة الحسدية فى تعابير طقسية يحتى فها الإنسان بالحياة : « وارقص وامرح نهار مساء »، « وأقم الأفراح والولائم في كل يوم من أيامك » . وتبلغ كثافة الزمن فى عباراتها حداً مدهشاً ، لكنه طبيعى فى إطار انعدام القدرة الإنسانية على تأبيد الزمن – زمن العيش – لذلك

تكرر في كل جملة صيغة زمنية مؤقتة . برهية : « على الدوام – نهار مساء – في كل يوم من أيامك » . يصبح الفرح والرقص والغناء ، فيضُّ النفس الداخلي ا وحيوية ُ الجسد الخارجية المحاصرة ضمن برهة العيش، الاستجابة الوحيدة المعقولة ذات المعنى لعبثية المطلق الذى يواجهه الإنسان : الموت . ويصبح از دهاء الإنسان فى نعيم أيامه جزءاً من هذه الاستجابة أساساً : تنظيف النفس من القلق والحزن، يقابله تنظيف الجسد خارجياً « اجعل ثيابك نظيفة زاهية واستحم ً فى الماء ». لماذا تأكيد الماء؟ للنظافة فقط ؟ لا . بل لأن الماء هو نبض الحياة البدائى الأول ، هو طقس الخصب والنمو والزهو والتكاثر . لكن استجابة الإنسان على الصعيد الذي تحقق حتى الآن لا تمثل الفرح المطلق، لأنه فرح منقطع آني، لذلك تتابع سيدو رى، بعد التأكيد على الماء – رمز الخصب – بخلق صورة الخصب الأخرى : التكاثر والنسل ويصبح النسل أحد الاستجابات الأساسية الفاعلية للزمن ، لقدر الإنسان ، لأن النسل « الطفل الصغير الذي يُسلت بيدك » هو الاستمر ارية الوحيدة المكنة : تتأكد الذات من خلال الآخر ( الطفل أولا ، الزوجة التي تنجب الطفل ) . والطفل والزوجة فاعليتان للحيوية والمتعة ، روحياً وجنسياً، كما هافاعليتان للاستمرارية هكذا تمنح الإنسان حياته ، في رؤيا سيدوري ، امتلاءها وزخمها ، واستمراريتها . وهكذا فقط يستطيع تقديم استجابة ذات معنى لحتميَّة الموت واستحالة الخلود على الإنسان ، ولنهائية الزمن . واستجابة الإنسان هذه ، هي أيضاً نصببُ الإنسان . وفي هذه \_ « أيضاً » تأتلق شرارة الإدرك المذهل للضدية . الجوهرية المدمرة في الوجود الإنساني ؛ الموت نصيب الإنسان، لكن الجياة أيضاً. هى نصيبه الموت – الحياة ثنائية جوهرية يعلق الإنسان منها في موضع الوسط حيث يتحول إلى علاقة بـن طرفها لا أكثر ، وحيث يجسدهو، في قلقه وتمزقه، وفى فرحه ونشوته ، القدر الذي خلقته الآلهة ، خلقه الزمن ، من خلال خلق طرفى الثنائية وحشر الإنسان فى الفضاء المخيف بينها. ليس الموت قدر الإنسان فقط بل الحياة أيضاً قدره ، هكذا تكتمل الاستجابة السيدورية الى تطور احدى الرؤى الانسانية الأكثر عمقاً للتجربة الوجوديةالانسانية ، لكينونةالإنسان بالزمن والموت والحياة أو الانسان والآلهة والموت والحياة .

وسأحاول ، فى ما يأتى . أن أكتنه تجليات عميقة لهذه الرؤيا فى نماذج من الشـــعر الجاهلى .

حميد بن ثور الهلالى :

إذا مسا غــدا يوماً رأيت غيــابةً يهــم بأمـر ، ثم يزمع غيره ينام باحــدى مقلتيه ويتَّقِـــى

من الطير . ينظرن الذي هو صانعً وإن ضاق أمر مرَّةً ، فهو واسع بأَخرى المنايا – فهو يقظان هاجع » ( ديوان الشعر العربي ١ – ٢١٦ )

1 ---- 1

فى صورة مذهلة -- من حيث وعما لدمومة توتر الوجود الانسانى ؛ وحد وجوده على حد السيف ، مجسد حميد بن ثور الهلالى الوعى الفر دى لبر هية الانخطاف بالموت وأزليته فى اللحظة نفسما ، كما مجسد الوعى الحماعى الذى يفيض من بؤرته الشعر الحاهلى كله . ترصد صورة حميد الإنسان فى ذروة وعيه للموت وحضوره ، فى ذروة ترقبه للموت ورعبه منه ، فالإنسان « يقظان هاجع » فى البر هة نفسما وكل بر هة فى ثوانى حياته المحشوة المتفجرة قلقاً ، لا ينام لحظة يطبق جفنه الذوم ، ولا يفيق لحظة تفتح له عن ، لأن الغفلة عن الموت بر هة واحدة محرمة عليه ، ممنوعة ، وهو ينشق لنصف ن : كل نصف يتحرك باتجاه : عن باتجاه اليقظة وعن باتجاه الإغفاء . فالموت فى حضوره يقسم الذات ويشعل فما نزاعاً داخلياً حاداً محرمها من القرار على سلام تحن أليه ، يصبح النوم استسلاماً نزاعاً داخلياً حاداً محرمها من القرار على سلام تحن أليه ، يصبح النوم استسلاماً مكدا يكون هجوع الشاعر أبدياً ، لكنه جزئى ، ويكون إستيقاظه أبدياً ، اكنه مكذا يكون هجوع الشاعر أبدياً ، لكنه جزئى ، ويكون إستيقاظه أبدياً ، اكنه مكذا يكون هجوع الشاعر أبدياً ، لكنه جزئى ، ويكون إستيقاظه أبدياً ، اكنه مكذا يكون هجوع الشاعر أبدياً ، لكنه جزئى ، ويكون إلى يقطان هاجع » مكذا يكون هجوع الشاعر أبدياً ، لكنه جزئى ، ويكون إستيقاظه أبدياً ، اكنه مكذا يكون هجوع الشاعر أبدياً ، لكنه جزئى ، ويكون إستيقاظه أبدياً ، اكنه مكذا يكون هجوع الشاعر أبدياً ، لكنه جزئى ، ويكون إستيقاظه أبدياً ، اكنه مكذا يكون هجوع الشاعر أبدياً ، لكنه جزئى ، ويكون إستيقاظه أبدياً ، اكنه مكذا يكون هجوع الشاعر أبدياً ، لكنه جزئى ، ويكون إستيقاظه أبدياً ، اكنه مكذا يكون هجوع الشاعر أبدياً ، أكنه جزئى ، ويكون إستيقاظه أبدياً ، أكنه مكذا يكون هجوع الشاعر أبدياً ، أكنه جزئى ، ويكون إستيقاظه أبدياً ، أكنه

لحظاته ، إلى أن ينشد إلى الموت نفسه ، إذ تنتهى الحياة . فالموت هو الحقيقة الكلية ، المطلقة ، الأزلية . والحياة ادراك مستمر للحقيقة وحضور فى شبكيتها الهــــائلة لا ينتهى .

هذا الحضور الأبدى للموت – فى الحياة يجد تجسيداً آخر له فى صورة لاتقل أزمية ، وإن كانت أقل رعباً ، هى صورة طرفة التى يرصد الانسان فيها حاضراً فى سياق الموت مشدوداً إلى يده الثقيلة محبل ينشد حين يشاء :

« لعمرك، إن الموت ما أخطأ الفتى لكالطول المرخى وثنيساه باليد »

وتتخلّل صورة الموت ، بوجوهه الألف ، الشعر الحاهلى والوعى الحاهلى دون انقطاع ، كما حاولت رصدها فى الفصل الأول من هذه الدراسة ، وتدفع بالانسان إلى حد الحنن حتى إلى التحجر من أجل أن يتجاوز الفناء ، كما عبر تمم بن مقبل فى صورة رائعة .

## « لو أن الفـــتي حجــر »

لكن الحذين إلى التحجر ليس الصورة الطاغية فى الشعر الحاهلى لأنه ، فى الوجود الفعلى لا ممنح الإنسان قدرة على تجاوز الموت والحس به ووعيه، والإنسان بحاجة مطلقة إلى مثل هذا التجاوز . ومن هنا تتجسد استجابات أخرىللمو ت: رصدت عدداً منها فى الفصول السابقة ، وسأرصد أخرى فى هذا الفصلهى ما يُعبر عنه – تعبير أ بدائياً وحشياً ، تقريباً – طرفة فى معلقته حيث برزت صورة الموت المقنبسة سابقاً .

استجابة طرفة مثل جميل على الاستجابة السيد ورية موضع المناقشة هنا ، وتكاد تكون صورة مكتملة لها ، بتأكيدها على موقف يدرك كون الموت الحقيقة المطلقة وعلى محاولة تجاوزه تملء الحياة زخماً جامحاً كلياً تتفجر فبه لحظة الانتشاء الحسى ، بتجلياتها الحنسية والبطولية والحمرية . وهى استجابة تؤكد الحياة من خلال تأكيد الموت ، كما فى الحركة الأولى ، حيث يتحول التساؤل « هل أنت مخلدى ؟ » إلى تسويغ جوهرى لشهود الوغى واقتناص اللذات : ما دام الموت حقيقة لا يمكن أن تغير ، وما دام الفناء مطلقاً لا يتجاوز ، فليس هناك إلا أن

يندفع الانسان عبر عالم التفجرات الحسية ، عبر لحظات الشهوة وحز العرق واللحم بالسيف والرمح ، بالطعنة والضراب . وهذه التفجرات هي ما تمتلكه يد الإنسان ، بل هي الشيء الوحيد الذي تمتلكه يد الإنسان ٪ « فدعني أبادرها بما ملكت يدى » وبها يكتسب الإنسان لنفسه حساً ، لا ينبع إلا من الوهم ، بأنه قادر على المبادرة ، بأنه لم نخسر المعركة كلما لأنه ما يزال قادراً على المبادرة . تماماً إذا كان صوت سيدورى بحث على مبادرة الموت– الحياة بالامتلاء متعة ولذة وفرحاً وغبطة ، رغم أن استجابتها لا تنبض بحس المواجهة والصدام الذي تنبض به استجابة طرفة ، فأبيات طرفة تزدحم بالتصور العربى الحوهرى للموت بما هو تقيض هاجم يستفز في الإنسان هزة البطواة وحس المحامة ، كما هو جلي في « أشهد الوغي » و « دفع منيني » و « أبادرها بما ملكت يدى ». ومن حس البطولة والمواجهة تكتسب الحياة معناها ، كما يعاينها طرفة أو ، بالأحرى ، تكتسب العبثية النابعة من يقينية الموت بعداً إبجابياً حافلا بالمعنى . فطرفة في مواجهة ، الموت لا يرى الموت محرق التجربة الإنسانية ويضفى عليه أهمية قصوى إلا لأن الموت تحرم الفتي من ثلاث هي التي تملأ الوجود بزخم الامتلاء وفيضه المتفجر ، وحين يعدد الثلاث المقدسة هذه يكشف أنها جميعاً تفيض من بؤرة واحدة هي بؤرة النشوة الحسية والزخم الحسي في عروق الإنسان . الأولى منها هي ﴿ سَبِّقَ العادُلات بشربة تزبد » ، وتجسد الشربة بذاتها فأعلية صراع بين نقيضين ، في صورتين : الأولى في كونها تأتى رداً على فعل العاذلات ولومهن ، حيث يكون الصراع صراعاً بين الأنا والآخر ( الذي يمثل القيم الحماعية المعقلنة للوجود أخلاقياً ) ، والثانية في كونها تُعلى بنقيضها ، الماء ، فتفوَّر مزبدة ، والصراع هكذا ، تجسيد اسمى للحظة الاحتدام الأساسية في الجسد البشرى ، في الذات البشرية ، ثم يتأكد الاحتدام بعنف جسدىصرف حين يذكر طرفة ثانيةمقدساته : وهي هجومه العنيف حين ينادى ذو الضيق باحثاً عن منقد. والكرُّ والهجوم يوحدان صورة البطل بصورة سيد الغضا المنبه المتورد فيملآن فضاء القصيدة محسية البدائية الجسدية في فورانها وتوفدها وهيجانها ، ويتعمق هذا الهيجان البدائي في ثالثة المقدسات ، فينصبَّ على جسد امرأة في الدجن ، موحداً في لحظة الاجتياح

بين نشوة السكر ونشوة البطولة ونشوة الاغتصاب الجنسى توحيداً ذروياً يؤله الاحتدام الانفعالى الحسى الجسدى ومجعله الاستجابة المقدسة الوحيدة للدوت، ليتمينية الموت ، لعبثيته ، الاستجابة الوحيدة التى تمنح الحياة فى حضور الموت معنى يؤسف على فقدانه وتلاشيه حين تأتى لحظة الفقدان .

التوقد الجسي ، إذن ، هو الاستجابة المقدسة للموت . وتؤكد هذا التوقد وتغذيه فاعليات دلالية وإيقاعية وصورية في أبيات طرفة تبدأ ، في الواقع ، قبل الأبيات موضع المناقشة وتفسر ظهورها في هذا السياق : فالتوقد الحسي يتبرعم فى صورة الناقة المشهورة ليصل ذروة حيوانية مدهشة حبرت النقاد لاستغراقها في تفصيل صورة الناقة . وهي ، في المنظور الجديد الذي أطوره إهنا (٣) ، تعميق خسية الوجود البدائي ونقش له بحيوية مذهلة في وسط الموت ، وخلق لوجود هيكلي بنياني صلب خارق ينصب في وسط القصيدة « كقنطرة الرومي ، لا متز ، خالفاً حساً صخرياً لا زمنياً قادراً في لازمنيته على تجاوز الموت والفناء . ولذلك تتفجر القصيدة ، بعد صورة الناقة اللازمنية التي تكتمل في البيت (٤٣) ، بصورة الأنا ، إذ أن كلا الأنا والآخر (الناقة ) في المعلقة صورة للحيوية البدائية الجسدية ، وللصلابة اللازمنية . وتنبثق صورة الأنا من وجود صخرى شاهق هو صورةً الناقة بحيوية مدهشة . تبرز ألأنا « حلالة للتلال » « مرفدة » و « في حلقة القوم » وفي « الحوانيت » وفي « ذروة البيت » ، مساء صباح : أي مجسدة وجوداً حركياً عملاً الفضاء كله متنقلاً عبر أبعاده ، كما كانت الناقة قد ملأت الفضاء كله ، منتصبة فى وسطه ، شاهقة لا ثقهر بالزمن . وتتعمق الحسية وتغدو أكثر لدونة ومائية وطراوة في صورة الأنبى الرقيقة بجسَّ الندامي ، الأنبى بضة المتجرد ، التي تمنح القصيدة طرفاً نقيضاً للناقة : فالناقة رمز الصلابة ، والأنثى تجسيد لليونة والطراوة ، وبينهما ، وبهما ، يتحرك الشاعر – الذات الإنسانية – باحثاً عن وسيلة لاخصاب الوجود ، لمنح الحياة معنى في سياق عبثية الموت ويقينيته . وللأنثى صورة لا تختلف ، إلا في كونها امرأة المغامرة ، لا الزوجة ، عن الأنثى في صوت سيد ووى . وكلتاهما تجسيد لحسية محاولة تجاوز الموت بإغناء الحياة ، وبعد صورة الأنبي نعود صورة الحمرة « وما زالتشرابي الحمور » لتخلق، باكتمالها الانفصام بين الفرد والجاعة : ﴿ إِلَى أَنْ تَحَامِتِنِي العَشْرَة كُلْهَا » . وإذ ينفصم

الفرد تصبح قيمه قيماً نابعة من الدات ، لا دور فيها للجهاعة ، وتصبح محاولة تجاوز الموت عن طريق إغناء الحياة عبر القبيلة وقيمها - كما يحدث عند لبيد - محاولة فارغة من الدلالة ، مستحيلة . لحظتها تأتى أبيات طرفة التى تعلن عجز القبيلة ، عجز الآخر ، عن تجاوز الموت وتضع الذات أمام مصبر ها المرعب ، حيث لا يد تشد بأزرها ، وحيث تنتصب وحيدة تبحث عن معنى فى وجود عبثى ، فتدرك بمأساوية الوعى المستفز ، إن ثمة ثلاثا فقط تستطيع بها أن تواجه عبثية الوجود ، هى الثلاث التى تخلق ذروية التوقد الحسى ، والبدائية الحسدية ، عبر الصراع أولا بين الأنا – الآخر : « أيهذا اللائمى : أنت لا تستطيع دفع الموت – دعنى أنا أحاول دفعه » .

و أيتها العاذلة : أنت لا تستطيعين دفع الموت بمنع الشرب -- دعينى أنا عبر الشرب أحاول دفعه » ، ثم عبر التفاعل بين الأطر اف النقيضة :

توقد حسى عصبى وانفعالى وبصرى ؛

تم عبر التصادم والأغنصاب بين الطرفين :

« الأنا – المرأة – آتمها يوم الدجن ( التوقد الحسى البصرى ) فانصب عليها مخترقاً الخباء المعمد ، مخترقاً قيم الآخرين أيضاً .

ويتنامى التوقد الحسى فى خلقى صورة البهكنة مليئة ، تامة الخلق ، وفى صوت خلاخيلها ( توقد سمعى ) فى البيت :

«كاًن البرين والدماليج عُلَّقَتْ على عشر أو خروع لم يُخضَّبٍ ثم يكتمل التوقد الحسى بخلق الرواء المطلق في سقاية الهامة في الحياة مخافة شرب مُصرّد في الممات ، بإضافة التوقد الذوقي وارواء العروق والجسد العطشان :

« ذرینسی أروًّی هسامتی فی حیاتهسا » « کریم یروی نفسسه فی حیاتسسه »

وفى استحضار بعد غيبى طقوسى أسطورى ، تتردد فيه أصداء الهامة التى لم ترو على القبور ، بينما يمتلىء جســد الشاعر بالرواء وتكتمل نعمته وتوقده وهيجانه الحسى .

أشكل استجابة طرفة للموت ، إذن ، خارج مدار القيم الجماعية والوعى بلجاعى ، وهى تكتمل ، بعد تعميق البعد الفردى لمجابهة عبثية الموت ، برفض البعد الجماعى لهذه المجابهة ، حين تعاين العبثية فى فاعليها على مستوى الوجود الجماعى : ذلك أن الذات الجماعية تعتنى قيماً محددة تظن أنها بها تمنح وجودها معى فعلياً فى وجه حتمية الموت ، لكن طرفة تمسح هذه القيم بريشة بارعة تر شح بمفارقة ساخرة وهى ترسم صورة قبرين متجاورين أخدهما لذى مال حرص فى حياته على المال – تأكيداً لقيم الجماعة – والآخر لانسان كطرفة كان كر مماً لا بعطائه الاتحرين ، بل بانفاقه ماله فى متعة شرب الحمرة وتحقيق التوقد الحسى الذى منشده عن طريقها . والقبر ان يتساويان فى عبثية الموت وتتحد هويتهما اتحاداً الموت يسوًى بين الأشياء التي كانت الجماعة تعتقد أنهامهما يزة تمنح لمي الذى مطلقاً ، فهما تر اب وحفرة وحجارة لا تميز أحدهما عن الآخر شىء . أى أن الموت يسوًى بين الأشياء التي كانت الجماعة تعتقد أنهامهمايزة تمايز أن أن مطلقاً ، فهما تر اب وحفرة وحجارة لا تميز أحدهما عن الآخر شىء . أى أن الموت يسوًى بين الأشياء التي كانت الجماعة تعتقد أنهامهمايزة تمايزاً منع لموجودها معني ، يسوًى بين ذي البطالة الموليان فى عبثية الموت وتتحد هويتهما اتحاداً الموت يسوًى بين ذي البطالة المون وبن من يحترن المانى ، ويسوًى بين الفقر الموت يسوًى بين ذي البطالة الموبين من الماميايزة تمايزاً منع لوجودها معني ي يسوًى بين ذي البطالة المند وبين من يحترن المانى ، ويسوًى بين الفقر ويصبح الكنز المادى غير ذى قيمة ، تأتلق صورة كنز آخر هو العيش نفسه ، ويصبح الكنز المادى غر ذى قيمة ، تأتلق صورة كنز آخر هو العيش نفسه ،

اتملق فى لغة طرفه بعدان جوهريان ، الأول هو وضعد الأقانيم اللانة الى يقدسها موضع القوة للمواجهة للموت بمعنى فيزيائى ابجابى فعلى ، والثانى هو تصوره المذهل للعيش كنزاً مكتملا فى كينونته وللزمن الذى يعبر عليه بوصفه قوة تنقص هذا الكنز شيئاً فشيئاً إلى أن تدمره وتستنفده .

على المستوى الأول ، تز دحم لغة طرفة بدرجة ماليةمن الانتباس تميز عبر بته عن تجليات أخرى للاستجابة السيد ورية . ذلك أنه لا يرى التوقد الحسى واللذة والبطولة تعهيراً عن استسلام ليقينية الموت ، بل يراها فعسلاً مبدعاً ، فعلا

خلاقاً متجاوزاً ، فعل مجابهة حادة وانتزاع للزماممن الموت فى معركة المبادرة ، ويتجسد هذا كله فى العبارة الملتبسة :

« فإن كنت لا تستطيع دفع منيتى فدعنى أبادرها بما ملكت يدى » الشطر الأول ينطلق من عجز الآخر حامل القيم الجماعية عن دفع المنية ، وهى هذا منية الذات الفردية « منيتى » أنا لا المنية فى وجودها المطلق ، ونتوقع أن يكون ما يصدق على الآخر من حيث عجزه عن دفع المنية قابلاً للانسحاب على الذات نفسها ، لكن عبارة طرفة تفاجىء برفض هذا التصور لتعلن أن لدى الذات الفردية ما مجعلها قادرة على مبادرة الموت : « فدعنى أبادرها » . ما الذى تعنيه هذه العبارة بالضبط ، على مستوى العقلنة الذى يتجلى عليه عجز الآخر عن دفع المنية ؟ من حيث الدوى ، تعنى العبارة نقيضاً للعجز الذى يشل الآخر ، فده العبارة بالضبط ، على مستوى العقلنة الذى يتجلى عليه عجز الآخر عن دفع أن أنها تعنى تأكيد قدرة الذات على دفع المنية . لكن ما الذى يعنيه فعل المبادرة ؟» من حيث المركيب اللغوى ، تعنى العبارة نقيضاً للعجز الذى يشل الآخر ، في أنها تعنى تأكيد قدرة الذات على دفع المنية . لكن ما الذى يعنيه فعل المبادرة ؟» من من مكونات الاستان الموت ؟ هل تعنى المبادرة السبق إلى الفعل ؟ وبأى دلالة ؟ من من مكونات الاستجابة السيد ورية كما تتحلى لدى طرفة ، فكأن ما تفصح عنه من مكونات الاستجابة السيد ورية كما تتجلى لدى طرفة ، فكأن ما تفصح عنه من مكونات الاستجابة السيد ورية كما تتجلى لدى طرفة ، فكأن ما تفصح عنه من مكونات الاستجابة الميد ورية كما تتجلى لدى طرفة ، فكأن ما تفصح عنه من مكونات الاستجابة الميد ورية كما تتجلى لدى طرفة ، فكأن ما تفصح عنه من مكونات الاستجابة الميد ورية كما تتجلى لدى طرفة ، فكأن ما تفصح عنه من مكونات الاستجابة الميد ورية كما تتجلى لدى طرفة ، منان مكون موهرى القصيدة فى النهاية هو هذا التوق العميق إلى تجاوز الموت فيزيائياً ، والاحساس بامتلاك القدرة الفعلية على إنجاز مثل هذا التجاوز .

أما على المستوى الثانى ، فإن تصور طرفة للعيش نحرج على التصور التقليدى له فى أنه لا يرى الحياة عملية تنام وتطور من لحظة بدء إلى ذروة ثم حركة انكسار وانهيار ، بل يراها وجوداً مكتملا مكتنزاً مليئاً ، بيد أن هذا الامتلاء معرض نفاعلية الزمن التدميرية الرهيبة : كل ليلة يأكل منه الزمن جزءاً إلى أن يلتهمه ويلغيه أو يفرغه تماماً . هكذا يصطدم هذا التصور بالتصور السابق ، حيث كانت الحياة المهددة بالموت كل لحظة بحاجة الى شحن حسى وتوقد مستمر من أجل أن وتصل ذروة تأزمها، ونقف القصيدة عاجزة عن حلّ هذا التأزم، عن الغاء المفاوقة الضدية الكامنة فى قلب الوجود ، ويصبح ذروة ما تطمح إليه أن تجسيّد هذا التأزم هذه الطبيعة الضدية الموات كل منه التصريدة عاجزة عن حلّ هذا التأزم ، عن الغاء المفاوقة وتصل ذروة تأزمها، ونقف القصيدة عاجزة عن حلّ هذا التأزم، عن الغاء المفاوقة الضدية الكامنة فى قلب الوجود ، ويصبح ذروة ما تطمح إليه أن تجسيّد هذا التأزم ، والد تومة والحيساة .

W - 1

كما أشرتسابقاً ، تشكل الاستجابة السيد ورية نسيج الحياة الجاهلية والشعر الجاهلي في تيار طاغ من تياراتها ، بحيث تتحول الى صيغة (formula) تكوينية تتكرر في مواقع متطابقة من أعمال عدد من الشعراءكبير ناضحة برعب مواجهة الزمن والموت مستبقة انقضاضه الحاطف بانقضاض مماثل على الحياة ومتعها ونشوتها محيث تحقق الذات حساً عميقاً بالامتلاء مجعلها قادرة ، حين تأتى لحظة الموت ، على مواجهة خوائه . هكذا يقول حاجز الأزدى :

ألا عللاني قبل نـوح النوادب وقبل بكاء المغولات القـرائب
 وقبـل ثـوائى قى تـراب وجندل وقبل نشوز النفس فوق الترائب
 أفان تأتنى الـدنيا بيومـى فجـأة تجـدنى وقـد قضيت منها مآربى
 وبصوت ممائل ، لكنه أكثر انشحانا بالفجيعـة ، يقول أبو الطحمان
 القيـنى :
 « ألا عللانى قبـل صوت النوائح وقبل ارتقـاء النفس بين الجوانح
 وقبـل غـد يالهف نفسى على غد إذا راح أصحابى ولست بـرائح »

وتفيض فجيعة أبى الطمحان من مأساوية الفقدان المحتم إما للنفس وإما لأحد ممن تحبه النفس ، إذا سلمت هى ، فى كل لحظة من العمر ، أى من هذا الادراك التَّحظوى الدائم لحضور الموت ، إن لم يكن فينا فنى من نحب . ولذلك تأتى هذه الصرخة التى تضىء المستقبل – الغد ببرق الموت الحاطف : « يا لهف نفسى على غد » . فحتى إذا سلمت النفس ، سيسقط فى هوة الموت أحد الأحباب ويتم الإنفصام : إما بذهاب الانسان وبقاء من عب أو بذهاب من محب وبقائه . وكلتا الجالتين فجيعة مدمرة لا تطاق . لكن بين أجمل هذه التجليات تصان : الأول التفصيل قبل أن أنتقل إلى بلورة نهائية له من هالال . وسأناقشهما دون سعى إلى التفصيل قبل أن أنتقل إلى بلورة نهائية له منا الاستجابة فى صيغة نظرية مستقلة .

عمرو بن قنعاس المرادى ( ديوان الشعر العربي ، ١- ١٨٤ ) « ... وكنت إذا أرى زقّاً مريضاً يناح على جنازتام بكياتُ وغصان ليس من شجر رطيب مُصَرْتُ الليّ منه ، فساجتنيتُ وغصان ليس مان شجر رطيب مُصَرْتُ الليّ منه ، فساجتنيتُ وماعًا ليس مان شجر رواء ولا ماء السماء قد ، استقيت ولحم لم يذقه الناس قبلمي أكلمت على خلاء وانتقيات ونار اوقدت من غير زنسان تربيت من الله اذة واشتفيات »

ممثل نص عمر و تعبير أ فذاً عن الاستجابة السيد ورية ، أولا باندفاعه الإيقاعي الهاجم ، يخترق العالم مثل فرس جامح ، وتسارع الضربات الانفعالية الغامرة فيه ، مجتاحة لا تعرف الاستكانة ، فهو يفجر البكاء بسهولة أهراق كأس من الماء ، باستجابة انفعالية لا تردد فها لبرهة . إنه ليبكى على زق مريض يناح على جنازته ، لكن الجنازة ليست ببساطة استعارة باردة للتعبير عن فراغ الزق . إنها وهج الرؤيا التي تتفجر في النص : الموت الهاجم الآتي . وهو موت يفتتح النص فى صورة الزق مشكلا مفارقة ضدية تأتلق فبها النهاية النشوى متوحدة بالنهاية المأساوية فافراغ الزق نخلق حس الامتلاء الكلى لدى الشاربين ، لكن الامتلاء الكلي يصبح الآن لحظة الجنازة وتفجر البكاء . وهذا هو بالضبط الحيط الروحي والتصوري الذي يتخللالنص . هنا يندفع الشـاعر بحثاً عن تحقيق الامتلاء ، عن رواء زمن الخصب والغطبة والمتعة . لكنه امتلاء مأساوى لأنه ليس غرضاً بذاته بل هو تحصن ضد الموت الآتى أى لحظة . وتتمثل فذاذة النص ، ثانياً ، في خلق تساوق وتناغم باهرين بن كون التجربة الأساسية فيه ذات بعد إشارى ، أى كونها من تسلية ومتعة عابرة، وكونها أخصاباً للحياة من أجل مواجهة الموت . وبين كون اللغة والصور الشعرية نفسها اشارية ، ذات بعد رمزى . فالشاعر لا يتحدث عن مادة طبيعية يصفها ، أى أنه لا تحاكى ، بل يتحول الغُصْن والماء واللحم والنارجميعها بهن يديه من معطيات حسية طبيعية لى

رموز طقوسية مشحونة بتراء دلالى وانفعالى وجسماى دقاق . فالغصن الذى مهمره ليس من شجر رطيب ، بل هو جسد امرأة لدن ريان يطويه إليه ويجى ثمره الجنسى ، والماء ليس من فيض السماء أوالطبيعة ، بل هو ريق الجنس البارد العذب بمتاحه امتياحاً بين شفتيه ، واللحم الذى يأكله على خلاء هو لم جسد لاهب متفجر ناراً يلتهمه فى فيض الشهوة الجنسية، والنار التى أوقدت من نجر زند هى اللهيب المجتاح الذى يوقده جسده فى جسد إمر أة تحترق به فيحترق نجر زند هى اللهيب المجتاح الذى يوقده جسده فى جسد إمر أة تحترق به فيحترق بحيمها ويصطلى ، ولهب لحة القتال والصراع يندلع فى عروقه فيض حس إنه كمال الامتلاء . إنه زمن الامتلاء . وهو الزمن النقيض الذى يقف فى وفى لهب النار ، فى وقد الشبق المتفجر فى الجسد أو فى الجسدين يتحقق الكمال إنه كمال الامتلاء . إنه زمن الامتلاء . وهو الزمن النقيض الذى يقف فى وجه الموت ، وحين يأتى الموت سيكشف أنه خسر المركة مسبقاً لأن الانسان ه بادره » كمبادرة طرفة – واختلس منه الامتلاء .فامتلاً من اللذاذة ولم يبق منها ه المكن أن يستزيده .لقد أكلها فشبع وقد شربها فارتوى .وفى لحظة الامتلاء ه المتن ، وعشى .مم ؟ من هذا الموت الذى يفسد الزمن والذى قهره الماير « الشنى » وتشى .مم ؟ من هذا الموت الذى يفسد الزمن والذى قهره الماير الآن ، لعب حيلة عليه . فليأت الموت ، إذن ، ليأن يفسد الزمن والذى قهره الماير

أما الفذاذة الثالثة فى نص عمرو فإنها تتمثل فى بعد النص الزمنى . فهو يقعد الآن فى زمن الامتلاء المطلق والاشتفاء الغامر ، فينتظر الموت . إنه لا يعيش فى زمن التوتر والقلق ، كما كان جلمجامش ، وليس المستقبل بالنسبة لد هو مجال التحقق والامتلاء فى مواجهة الموت ، بل لقد اكمل كل شىء : لقسد حقق زمن ومتلاء وهو الآن يقف على طرف المعركة الآخر ، فى الأوج . وهو بهذا المعنى نقيض مسار جلجامش ، بل ، بدقة ، نهاية مساره . ومن هنا تبدو الحياة كلها ماضياً ابتدأ واكتمل، لا آتياً مرعباً . وتتجسد هذه الرؤيا الفذة فى تنامى الأفعال فى النص ، فهو يبدأ بالماضى « . . وكنت . . بكيت » ليستمر فيه و « نار أثرت جحيمها ثم اصطليت » . ويكتمل الفعل ، يكتمل الزمن ، يكتمل مسار الحياة ، ويأتى الآن فقط من موقع المنعة و الامتلاء الفعل الذمن ، يكتمل مسار الحياة ، ويأتي الآن فقط من موقع المنعة و الامتلاء الفعل الخمار عن المار من المار الحياة ، ويأتي المان فقط من موقع المنعة و الامتلاء الفعل المار من المار من المار

« متى ما يأتنى أجلى مجدنى . . . » .

ليجابهه الفعل الماضى ، فعل الزمن المكتمل الكامل : « شبعت من اللذاذة و اشتفيت » .

۸۶۳

0 - 1

أما نص مجمع فإنه يبادر الموت بالموت من طرف وبالحياة من طرف . إنه يسرق المرأة من حليلها وإذ مملاًها تعاسة تتلىء هو بغبطة الحياة فى توهجها وتوقدها ، إذ يفصمها عن المجزع الذى يضمها داخل القلب ، يتوحد هو بالسر : السر الذى وحده يقدر أن يواجه به الموت .

وفى الطرف الآخر يبادر الموت بالنشوة : نشوة اللذة التى بها تمتلى، وبالاندفاع فى لهب المعركة حيث أيضاً يندفع بريق المنية ، وفى ألق خاطف ، يصطدم الرجل بالموت ، الجسد بالفناء ، البطولة بالسهم المخترق . وكل ذلك فى حمحمة الحشد المندفع كسرب القطا من الحيل . إنه فى جوف المعمعة تحتشد حوله الأجساد ويبرق أمامه نصل المنية . آنها فقط يتحقق الكمال : فى لهب الصراع ، وغم يغتم بالبطولة ، ولذة تتفجر فى الدم ، وماذا العيش إذن سوى كل ذاك ؟

وإذا كان نص عمرو فى ذروة الامتلاء ما يزال يعى الموت ، فإن مجمع ، هلى النقيض منه ، فى ذروة الامتلاء لا يعى إلا العيش . عن وجوده ينتنى الموت رغم بروزه التماعاً فى حشد الحياة . إنه الذات التى بلهب الحياة تقدر فعسلا أن تنفى الموت حتى لغوياً ، حتى عن النص الشعرى المنتج نفسه ، ويبقى العيش وغبطة التمتع فى نص آخر فريد متدفق مثل فرس جامح .

**7** - 1

الأسرود بن يعفر ( المفضليات . ٤٤ ) ۱ – نامَ الخَلِيُّ وما أُحِسُّ رُقَـــادِي ٢ \_ مِنْ غَيْر ماسَقم ولكَتْ شْفَّنِـى ٣ \_ ومن الحَوادِتٍ ، لا أبا لكِ ، أنْنى ٤ - لا أهْتدى فيها لموضع تلْعَةِ ولقـد علمتُ سوى الذي نبَّأتني ٢ \_ إِنَّ المَنيَّةَ والحُتُــوفَ كِلاً هُما ٧ ـ لن يَرْضَيَا مِنِّي وَفَـاء رهِينَــة ۸ \_ ماذا أُوَمِّلُ بَعْدَ آل مُحسرَقٍ ٩ ـ أَهْل الخورُنَق والسَّدير وبارق ١٠ - أرضاً تخيَّرُها لدار أبيه مم جرَتِ الرِّياح على مكان دِيارهُمُ ١٢ ـ ولقد غَنُوا فيها بأَنْعَم عِيشَتِ ١٣ - نَزَلُوا بِأَنْقُرَةٍ يَسِيلُ عليهم ١٤ - [ أين الذين بنوا فطال بناوهم ١٥ ـ فإذا النَّعيمُ وكلُّ ما يُلْهى به ١٢ - في آلِ غرف لو بَغَيْتٍ لِسِي الأُسَى ١٧ ـ ما بَعْدَ زِيْد فى فَتَــاةٍ فُــرَّقُوا ١٨ - فَتَخَيَّرُوا الأَرضَ الفضاء لِعِزَّهُمْ

والهمَّ مُحتضِرٌ لَدَىَّ وسَــادِى هَمَّ أَرَأُهُ قد أصاب فُؤادى ضربت عالى الأرض بالأسداد بين العِرَاقِ وبين أرْضٍ مرَادٍ أنَّ السَّبِيلَ سبيلُ ذِي الأَعْوَادِ يوفي المخارِمَ يَرْقُبان سَوَادِي مِن دُورِن نَفْسِي ، طَارِفى وتلادِي تركُوا مَنازِلَهُمْ وبعدَ إِيَـــادِ والقصر ذي الشَّيرَفَاتِ من سِنْداد كَعْسِبُ بِنُ مِامَسَة وابِنُ أُمَّ دَوَّاد فكأنَّما كانسوا عَلَى مِيعادٍ فى ظلَّ مُلْكٍ ثابِتِ الأُوتِسادِ ماءُ الفُرَاتِ يَجِيءُ مِنْ أَطْــوَادِ وتَمتَّعـوا بِالأَهـلِ وَالأَولادِ ] يوماً يصير إلى بلِّي ونَفَاد لَوَجَدْتَ فِيهم إِسْوَة الْعُـــدَّادِ قَتْلًا وَنَفْياً بِعَدَ حَسْنِ نِصَا دِي ويزريك رافيكم على الرفاد

خلقاً للتوهج الحسى ، للألق الجمالي ، لتوقد النشوة في العروق . فهي تنبع من لحظة اكتمال لتحاول خلق زمن الاكتمال ، ومن بؤرة للقوة لتحاول تفجير ينابيع القوة وجعلها تغرق الوجود ، وهي نتجه من الآن إلى المستقبل ، مؤكِّدة حتمية الموت وعبثية الحياة ومحاولة ، رفضاً للاستسلام ، أن تمنح الحياة الممتدة من الآن إلى أن ينشد حبل الموت كثافة وعمقاً وزخماً . بيد أن الاستجابة السيد ورية قد تنبئق من زمن الفراغ والخواء، من لحظة ترشح بالهرم والعجز عن شحن الوجود بالتوهج والألق والنشوة ، تنبع من لحظة أنهيار لتحاول تجاوز زمن الأنهيار بابتعاثزمن الحبوية والحصب والألق وجعله يغرق الوجود ويمنح الانسان ، عبر فاعلية الذاكرة (، حساً بأن الحواء والعبثية ، رغم كونهما مطلقين ، لم يقدرا على إفراغ الحياة بصورة مطلقة من الدلالة والمعنى . في تتجه بخط رجعي ، من الآن إلى الماضي ، منطلقة من ادراكها لحتمية الموت ومعاينتها لمرور الزمن وقضائه على الحيوية ، محاولة ابتعاث لحظة البطولة أو لحظة النشوة الحسية ، أو لحظة الألق الجنسي ، ماتحة؟ من غور الحياة الممتد من الآن إلى الماضي حسًّا بالكثافة والعمق، والزخم . ويهذا التبلور تكون الاستجابة السيد ورية احدىالاستجابات الأكثر جذرية في الشعر الجاهلي، أما بتجليها على مستوى البنية العميقة ، في خفاء يشع بالثر اء ( كما هي في معلقة امرىء القيس ) أو في تجلبها على مستوى البنية السطحية، في وضو حمضي عنى بالتوتر النابع من مباشرة الإيصال وحسِّيته وزخمه التعبيري، وبين أجمل تجسَّيداتها ، بهذه الصورة الأخيرة، تجسدها في قصيدة الأسود بن يعفر النهشلي التي ترد في المفضليات ، والتي سأناقشها ، من هـــذا المنظور المحدد ، في الفقررة التالية .

تنبئق الاستجابة السيد ورية ، في تجليها عند جلجامش وطرفة ، من زمن

الحيوية والامتلاء، من لحظة تنبض بالشباب والقدرة على الانفجار عبر الوجود

١٩ – إِمَّا تَرَبَثْنِي قَـــد بَلِيتُ وغاضنِي ٢٠ – وعَصَيْتُ أصحابَ الصَّبابَةِ والصِّبَا ٢١ - فلقد أرُوحُ على التِّجارِ مُرَجَّ لا ٢٢ – ولقـــد لهــوت وللشَّباب لَذاذَةً ٢٣ – مِنْ خَمْرٍ ذِي نَطَفٍ أَغَـنَّ مُنْطَّـقٍ ۲٤ - يَسعى بها ذُو تُومَتين مُشمَّرً ٢٥ – والبِيضُ تمثيني كالبُدُور وكالدُّمَي ٢٦ - والبيضُ يَرْمِينَ القُدُوب كَأَنَّها ٢٧ – يَنْطِقْن معرُوفاً وهُنَّ نواعِـــــمُ ٢٨ - يَنْطِقْن مَخْفُوض الحَديث تَهَامُسا ۲۹ – ولقدْ غدَوْتُ لِعَازِبٍ مُتَنَـــاذر ۳۰ ــ جَادَتْ سَوَارِيهِ وآزَرَ نبتْــــهُ ٣١ – بِالْجِـوَّ فَالأَمَرَاتِ حَـوْلُ مُغَامِرٍ ٣٢ - بِمُشَمِّرٍ عِتْلَاٍ جَهِيسِز شَسِدُهُ ٣٣ – يَشْوى لَنا الوَحد المُدلَّ بحُضْرِهِ ٣٤ – ولقدْ نلَوْتُ الظَّاعِنِين بِجَسْــرَة ٣٥ - عَيْرُانة سَدَّ الرَّبِيعُ خصاصَهَا ٣٦ – [ فإذا وذَلِكَ لامهــاهَ للدِكْرُو

ما نیبل مِن بَصَرِی ومن أَجْلادِی وأُطَّعْتُ عَاذِلَتِي وَلانَ قَيِــادِي مَذِلًا بمَالِمي لَيْناً أَجِيَمادِي بِسُلافة مُزجتْ بماءِ غَــوادِي وَافْسَىٰ بِمَا لِدَرَاهِمِ الأَسْجَادِ قَنَأْتْ أَنامِلُهُ من الفرْصَاد ونسواعم بمشين بالأرفاد الدحيُّ بَين صَرِيمة وجمَسادٍ بِيضُ الْوُجُوهِ رَقيقةُ الأَكْبَادِ فَبِلغْن ما حاولْن غير تنسادى أحوى المذانيب مؤنق الرواد نُفَسَأً من الصَّفْرَاءِ والزُّبَّادِ فَبِضَارِجٍ فَقَصِيمة الطُّرَّادِ قَيْدِ الأُوابِدِ والرَّهانِ جَـوَادِ بشريج بَيْنَ الثَّندِّ والإيرَاد أَجُدٍ مهَاجرَةِ السِّقَابِ جَمَساد مَا يَسْتَبِينُ بِهَا مَقِيلُ قُرادِ والدَّهُرُ يُعَقِّبُ صَالِحاً بِفُسَادٍ ]

ترجح قصيدة الأسود بحسٌّ بألخواء والموت منذ لحظتها الأولى ، في صورة نوم الخلِّي الذي لا يعانى تجربة الزمنونضوب الحيويةوميهاد الشاعر الذي يعانيها هماً وقلقاً يتأكدان في افتتاح الشطرين الأخيرين للبيتين الأول والثاني بلفظة « الهم » ، كأنما الأرض أغلقت أبوابها وأطبقت على الذات الشاعرة محاصرة إياها حصاراً مطلقاً محجب عنها الوجود ويقذفها إلى تيه تعجز فيه عن الاهتداء إلى مرتفع من الأرض تنجو به من همها الضاغط . والحصار حصار الموت ، حصار وعبى الموت ، ادراك حتمية قدرته علىالانقضاض أى لحظة ، وقطع الطريق على محاولة النجاة ، دون قبول يفدية تقدم أو قربان يذبح على مذبحه ، سوى الذات، ، تاريخ الذات ، عمرها المليء وجديدها المليء . بهذا الوعى الساحق تستسلم الذاب للموت ، معلنة اليأس المطبق ، وعبت الرجاء ، ومؤكدة عن طريق كوننة التجربة – كوننة قدرة الموت على سحق الانسان مهما بني من أمجاد ، وعرف من رخاء ، وجرب من خصب \_ أن الذات الانسانية تصبر ﴿ إِلَى بَلَّى وَنَفَادَ ﴾ وأنه لا شيء بمنحها العزاء حتى لو حاولت أن تطلب العزاء . وبوعي مدهش ، ترفض الذات الشاعرة طلب العزاء، وتعود إلى تتبع مصير الذين اندثر وا بعد أن كانوا قد أعدوا العدة لمواجهة الموت ، وعرفوا العز والخصب ، متخبرين الأرض الفضاء لعزهم ، محاولين اختراق الحصار . وإذ ترفض الذات طلب العزاء ، تعلق في شرك مضاعف : شرك رفض العزاء وشرك موت الحيوية . وتنسرب ، هكذا ، الي تطوير استجابة أخرى تبدو أكثر جوهرية وجذرية من طلب العزاء، وتجسد، في الوقت نفسه ، حنيناً عميقاً إلى تأكيد المعنى في سياق العبثية ، والخصب في سياق الجفاف ، ونبض الحيوية في سياق الذبول . وبجرأة الوعى الصدامي ، لا تنكر الذات الذبول والجفاف والعبثية انكاراً فارغاً ، بل تؤكدها وتقرر حقيقة سيطرتها لكنها تنفجر، رافضة الاستسلام لها، في حركة تراجعية تقبض على خصب الماضي وحيويته ، بفاعلية الذاكرة ، وتنصبه نقيضاً للموت والذبول والعبثية . فهي تبدأ بالاغتراف بالبلاء والفناء الجسدي ، فناء الحواس التي تمارس العالم فتوقد ناره ،

عن طريق إدراكه وتمثله حسياً :

**\*\*** 

أما تريب في قد بليت وغساضي ما نيل من بصرى ومن اجسلادى ثم تنتقل إلى الاعتر اف ببسلاء الروح المغامرة ، روح المواجهة والتحدى التي تمارس العالم فتوقد ناره ، عن طريق ادراكه وتمثله روحياً وانفعالياً :

وعصيت أصحاب الصبابة والصبا وأطعت عسادلتي ولان قيسادى موت الحيوية ، ورصد التغير العميق الجو هرى الذي أحالها من كتلة حسية وانفعالية من حجرة تتوقد ممارسة الصبابة والصبا ، إلى فحمةمطفأة تعصى أصحاب الصبابة والصبا ، ومن جمرة تواجه العاذلة التي تنهي عن الصبابة والصبا ، إلى فحمة تطبع همة العاذلة . إلا أن هذا الاكتمال ، هذا الطغيان الكلي للادر اك المأساوي لحوهرية التغير ، لا يقذف الذات إلى قاع الاستسلام للموت كما حدث في قصيدة امرىء القيس ، بل يستفز فيها الحنين الجارف إلى تأكيد نقيض الموت ، نقيض الدبول، نقيض البـــلاء الحسى والبلاء الانفعال الروحي ، بتأكيدالماضي واضاءته اضاءة ساطعة ، وابتعاثه في القصيدة والسماح له بالطغيان عليها من هذه الحركة حتى نهايتها. وفى هذا الطغيان تعيد القصيدة ابتعاث لحظة البطولة، والنشوة الحسية والنشوة الجنسية ، وصور الخصب والحيوية في اهاب لا يفوقه اهاب في المفضليات نفسها على الأقل، وفي كثير من الشعر الجاهلي. وفي كل تفاصيلها ، تنمى القصيدة عناصر الاستجابة السيدورية عنصراً عنصراً ، باستثناء الولادة والإنجاب ، مشكلة تجلياً آخر من تجليات رؤيا طرفة بصورة أكثر الحاحاً على الجزئيات وأكثر اغناء لصور الحيوية والخصب والمتعة والبطولة ، لأنها تنبع من تجربة أكتمل تكونها في زمن ماض ، لا من احتمال لمستقبل ليس كائناً مع أنه سيكون .

وتبدأ صورة الحيوية ، كما هى عند سيدورى وطرفة ، بالانتعاظ الحسى الذى يفجر فى الجسد تدفق النشوة عن طريق الامتلاء بمتعة الخمرة فى زمن من اللين والحركية والقوة الجسدية والانفتاح النفسى على العالم :

فلقد أروح على التجار مرجلا مذلا بما لى لينــا أجيــادى ولقد لهوت وللشــباب لــذاذة بسلافة مزجت بماء خــوادى

من خمر ذى نطف أغــن منطق وافى بهــا لدراهم الأســجاد ويكتمل زمن اللبن واللهو والقوة بانصبابمتعة الجنس والمتعة الجالية فى نبع النشوة المتدفق ، فتبرز صور الساقى والنساء :

يسعى بهـا ذو تومتين مشـمر قنأت أنامــله من الفرصــاد والبيض تمشى كالبدور وكالدمى ونواعم يمش بن بالأرفــاد والبيض يرمين القلوب كأنها أدحى بين صريمة وجمــاد

وبصورة البيض يتكون بعد آخر يغنى بعد المتعة الحسية ، هو توهج الانفعال ، إذ تصبح القلوب مرمى لسهام البيض يتفجر عشقاً وولهاً . و فى تأكيد صورة البياض عبر الأبيات ٢٥ – ٢٧ ، يشع ضوء باهر عبر ظلام الذبول الذى طغى بعد موت زمن الصبابة والصبا ، وفى تعميق نعومة البيض ( نواعم مشبن – ينطقن معر وفاً وهن نواعم . . رفيقة الأكباد – ينطقن محفوض الحديث تهامساً ) نخلق زمن نقيض لزمن الحشونة والانقطاع الذى ينبع من عصيان ذوى الصبابة والصبا ، وتصبح البيض نقيض العاذلات . وبكل ذلك يكتمل بعد النشوة الحسية والحسية فى استجابة الأسود لتجربة البلاء والذبول ، مطوراً البعد نفسه الذى برز مكتفاً فى بينى طرفة :

فمنهق سبقى العاذلات بشرية كمبت مى ما تعل بالماء تزيد وتقصير يوم الدجن والدجن معجب ببهكنة تحت الخباء المعمد بعد اكتمال بعد النشوة ، يبدأ تبلور بعد الخصب فى سياق تفجر الحيوية الجسدية وسورة القوة والجرأة والبطولة . ويتبلور هذا البعد من جديد فى صورة وردت مكتفة عند طرفة فى البيت :

وكرى إذا نادى المضاف محنباً كسيد الغضا نبهتمه المتورد مؤكداً مثله مجرد تفجر الحيوية دون أن ينمى صورة معركة كاملة أو يمنح الحيوية طبيعة عدائية تدمر الآخرين . ذلك أن وظيفة بعد القوة هى خلق الحيوية والتفجر ، استجابة للذبول والبلاء فى الزمن ، لا المباهاة بقدرة البطل على قتل الآخرين . هكذا نخلق الأسود صورة الحيوية والحرأة والتدفق الحسى بالانقداف فى مغامرة الكشف والاحتكاك بالطبيعة الخيفة ومغالبتها، إذ يغدو إلى مكان ناء

يتجنبه الانسان ، محفل بالماء والخصب فى اخضراره ، يستثهر عجب الباحثين عن خصب ، مكان يزدحم بعناصر الطبيعة التي تتآ لف وتتساند لتخلق خصبه وجماله ، أى لتجسد فاعلية الزمن في حس التواصل والنمو ، فتبرزه نقيضاً للزمن فى اللحظة الحاضرة التي تجسد حس الانقطاع والذبول . فالمكان موضع المغامرة تجود سحبه مؤازرة نبته ، تلتقى الأرض بالسماء فيه لتخلق الخصب ، فتخلقان نمطين متكاملين من الأعشاب . ويتأطر المكان ضمن حدود تتآزر هي بدورها لتخلقه ، ومحتل وسطها أسمان مليئان بالدلالة يشعان بروح التجربة التي تنمو منها هذه الحركةمن القصيدة ، وهي روح المغامر ة والقوة والعنف ، هما الاسمان «مغامر : ضارج » اللذان يشتقان من المغامرة والتضريج بالدم ، كما يشع بالدلالة نفسها التعبير «قصيمة الطراد » الذي يعمق حس العنف والقوة وحس المغامرة (قصم : طرد - طارد ) . ولا يكاد حس التضرُّج والطر اد يتبلور حتى يتعمق حس المغامرة والقوة والصلابة على مستوى دلالى مباشر ببر وزصورة الحصان المغامر الصلب مندفعاً وراء وحوش البيد، قيداً لها يسمِّرها ويصعقها ، مشمِّراً منيعاً ، مندفعاً لا ينثني ، ومستثبر أصورة الحيوية في صفة الساقي الذي كان هو أيضاً « مستمرأ » ومع فورة الحس بصرياً ، يفور حس عابق بر وائح طقوس الدم واللحم والشواء، مستثيراً ذاكرة امرىء القيس في تعميقه للحس نقيضاً لعفاء الزمن ، وذاكرة سان جون بهر س في تعميق الحس بصورة الشواء للغرض نفسه :

يشوى لنا الوحد المـــدل بحضره بشريح بهن الشـــد والايـــراد

ويكتمل تنامى الحيوية والتفجير الحسى ، فى الحركة النهائية للقصيدة ، باستحضار لحيوبة الناقة ، فيجتمع وقد حيويتين : حصان الصيد وناقة الانطلاق عبر الصحراء، وهما فى كثير من القصائد يقفان نقيضين ، أما هنا فإن حيوية الواحد تخصب حيوية الآخر وتثريها . واستحضار الناقة يأتى جزءاً من تفجير حيوية الذات الشاعرة نفسها فى اندفاعها وراء الظاعنين : بحسرة اجد مهاجرة الشعاب جماد » حيث ينبع فى كل لفظة حس الصلابة والمناعة والحرأة والمغامرة ، كما ينبع من الايقاع والتركيب الصوتى للشطر نفسه الحس ذاته . والناقة ترصد بريئة من فاعلية الزمن ، عصية عليه ، فهى لا تلد ولا تترك للحمل وتجسيدات الزمن أن ترهل جسدها

الربيعى المكتنز ، بل تظل رمز اللحبوية والبكارة ، سابقة على الزمن ، سابقة للشباب ، لا تمر علمها مراحل النمو من بكارة إلى حمل فولادة . وتجمد القصيدة فجأة على هذه الصورة المدهشة لناقة تندفع عبر الفضاء فى صورة حيوية لا تحد خارج الزمن وخارج المكان ، نقية لا نشوب جلدها شائبة ولا يعلق بها وجود طفيلى ، وليس فى تجمد القصيدة هذا ما يفاجىء ، فهو ليس نهاية مبتسرة ، أو حاتمة عشواء، كما قديرى النقد التقليدى . بل هو التجسيد الاسمى لروح التجربة وجوهرها ، لابتعات لحظة البطولة والصلابة والنشوة فى سياق العفاء والبلاء والموت فى محاولة لتأليه زمن الامتلاء وخلقه خلقاً طاغياً محتل به فضاء القصيدة كله و منعها من أن تتر اجع إلى حركة بدئها التي كانت حركة موت وعفاء .

#### ٢ - الاستجابة اللويدية

- 1

فى الفصل السابق ، ناقشت الاستجابة السيد ورية فى ملحمة جلجامش أو لا ثم فى مماذج من الشعر الحاهلى وصفتها جميعاً بأنها تجليات لهذه الاستجابة رغم أن النصوص ليست متجانسة تماماً ولا تتطابق جميعاً مع هذه الاستجابة فى كل أبعادها . والفرق الجوهرى الذى يفصل بن نص وآخر يكمن فى البعد الزمى للاستجابة التى مجسدها كل نص . إلا أنى استخدمت صيغة موحدة لهذه النصوص إستناداً إلى المضمون الفعلى للاستجابة دون التركيز على بعدها الزمى من جهة ، وعلى وظيفتها البنيوية ، من جهة أخرى ، ولقد سمحت لنفسى بالقيام بذلك لأن غرض كان بلورة المفهوم الأساسى فقط . لكن تطور الدراسة ووصولها إلى نقطة تسمح بإقامة التمايزات الدقيقة والتحديدات التى تلحظ الحصائص الأكثر خفاء يقتضيان الآن التركيز على موقع هذه الاستجابة فى بنية النص ، أولا ، وعلى علاقتها الزمنية باللحظة الحاضرة ، لحظة مواجهة حتمية الفناء ، ثانياً . وتحقيقاً لذا سأميز الآن بن النصوص المختلفة اعماداً على هذين الكونين الحذريين اللذين معمون الفناء تمايز بن محلن من التصوص وين استجابة فى بنية النص ، أولا ، وعلى مناميز الآن بن النصوص المختلفة اعماداً على هذين المونين الحذريين اللذين معمون الفناء تمايز بن مطن من التصوص وين استجابة فى بنية النص ، أولا ، وعلى ماميز الآن بن النصوص المختلفة اعماداً على هذين المونين الحذريين الذين من مأميز الآن بن النصوص المحتلفة اعماداً على هذين المونين الحذريين الذين من مأساوية المواجهة مع الزمن وفاعليته التدميرية الى تتخذ شكلها المللق فى الموت ، إلا أن الأولى منهما ترد على عبثية الوجود بخلق مهرجان للحسيه والمتعة الموت ، إلا أن الأولى منهما ترد على عبثية الوجود بخلق مهرجان للحسيه والمتعة

الجسدية فى الحاضر وفى المستقبل ، أما الثانية فإنها تقف مواجهة الموت بالبحث عن الزمن الضائع : بابتعاث لحظة الحيوية والمغامرة والجسدية فى الزمن الماضى ، أى عن طريق الذاكرة .

ولقد كنت ناقشت معلقة امرىء القيس من هذا المنظور، بوصفها جوهرياً وضعاً للذاكرة فى مواجهة الزمن واكتناهالطاقات الذاكرة ، بمضمولها الجسدى الشبقى المغامر على تجاوز الموت . لكن البؤرة الحقيقية لهذه الاستجابة سابقة على امرىء القيس (بقدر ما نستطيع قبول المدادة التاريخية) وتتجسد فى أكثر صورها كثافة وتركيزاً فى نص قصير لدويد بن زيد الحميرى، ومن هنا اختار أن اسمى هدف الاستجابة :

« الإستجابة الدويدية » .

والنص الذي أشـبر إليه هو : ( اليوم يبني لدويد بيتـــهُ

یا رب نہب صحالح حویت۔،

ورب قـــرن بطل أرديتـــهُ

ومعمله مخضب ثنيتمه » . .

وسأعود إلى مناقشة هذا النص بالتفصيل فى معرض آخر معتبراً إياه بنية مولدة أساسية . لذلك اكتنى بذكرة هنا مثلا على الاستجابة الدويدية مشيراً فى الوقت نفسه إلى أن بعض النماذج التى ناقشتها قبل قليل فى إطار الاستجابة السيد ورية (مثل نص الأسود بن يعفر) أحقُ بأن تنسب الآن ، بعد التمييز والتقييد الجديدين ، إلى مجال الاستجابة الدويدية .

« وأعسلم أن المرء غبر مخسلد » وهوَّن وجدى انما هو فارط أمامى ، وأنى وارد اليوم أو غسد » .

دريد بن للصمة ( الأصمعيات ، ٢٨ )

> « أحقاً عباد الله أن لست سامعاً نشــيد الرعاء المعز بين المتاليــا » .

عبد یغوث بن و قاص ( المفضلیات ، ۳۰ )

سوار بن المضرب ( الأصمعيات ، ۹۱ )

### ٣ - كوننة التجربة

فى دراستى لنص امرىء القيس « رضيت من الغنيمة بالاياب » ، ولنصوص غيره ، حاولت إبراز مكون جوهرى من مكونات الرؤيا التى يصدر عنها النص هو الانتقال من التجربة الفردية إلى التجربة الحماعية . وقد تم هذا الانتقال من أجل تأكيد تماسك الرؤيا التى مجلوها النص وسلامتها ، أى أن البعد الجهاعى استخدم من أجل ترسيخ الرؤيا الفردية عن طريق كشف توحد المصبر الفردى والمصبر الحماعى توحداً مطلقاً : فكلاها ينتهى بالموت ، وكلاهما عاجز عجسزاً كاملا فى وجه الموت .

سوف أسمى هذا الانتقال من التجربة الفردية إلى التجربة الجماعية «كوننة التجربة » ، وسأحاول أن أظهر أنها مكون بنيوى جذرى فى الشعر الجاهلى ، ( بل أن من الممكن أن يثبت أنها مكون بنيوى للتجربة الانسانية عبر الثقافات المختلفة وقبل بدء تفتت العلاقات بين الفرد والجماعة فى المحتمع المعاصر ، لكننى لن أتابع هذه النقطة هنا لأنها تحتاج إلى تقص لا مجال له الآن ) .

1 - 1

تتمثل كوننة التجربة ، أى اعطاؤها طابعاً كونياً، بصورة أساسية فى تجربة الزمن والموت ، ونادراً ما تتجلى فى سياقات أخرى مغايرة.ويبدو أن لها وظائف مختلفة ، سأميز منها الآن اثنتين : الأولى هى جلاء تماسك الرؤيا وسلامتها ، والثانية هى محاولة تجاوز لحظة الآنهيار وطغيان المأساة عن طريق كشف التوحد بين المصر الفردى والمصبر الحماعى( الانسانى والطبيعى) . وسأناقش بعد قليل نماذج تتحقق فيها هاتان الوظيفتان بجلاء ، لكننى أود أن أشبر قبل ذلك إلى أن كوننة التجربة قد تتم ضمن السياق الانسانى فقط ، أى بالانتقال من التجربة الفردية للموت إلى التجربة الحماعية الانساني فقط ، أى بالانتقال من التجربة الفردية

السياق الانسانى والسياق الطبيعى (وبشكل خاص الحيوانى ، أى بالانتقال من التجربة الفردية الإنسانية إلى تجربة العالم الطبيعى ومداخلتهما مداخلة مستمرة .. وسأناقش نماذج لكل من هذه التجليات الظاهرة كوننة التجربة .

۲ – ۱

بخصص كتاب الحماسة باباً مستقلا لما قيل ( في غلبة الزمان و افنائه الأمم (٩) ويوفر هذا الباب أمثلة لكل من الأشكال الثلاثة لكوننة التجربةالتي ذكرت قبل قليل . فني قصيدة الأسود بن يعفر يتمثل الشكل الأول الذى يربط التجربة الفردية للز من ويقينية الموت بالتجربة الحماعية الإنسانية عن طريق رصد مصبر جماعات انسانية بلغت من المجد والرسوخ والإنجاز في الحياة كل مبلغ ، لكنها انهارت في النهاية مستسلمة لمخالب الموت المدزقة (١٠) .

ماذا أومسل بعسد آل محرق تركوا منازلهم وبعسد إياد أهل الخورنق والسسد يروبارق والقصر ذى الشرفات من سنداد أرض تخييرها لطيب مقيلها كعب بن ماعة وابن أم دؤاد جرت الرياح على مكان ديارهم فسكأ تما كانوا على ميعساد ولقد غنوا فهسا بأنغم عيشة فى ظل مسلك ثابت الأوتساد نزلوا بأنقسرة يسيل عليهم ماء الفسرات يجىء من أطسواد فإذا النعسيم وكلما يلسهى به يوماً يصير إلى بلى ونفساد »

تصعبًد القصيدة حدة النوتر ومأساوية النهاية عن طريق خلق صورة غنيسة بالحيوية ، والرواء ، والرفاه ، للحياة التى عاشتها هـذه الجماعات ولتمازج فعل الطبيعة بالفعل الإنسانى لتوليد سياق غامر البهجة تنعم فيه بالوجود . فـآل محرق وإياد ، بفعلهم الإنسانى ، بنوا الحورنتى والسدير وبارقاً والقصر ذا الشرفات ، وإلى جانب فعلهم الإنسانى هذا جادت الطبيعة عليهم بقواها كها بأطيب ماتجود به ، فقد سال عليهم ماء الفرات بسخاء ، ومنحهم خير انه ، لكن ذلك كله كان به ، فقد سال عليهم ماء الفرات بسخاء ، ومنحهم خير انه ، لكن ذلك كله كان

۳۸ •

الدال أن النص يزخر بالحقول الدلالية المجسدة للرسوخ والثبات والقوة (القصر ذى الشرفات من سنداد ، ثابت الأو تاد ، أطواد ) .

بنيوياً ، تأتى كوننة التجربة في مفصل دال تشكله جملة لغوية من النمط : « الموت حتمى فكيف أؤمل النجاة منه ولم ينج منهمن كانوا أعظم وأكثر رسوخاً ». وبمثل هذا المفصل فتحاً للنص من نمط متميز باتجاه التاريخ ، كما هي الحال هنا ، أو الأسطورة ، كما هي الحال في قصائد أخرى ، أو العالم الحيواني أو الطبيعي ، كما سيظهر في النموذج التالي . وتشكل حركة الانفتاح هذه جزءاً من الشريحة الأساسية التي قلصتها قبل قليل إلى جملة لغوية محددة . و هكذا تحقق هذه الحركة وظيفة بنيوية هامة : هي خلق رموز الثبات والصلابة والنعيم ووهم الديمومة في الزمن الماضي من أجل تصعيد صورة قوة الزمن والموت التدميرية الهائلة ، وهي عملية كان عنترة يمارسها فى سياق مغاير هوخلق صورة لخصمه تمثل ذروة من البطولة من أجل تصعيد عظمة بطولته هو إذ يقضى على هذا الخصم . وبعملية خلق النمط الأعلى هذه تزيد القصيدة مفهوم حتمية الموت رسوخاً وتزيد تبلور الطبيعة الهشة للوجود الإنساني حدة وصفاء ومأساوية في الوقت نفسه (١١) .

ممثل النموذج الثانى لكوننة التجربة وهو الإنتقال من التجربة الفردية الإنسانية إلى العالم الحيو انى (١٢) نص عدى بن الرقاع « أتعرف الدار أم لا تعرف الطالا » الذي يستحق در اسة مفصلة ، لكنى سأكتني بالإشارة إلى المقطع الأكثر علائقية فيه بالدراسة الحاضرة :

> « فكم ترى من قوىٍّ فك قوته إن ابن آدم يرجو ما وراء غـــد لو كان يعتق حيــاً من منيتــه الأعصم الصدع الوحشي في شغف (يبيت بحفر وجه الأرض مجتنحاً أو طائراً في عتاق الطبر مسكنه

طول الزمان ، وسيفاً صارماً مخلًا ودون ذلك غيل يعتني الأمسلا تحرز وحمذار أحرز الوعملا دون السماء نياف يفرغ الجبلا إذا إطمأن قليلا قام فانتق ( ) مصاعب الأرض والاشراف قدعقلا

يكاد يقطع صعداً غـــــبر مكترث إلى السماء ولولا بعـــدها فعـــلا جنح الظلام ولولا الليــل ما نزلا وليس ينزل إلا فوق شـــاهقة نف من الموت والآفات أن يئلا ١٣ فذاك من أحذر الأشياء لو والت 1 - 1

أما النموذج الثالث ، لكوننة التجربة ، وهو الانتقال من التجربة الفردية الانسانية إلى كون يمتز ج فيه العالم الحيواني بالعالم الإنساني ، فإن بين أكمل تجلياته قصيدة أبى ذؤيب الهذلى الى كنت قد ناقشتها بإمجاز في الفصل الثالث . وبن تجلياته المتميزة قصيدة للبيد بن ربيعة العامري، يوردها كتاب الحماسةأيضاً :

« لو کان شیء خــالداً لتو اءلت يظلوفها ورق البشام ودونهما أو ذو زوائد لا يطاف بأرضـــه فى نابه عوجٌ مجــاوز شــدقه فأصابه ريب الزممان فأصبحت ولقد جرى لبسد فأدرك جريه لما رأى لبــد التسـور تطايرت من تحتـــه لقمـــان يرجو نهضة غْلب الليسالى فلك آل محسرق وغابن أبرهسة السدى ألفينسه وألحارث الحسراب خلتى عاقلا تجری خزائنده علی من نابده حي تحمسل أهسله وقطينيسه والشاعرون الناطقون أراهم يكتسب النص طبيعة شمولية تصل بكوننة التجربة إلى أقصى درجاتها المكنة :

عصهاء مؤلفسة ضواحى مأسسل صعب تزل سراته بالأجـــــل يغشى المهجبج كالذندوب المرسل ونخالف الأعملي وراء الأسفل أنيابه مثمل الزجماج النصل ريب الزمان وكان غــ ير مثقَّل رفع القوادم كالفقسير الأعسزل ولقــد رأى لقمان ألا يأتــلى وكما فعسلن بتبسع وبهسرقل قد کان خالد فوق غدر فة مو کل داراً أقام بها ولم يتنقـــل مجرى الفرات على فراض الجدول وأقام سيدهم ولم يتحمد ل سلكوا سبيلمر قَتَش ومهلهــل »

فهو يبدأ من المصبر الفردى ، مؤكداً علوقه في شراك الموت ، ثم يستمر لينفي الخلود عن سلسلة من الكائنات التي تزخر بالحياة والقوة ، وتشكل رموزاً للعظمة والمنعة والانجاز والرسوخ : العصاء ( التي تكتسب اسمها تحديداً من منعتها وصعوبة نوالها) في بيئتها الطبيعية المنبعة ، والصعب الذي يحمل الدلالات نفسها – وهكذا يدخل السياق زوج أنثى وذكر مجسدين شمولية التجربة على المستوى الحيواني، ثم ذو الزوائد الذي ينتصب رمزاً للقوة والعدوانية « لا يطاف بأرضه » وشمولية السلطة « مخالف الأعلى وراء الأسفل » وتنتقل العبن الراصدة من الحيوان إلى الطائر ، مختارة التركيز على النمط الأعلى لعظمة الطائر وهو لبد نسر لقيمان المشهور الأسطورى الذي عمر حتى بدا الموت وكأنه عاجز عنه ، وفي لحظة واحدة يربط النص العنصر الحيواني بالعنصر الإنساني إذ يبد ولبد وتحته لقمان : كلاهما يعيش طمو ح الخلود، لكنهما يسقطان في النهاية ، وبهذا المفصل الذي ينتقل من الحيوان إلى الطائر – الإنساني تمهد القصيدة للانتقال إلى الإنساني، الصرف ، فتبرز صورة آل محرق وتبع وهرقل وأبرهة والحارث ، وتتخذكوننة التجربة هنا بعداً فريداً في شموليتها إذ تركز أولا على الإنسان في السياق الحضاري المباشر للشاعر (آل محرق) ، ثم تنتقل لتوسع دائرة حركتها بالخروج إلى سياقات حضارية خارجية لأمم أخرى تكاد تضم صورة العالم القديم المعروف كله ( تبع ، هرقل ، أبرهة ) لتعود من جديد إلى السياق الحضارى للشاعر . والشخصيات التي تذكر جميعها رموز للقوة المادية المتمثلة في السلطة ، في الحكم والملكية وترسيخ دعائم السلطان . لكن القصيدة فى النهاية تنفلت خارج هذا الإطار المادى لتبلغ بكوننة التجربة مداها الأقصى إذتضم إلى هذه السلطة ورموز البقاء المادية بعدآ آخر جديداً ونادراً في الشعر الجاهلي هو البقاء والديمومة المرتبطان بنمط آخر من الفعل وهو الكلام – اللغة ، في هذه الاشارة المدهشة إلى الشعراء « الناطقون » . وبهذا التوسيع لدائرة حركتها تكون القصيدة قد استنفدت شكلي الديمومة الأساسيين : الديمومة والبقاء عبر تأسيس الملك والانجازات المادية الحضارية التي تصبح آثاراً باقية ، والديمومة والبقاء عبر فعل الخلق الفي اللغوى ، عبر النطق ، أي فعل الكلام الذي يصبح هو بدوره أثر آباقياً . وما تؤكده القصيدة هو أن كلاهذين النمطين من الفعل في النهاية ينسقحان

فى طاحونة الموت الرهيبة فيلحق الإنسان ـــ السلطة بالحيوان المدَّمر ، ويلحق الإنسان ـــ الحالق للغة بذلك الحيوان المدمر نفسه .

نشكل كوننة التجربة ، في أشكالها الثلاثة التي رصدتها حتى الآن وفي أشكال تانوية أخرى لها · ، مكوناً بنيوياً جوهرياً من مكونات النص الجاهلي على كلُّ من صعيدين مختلفين : الأول صعبد الرؤيا التي تتجسد في النص الشعري ، والثاني صعيد تشكل النص وتبنينه . وعلى هذا الصعيد الثابي تتخذ كوننة التجربة أحد شكلين : الأول صريح تماماً وتمثل فتحاً للنص عن طريق تشكيل جملة فرعية تنضوى تحت الجملة الأصلية من النمط : « الموت حتمى : أنا ميت كما مات -- و -- و -- و الثانى أكثر خفاء على مستوى علاقة الجملة الفرعية بالجملة الأصلية لغوياً ، وعلى مستوى علاقة الشريحة التي تشكلها الجملة الفرعية بالشريحة الأساسية أيضاً ، ولعل أهم تجليات هذا الشكل أن تكون حركة الحيوان في القصيدة الجاهلية ، الى تشكل وحدة مكونة رمزية تتغير الشخصيات فبها تغييراً كبيراً وإن كان ثمة تمطان بارزان منها هما حمار الوحش والثور الوحشي ، ولقد كان الحاحظ أول من قدم ملاحظة ذات طبيعة بنيوية حقيقية حين أشار إلى أن مصبر الثور الوحشي في النص يتغير تبعاً لطبيعة الموقف الذي يصدر عنه النص (١٥) ، وحين نعاين وجدة الحيوان ( الحمار الوحشي ، الثور الوحشي) من هذا المنظور ، فإننا نستطيع اعتبارها تحولا أساسياً من خولات البنية العميقة ينتج ، على صعيد البنية السطحية ، وحدة الحيوان ، أما البنية العميقة نفسها فإنها من نعط الجملة التي وصفتها أعلاه : « الموت حتمى » أنا ميت كما أن كل حي ميت مهما بلغت عظمته ورسوخه وانجازه « . وضمن هذه الجملة تصبح العبارة « كل حي ميت » هي البؤرة المولدة لجميع أشكال الحياة المفعمة بالحيوية التي يقضى عليها المسوت الإنسان ( آل محرق ، تبع ، هر قل . . الخ ) الحيوان ( الثور الوحشي القوى ، حمار الوحش الذكر الصلُّب . . الخ ) .

وباستخدام مفهوم التحولات هذا ، كما كنت أشرت سابقاً ، نستطيع أن نكتنه وحدة الحيوان في القصيدة الحاهلية بطريقة جديدة تعانيها في طاقاتها وأبعادها الرمزية ، بدلا من المعاينة التقليدية التي اعتبرتها نوعاً من الاستطراد الذي ينبع الرقوي المقنعه = ٣٨٠

من كون الشاعر يتتبع مظاهر بيئته ويصف أتماط الحيوان التي يراها في هذه البيئة : أى أننا نستطيع بهذه الطريقة نقل وحدة الحيوان من مستوى المحاكاة إلى مستوى الدلا لة الرمزية ، ومن مستوى الانتاج الشعرى الساذج الذى يستغرق في تفاصيل لا علافة لها بتطور النص إلى مستوى المكون البنيوى الحوهرى الذى ينمى رؤيا النص و بمنحها درجة أعلى من التناسق والتماسك باعطائها طبيعة شمو لية عن طريق الآلية التي اسميتها و كوننة التجربة ».

بيد أن وصفنا لآلية تشكل وحدة الحيوان الوحشى في النص بأنها « كوننة للتجربة» لا ينبغي أن حيلها في نظرنا إلى آلية عطية صرف ثابته الدلالة في كل نص تردفيه . بل ينبغي أن نعاينها في تحققها الفردي في النص ، متذكرين ملاحظة الجاحظ الذكية ذات الطابع التعميمي ، ومتجاوزيها في آن واحد : ومن هنا تنبع ضررورة تحليل النص بكل مكوناته ، وبينها وحدة الحيوان الوحشي ، تحليلا بنيويا : ويبدو لى من خلال دراسات مبدئية في شعر عدد من الشعراء أننا عكن عن طريق مثل هذا التحليل أن نصل إلى بلورة رؤية دقيقة لاللنص المفرد فحسب ، بل لنصوص شاعر واحد بأكملها . أن دراسة لمشهد الصيد ، مثلاً . في شعر امرىء القيس تكشف نتائج أعتقد شخصياً أنها باهرة تماماً ( ستثبت في القسم الثاني من هذا البحث) . (١٦) كذلك تكشف دراسة نصوص ربيعة بن مقروم الواردة في المفضليات، ، [وبينها نصان يشكل الحيوان الوحشي المطارد وحدة مكونة فهما (٣٩ ، ٣٨) عن رؤيا مأساوية عميقة لحتمية الصراع في الوجود و الصراع بِينَ الإِنسان وبين الإِنسان والحيوان وبين الحيوان والحيوان (١٧) . فَمَطَارِدَة الثور ليست متعة أو تسلية بل هي ضرورة بقاء بالنسبة للإنسان ، لكن ضراع البقاء هذا هو أيضاً صراع بقاء بالنسبة للحيوان . كما تكشف للدراسة أن هذه الرؤيا المأساوية للصراع تتخللها فسحة من الإمان بطاقة الكائن على ألبقاء في وجه القوى المضادة ، وعن تعاطف عميق مع الحيوان المطارد الذي ينجو بعد المعركة الرهيبة في كلا النصبن . وأنه لعمل مثمر أن تجمع نصوص أخرى لربيعة وتحلل في ضوء هذه الرؤيا العميقة للوجود ويوصل صياغة شمولية لها عنده .

FA7

محمد المحمد المحمد التجربة - عدمية اليأس معمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد ال محمد المحمد ال

فى مسارها الطاغى ، تبرز عملية كوننة التجربة هاجسا انسانيا عميقاً هو البحث عن سلوى فى الآخر ، فى وعى توحد المصبر الفردى بالمصبر الحماعى كأن حس التموق والانهيار الذى يغمر الذات الفردية لحظة تخبط المأساة ويغرز الموت أنيابه ، متدهد بيد حانية تقول : ليست المصيبة مصيبتك وحدك ، بل هى مصيبة كل حى . من هنا تكتسب صيغة « كل انسان فان » وتحولاتها الكثيرة فى اللغة والأدب دورها المركزى فى وجود الإنسان ، وتتحول إلى طقس بدائى ما تزال تمارسه فى الثقافة المعاصرة أمام حضور الموت أو تجليات التغرير المأساوى فى الوجود . ميم أشكالها. ومن هنا يلعب هذا التصور دورة الجوهرى فى بنية الفكر الدينى : فهو فكر يستثير استمرار أمام المأساة للفردية ، الطبيعية الإنسانية العامة للإنسان ، فيهدهد النفس ويحتها باتجاه قرار ما (١٨).

بيد أن ثمة مساراً آخر لكوننة التجربة تغدو فيه التجربة الفردية أكثر مرارة ويأساً إذ تصعد لتوضع في إطار وعى مدمر لكون الموت، والتغير الذي ينتجه الزمن، تجربة انسانية شاملة، هنا تصرخ الذات فاقدة كل أمل بالهقاء : هذا موتى – الحقيقة الفاجعة المؤكدة، فأى معنى للحياة وأى قيمة للجهد وأنا أدرك أن كل جهد بذله الآخرون، كل بحث قاموا به، انتهى وينهى دائماً بفجيعة الموت ؟ أى قبس مرأمل والموت هو مصير الجميع ؟.

ويشكل هذان المساران محورين لنمو الشعر الجاهلي و هما ينبعان من رؤيا أساسية و احدة لحتمية الموت لكنهما يمثلان إستجابتين متغاير تين بل متضادتين لهذا الادراك الفاجع ، و إذا كان بين أفضل ما يمثل الاستجابة الثانية قصيدة أبى ذؤيب الهذلى العبنية وقصيدة امرىء القيس «أرانا موضعين لأمر غيب » فان بين أفضل ما يمثل الاستجابة الأولى نصوصاً من شعر الرثاء مثل قصيدة سعدى بنت الشمرول ( الأصمعيات ، ٢٧ ). وقصيدة متمم بن نويرة ( المفضليات ؛ ٩ )

۲ÅV

« أمن الحوادث والمنون أروع ً وأبيت مخليسة أبسكمي أسعدا وتبسين العسين الطليحة أنها ولقدبدا لى قبل فما قسد مضى إن الحوادث والمنون كلمهمسا ولقد علمت لو أن علم نـافع أفليس فيمن قسد مضى لى عبرة وبل م قتلى بالرصاف لو أنهم كم من جميع الشمل ملتم الهوى

«هسذا على اثر الذي هو قبله هذا اليقين فسكيف أنسى فقده متمم بن نوبرة المفضليات (٩) الأبيسات : ١ ـ ٣٢ أولا ثم : « ولقسد غبطت بمــا ألاقي حقبة أفبعسد من ولدت نسيبة أشتكي ولقد علمت ولا محسالة أنسنى أفنسين عساداً ثم آل محسرق ولهن َّ كان الحسارثان كلاهمسا فعددت أباني إلى عسرق البري ذهبوا فسلم أدركهم ودعتهسم لا بد من تلف مصميب فانتظر وليأتب بن عليسك يوم مسرة

وأبيت ليسلى كله لا أهجم ولمثله تبسكى العيون وتهمسع تبكى من الجزع الدخيل وتدمع وعلمت ذاك لو أن علماً ينفع لا يعتيان ولو بكى من مجــزع إن كل حي ذاهب فمسودع هلكوا وقد أيقنت أن ان يرجعوا بلغوا الرجساء لقومهم أو متعوا كانوا كذلك قبلهم فتصدعه وا

وهى المنايا والسبيل المهيم إن راب دهر أو نبسًا بي مضجع » ولقد عمر على يوم اشفع ذَّوا المنيسة أو أرى أتوجسم للحادثات فهمسل ترمسني أجزع فتركمهم بسلدأ وما قد جمعوا ولهن كان أخو المصالع تبسع فدعوتهم فعلمت أن لم يسمعوا غول أتوها والطريق المهيسج أبأرض قومك أم بأخرى تصرع يرحكي عليمك مقنعاً لا تسمع ،

قد تتخذ كوننة التجربة مساراً ثالثاً على درجة كبرة من الخصوصية والتميز ، لا يجلوا لنص فيه الطبيعة الحتمية للموت في بعده الكوني لتحقيق عزاء ولا يتجه إلى تعميق اليأس المطبق ، بل يكون كشفاً باهراً للعبثية القاهرة التي يخضع لها المصبر الإنساني ، ولا يعود النص هنا سرداً لمعطيات تاريخية أو أسطورية يقرر أن X و z و Y - العظماء جميعاً قد سحقهم الموت ، بل يتحول الى لحظة رصد لمحية لحس المفارقة الضدية العميقة التي تتخلل حياة الإنسان . هكذا يبرز النص ذاتاً متميزة صارعت من أجل البقاء أقسى أنماط القوى المدمرة واستطاعت أن تتجاوزها وتبقى ، لكنها في اللحظة التالية ودونما لمحة من صراع سقطت فريسة الموت. و لعل بين ابداع النصوص تعبيراً عن رؤيا العبثية المطلقة هذه أن يكون نص مجهول المؤلف يورده كتاب الحماسة وأقتبسه فيما يلى :

رجل من كنسده ، (الحماسة ، ۸۲) :

« أو لم ترى ريدان أسلم أهـــله وبدأن عاداً ثم عسدن عليهسم فأرى المشقر كان بحدرس بابه ثبت إذا طاف العدو ببسابه وأصبن أبرهة الذى سجدت له جلود النمسر فوق دروعسهم والأسد ممسكة على أبوابسه وأحتبن كسرى وابن كسرى بعده قد خلن لم يكسرن باباً دونه حتى أحطن بنفسمه فخمدرنه وأصَبّن نوحاً بعصد ما بلغت به

وأتى الحوادث وأس قلة معنق وثمود أجسساد بهضسبة أخساق ألف وألف من يرمسه يغسلق فصلت معاوله وليس بمرتقي صم الغيول صــوامتا لم تنــطق شرجاً إلى حـــلق أصم مــوثق فإذا الملوك تخربوا لم يفسرق والمرء قيصر وانتحين لمورق سراً ولم يفــز عن أهل الرستق من حصنه وقميصـــه لم يخــرق أفق البـــالاد سفينة لم تغــرق »

أن العبثية هنا لتبلغ الذروة ، ذلك أن كسرى العظيم اختتلت نفسه . وخدر من حصنه حتى دون أن نخرق له قميص أو يكسر له باب ، بكل ما في هذه اللمحة البارقة النابعة من العلاقة الصوتية بين كسرى ولم يكسرن من رهبة انسلال الموت الشبحي الصامت . ونوح قارع الطوفان الذي اجتاح البشرية بسفينته التي وصلت به قرار النجاة ، لكنه بعد كل المخاطر التي " اوزها سقط ببساطة الرعب في هذا الفعل الباتر دون تفاصيل: [« أصبن » نوحاً . وغير كسرى وغير نوح كثير ، كلهم يجسدون المصبر الإنسانى في شرك العبثية المطلقة . 

and a second • and the second second

and the second stand of the have the start of a strain of the

and the second  $\mathbb{E}_{1,1} \in \left[\frac{1}{2} \frac{1}{n^2} + \frac{1}{$ and a first of the بني المحقي المحالي المحالي المح

## ٤ - الولوج فى جسد الصحراء :

و . . . فإن لنسا عنــكم مرَّاحاً ومزخلا بعيس إلى ريح الغـــلاة صوادى فسنى الأرض عن دار المستدلسة مذهب و کل بسلادی أوطنت ، کبسلادی . . » مالك بن الريب له مستحرفين الله الم المحد المعلم الله ( ديو أن الشعر اللعربي ، ٢٦١/١ )

« . . . وإذا أهـِل بــــلدة أنكرونى المالية الم عمر فحتى الدوية الملسماء . . . » أبو زبيــد الطا e de la calendaria de la c (YTY/1: Lo) for a second second

and the second secon and the second  $\mathcal{L}_{i}^{i}\mathcal{L}_{i}^{i}$  is the set of the set of the  $\mathcal{L}_{i}^{i}$  of the probability  $\mathcal{L}_{i}^{i}\mathcal{L}_{i}^{i}$ 

and the second of the second of the second secon

يتميح لنا استخدام « مفهوم التحولات » فى البنية التوليدية (الذى سأناقشه بالتفصيل فى الفصل التالى ( اكتشاف علاقات التواشج بين مكونات البنية وعملية الاستبدال التى نتم فى إطار البلية على محور منستى ( Paradigmatic ) ( ٢٠ ) ، يضم عدداً لا نهائياً نظرياً من الامكانيات ( لكنه نهائى فى تبلوره فى الشعر الجاهلى ) .بيد أن الميزة العظمى لمفهوم التحولات هى أنه يسمح لنا برفض تصور بنية القصيدة ، الجاهلية شكلاً جاهزاً تقليدياً عشد الشاعر فيه مواقف وعبارات تزويقية دون أن يكون لما يفعله فى قسم من القصيدة علاقة بما يفعله فى قسم آخر .

وآمل أن يكون فيما قدم من دراسات حتى الآن ما مجلو زيف هذا التصور وعتمه النقدى . ولا أود الآن أن أتابع هذا الخط من التحليل لأنه ، فى تصورى ، بلغ درجة فيه من التكامل والجلاء ، بل أود أن أشبر إلى عدد من الإمكانيات الاستبدالية التى لم تُسْبَرَزْ فى دراسات الشعر الجاهلى والتى تمنح بنية النص حيوية داخلية ثرة حين تتم فيه .

#### Y - 1

يكشف التصور الذى حاولت تنميته للبنية عن تشكل حركة مضادة لحركة الأطلال ، حين تمثل هذه الأخبرة عالم الاندثار والتوتر والتشتت ، تتمثل أحياناً فى حركة اندفاع إلى الصحراء ، إلى عالم ملىء بالحدة الفيزيائية والحشونة الحسية وقادر على استثارة الانفعالات الحادة . ويتشكل هذا الاندفاع فى صورة انطلاق على ناقة توصف بدرجات متفاوتة من الصلابة والبكورة والتفصيل . وتؤدى هذه الحركةو ظيفة بنيوية أساسية هى تحقيق توازن مضاد يلغى ، أو يتجاوز ، الحركة الأولى فى النص (حركة الأطلال مثلاً) بدلالاتها الرمزية وبنية الانفعالات التى تستثيرها .

لكن مفهوم التحولات يسمح بتوقع وجود امكانيات مختلفة ضمن المحور

المنستى لحركة الأطلال الأولية تكون لها دلالات معادلة لهذه الحركة وتخلق بنية انفعالية مجانسة لما تخلقه الأطلال : حس التوتر والتفتت والأزمة ، كما يسمح يتوقع حدوث عملية استبدال لحركة الأطلال بأى من هذه الحركات المعادلة ، المجانسة ، مع بقاء الحركة الثانية ، المضادة ، على صورتها الأساسية ضمن البنية ، أو مع حدوث تحولات فيها هى بدورها تؤدى إلى تبلور حركة مضادة مجانسة للاندفاع إلى الصحراء.

ويظهر استقراء سريع للشعر الحاهلى سلامة هذا التصور للبنية وشمولية انطباقه .

وسأقتبس الآن نماذج تتحقق فيها عملية التحول و تؤدى إلى تجليات مختلفة فى النص أى على المستوى التراصفي ( Syntagmatic ) (٢١) لبدائل تنبع من المستوى المتسقى وسأبدأ بالإستبدال الذى يتم ضمن المحور المتسفى لوحدة الأطلال بوحدات معادلة مجانسة لكنها تنتمى إلى عالم مغاير تماماً .

فى نص علباء بن أرقم بن عوف ( الأصمعيات ، ٥٥) الذى يمتلك عدد من مكونات ( ب م ش ) لاتر د حركة الأطلال فى بداية النص ، بل ير د مقطع يجسد علاقة متوترة سلبية بين الشاعر وعرسه تتشكل فى إطار الحياة اليومية : « ألا تلكما عرسى تصد بوجهها وتزعم فى جاراتها أن من ظلم أبونا ، ولو أظلم بشىء عملته سوى ما ترين فى القذال من القدم

وهكذا تر دتهمة الظلم ، ويكون الذنب الوحيد للشاعر هو أنه كبر فى السن وظهر الشيب فى قذاله . أى أن الشاعر ينسب ما فيه لا إلى فعل ممارسه هو ممكن أن يلام عليه، بل إلى فاعلية الز من المدمر ة نفسها التى لا ذنب له فى ما تسببه ، وتهذه الصورة مخلق النص حس تزمنية الوجو د الانسانى و عجز الإنسان أمام الز من الذى نر اه عادة فى حركة الاطلال لكنه هنا يأتى فى سياق مغاير تماماً ، ويستمر النص مجسداً الأزمة الحادة بين الشاعر وعرسه ، فى إطار الحياة اليومية البعيسدة كل البعد عن عالم الاطلال :

المجتم الم فيوماً توافينــا بوجــه مقسم المحكان ظبية تعطوا إلى ناضر السلم الم

ويوماً تريد ما لنسا مع مالهما فإن لم ننلها لم تُنميناً ولم تسم نبيت كأنا فى خصوم عرامة وتسمع جاراتى التألى ًوالقسم » ه كذا يتبلور جو الأزمة حاداً مؤرقاً بخصومة وعراكاً وقسماً بعد قسم وكل ذلك على أمور يومية عادية . ومن هذا الجو المتأزم ينبثق تهديد الشاعر بحسم الصراع بفعل باهر :

« فقلت لها أن لا تنساهی فإنہی أخو الفكر حتى تقر عی السن من ندم

مجانس تماماً للمهديد الذي نراه في ( القصيدة المفتاح» ، مثلا م بصرم العلاقة مع نوار ، مع فارق أساسي هو أن مهديد لبيد يأتي في سياق من تو تر مطلق غير مقيد بصراع محدد حول أمور محددة تو تر يبدو جزءاً عضوياً من عملية التفتت و الممزق التي تأتي نتيجة لبدء حركة القبيلة مبتعدة عن الديار و انصر اف الشاعر باتجاه و نو ار باتجاه. أي أنه يأتي مكوناً عضويا من مكونات عملية تشكل الأطلال بسبب فاعلية الزمن التدميرية . أما هنا فإن التهديد يأتي استجابه لحلاف حول أمور يومية عادية :

ويتخذ التهديد فى نص علباء شكلا واضحا : هو الهجر الذى سيَّم بالاندفاع على ظهر ناقة إلى عالم آخر :

« لتجتنبك العيس خنســآ عكومها وذو مرة في العسر واليسر والعدم ؟ ﴿

وهكذا فإن حركة التوتر والأزمة الحادة فى النص تؤدى إلى تبلور حركة مضادة هى حركة الناقة واندفاعها فى الصحراء . وهما بالضبط الحركتان الأساسيتان فى البنية التوليدية ( 3 &ى ) مع أن « مضمون » الحركتين فى نص علماء مغاير تماماً لمضمونهما فى البنية التوليدية . ولهذه الحقيقة أهمية كبيرة فى تحليل البنية وتشكيلها ، فهى تكشف عن جذرية دور الحركة المضادة فى صيغتها المطلقة : أى باعتبارها استجابة انسانية كونية ( فى الحياة الحاهلية ) لمواقف التأزم والتوتر بكلمات أخرى لا تنتمى الحركة المضادة ( الاندفاع بالناقة ) الى ( ب م ش ) بوصفها مجرد حركة تقليدية يز رعها الشاعر فى النص لأنه يتعامل تعاملا لا واعياً مع مكونات تقليدية جاهزة ، بل تنتمى إلى مستوى من مستويات الوجود

الانسانى تكون فيه لتجربة الاندفاع الصحر اوى والمغامرة الحسية فاعلية بمكن أن تسمى «تظهيرية » أو ، بلغة فرّ ويدية ، مثلا فاعلية إعادة لتوازن مفقوداًو تجاوز للانهيار والتفتت والتمزق في عالم الانسان اليومي أو الميتافيزيتي .

من هذا المنظور الدقيق بمكن أن توصف تجربة الإندفاع إلى الصحراء فى حسيتها وحدتها وخشونتها وقذفها للمندفع في خضم من التجارب الحسية المجرحة يأنها تنجرية الجسدية التى يصبح فمها الجسد باحتكاكه الحشن المخرش العنيف بالعالم سبيلا إلى تحقيق توازن للانفعالات الحادة (التوتر ، القلق ، التمزق ، الزمنية ) ، تماماً كما أن تجربة الحمرة تؤدى مثل هذه الوظيفة الجسدية الحسية ، وكما أن فعل البطولة يؤدى مثل هذه الوظيفة . ويهذه الصيغة الجديدة ، مكن أن تعاين الحركة المضادة بتجلياتها هذه الوظيفة . ويهذه الصيغة الحديدة ، مكن أن تعاين الحركة مضادة بتجلياتها هذه بوصفها وضعاً للكثافة والحدة الحسية والحسدية مقابل المضادة من نمط آخر تتحقق فمها عن طريق العقل والفكر الاستجابة التى تخلق مضادة من نمط آخر تتحقق فمها عن طريق العقل والفكر الاستجابة التى تخلق التوازن المضاد للحركة الأولى في النص . ولعل المثل الاسمى لهذه الرحلة – في سي الفكر أن تكون معلقة زهير بن أبى سلمى . وسأناقش هذه النقطة في فصل

مكن صياغة التصور المطروح هنا فى إطار ثنائية محورية فى الشعر الجاهلى هى ثنائية النفس / الجسد : كل تمزق وتشتت وقلق وتوتر تتشكل فى الداخل ، على صعيد نفسى عميق ، تستثير استجابات حادة ، خشنة ، حركية على صعيد الجسد ، استجابات ذات طبيعة حسية خالصة ؛ كما أن كل تمزق وتشتت وقلق وتوتر ذات منابع جماعية – أى نابعة من كينونة الفرد فى سياق الجماعة والآخر ( المرأة بشكل خاص ) – تستثير اندفاعاً نحو تفرد وتوحد مطلق بالنفس ومع النفس ( وبصحبة الحيوان ) فى سياق مكانى « الصحراء » معزول عن الآخر والجماعة بشكل خاص . وتؤدى هذه الاستجابات وظيفة جوهرية هى تجاوز التوتر الأصلى وتتجسد فى صورتين : الأولى مباشرة تتمثل فى دخول الذات الفردية نفسها فى خضم الحسية والجسدية ، والثانية ومزية تتمثل فى دخول الذات

۳٩0:

موضوعى » يعبارة إليوت ، محوره الأساسى تجربة موازية هى ، غالباً ، تجربة حيوان وحشى مطارد : حمار الوحش ، أو النعامة ، أو الثور الوحشى ، وتتحدد طبيعة هذه الوحدة الموازية بالعلاقات السائدة فى التجربة الفردية المولدة نفسها . ولقد لاحظ الحاحظ نفسه ، كما أشرت سابقاً ، أن مصبر الثور الوحشى يتغبر طبقاً للموقف الذى تصدر عنه القصيدة والحالة النفسية للشاعر . كذلك ينبغى أن تؤكد نقطة حاسمة : هى أن التجلى الأول ، أى دخول الذات مباشرة فى سياق الحسية والحسدية ، لا يتم فى عزلة مطلقة ، بل يتم فى حالة من التوحد بين الشاعر أوالناقة أو الشاعر والحصان ، أو كليهما . وبذلك متلك هذا التعجل بعداً رمزياً هو بدوره ، إذ تقرن فيه حركة الشاعر بحركة حيوان أليف ، مقابل حركة الحيوان الوحشى فى التجلى الثانى . بل أن ثمة عدداً من النصوص كبيراً محدث فيه كلاً متشابكتان ، ضمن بنية القصيدة .

٤ - ١

ليس أدل على البعد الرمزى لتجربة الاندفاع فى الصحراء وتحول الصحراء إلى ملاذيقارب أى ملاذ تطوره التجربة الرومانسية الأوروبية أو العربية ( الطبيعة ، البحر ، الوحدة والحلوة بالنفس ) من تحول الصحراء إلى نقيض يشكل طرفاً فى ثنائية ضدية طرفها الآخر أى مصدر للتوتر بين الانسان والعالم وانتقالها من مستوى التجربة المحدودة ( الابتعاد عن حبيبة ) إلى التجربة الشاملة أى تحول الصحراء إلى علامة دالة (ملاذ ) تقف نقيضاً لعلامة أخرى ( فجيعة ) . ولعل فى الصورتين التاليتين لمالك بن الريب وأبى ز بيدالطائى ما يكنى لبلور قهذه العلاقة الجوهرية : مالك بن الريب ( ديوان الشعر العربى ، ١ / ٢٠٢ ) .

«... فإن لنا عنكم مراحاً ومزحلا بعيس إلى ريح الفلاة صوادى فنى الأرض عن دار المذاة مذهب وكل بلاداوطنت ، كبلادى.. » أبو زبيد الطائى (سا . ، ۱ / ۲۹۲ ) . « ... وإذا أهل بلدة أنكرونى عصرفتنى الدوية المساعب »

هنا تصبح العيس ظمأى لريح الفلاة ، لايشنى غليلها سواها ( حصيلة لتوتر بين الذات والجماعة . بهذه الصورة الرمزية التى تقتر ب منخاق علاقات سريالية ، وتصبح الدوية الملساء ذاتاً حميمة تعرف الشاعر وتألفه حين يصبح غريباً بنكر ه أهل بلدة ما ، ولا تبتى مجر دمكان ينأى إليه .

وهكذا تنتصب الصحراء الدوية الملساء ( الطبيعة البكر الحشنة ) نقيضاً للمدينة الآهلة المتحضرة ، تماماً كما هي في التجربة الشعرية الحديثة ، مجلي للتوحد والحلول في صيغة متميزة هي الولوج في جسد الصحراء ( أو في جسد الطبيعة بشكل عام ) وحين استخدم هذا التعبير فإنبي أعي تماماً أبعاده الجنسية وما يرشح به من حس بالاختراق والافتضاض الحنسي . و ذلك جزء أساسي مما أهدف إلى بلورته . ذلك أن هذا الولوج هو ، بحق ، حركة انتعاظ حاد اختراق ترافقه جميع علا مات الانتعاظ الجنسي : الحدة الحديثة الشعورية ورموز الصلابة والقوة ، أن هذا الولوج هو ، بحق ، حركة انتعاظ حاد اختراق ترافقه جميع علا مات والاختراق والانتضاض الحنسي . و ذلك جزء أساسي مما أهدف إلى بلورته . ذلك ما هذا الولوج هو ، بحق ، حركة انتعاظ حاد اختراق ترافقه جميع علا مات الانتعاظ الجنسي : الحدة الحسدية والكثافة الشعورية ورموز الصلابة والقوة ، أما في صورة الناقة ، أو في صورة الحمار الوحشي ، أو الثور والبقرة ، أو الحصان المطارد أو الشواء والعذاري ؛ كما يرافقه دائماً الماء من جهة والدم النتية : من جهة أخرى . أن تجربة الولوج في جسد الصحراء هذه لمي الطسيمة : من جهة أخرى . أن تجربة الولوج في جسد الصحراء هذه لمي الطقس الاسمي من طقوس الدخول والامتلاك الجنسي . وهذا بالضبط تشكل طرفاً من ثنائية مدية طرفها الآخر المرأة الهاجرة التي صدت أو تمنعت أو هي ثنائية

و هكذا ترتسم ثنائية ضدية تصورية جوهرية هى ثنائية المغلق المحرم / والمفتوح المخترق ، ثنائية الحروج (من الأطلال ، القبيلة ، الزمن المشوّه الحاضر ) ، والولوج (فى الحسد ، الطبيعة الصحراء ، الحصم ) ، وفى هذا التعجلى الأخير تنتصب معلقة عنترة مثلا اسمى لهذه الثنائية الموغلة فى حس الحاهلى بالحياة ، بالزمن والسغب وشهوة الرواء .

0 - Y .... و في إطار هذا التصور مكن أن ندرك الأبعاد الخفية لصور كثيرة في الشعر الحاهلي تبدومتهر ة للتساؤل في اغر أقها في التفصيل والتقصي دون ارتباط مترر ظاهرياًببنية النص الكلية . لها نستطيع أيضاً أن نضيء إضاءة كاشفة صور أحار المعلقون أحياناً في فهم مكوناتها اللغوية العادية .. منها هذه الصورة لأبي دؤاد الأيادي : ( الأصمعيات ، ٦٦ ) : ويل أم دار الحسداق داراً ... ودار يقول لهسا الرائدون » فلما وضعنا بهسا بيتنسا نتجنسا حوارا وصدنا حمارا وبات الظليم مـكان المجن تسمع بالليك منه عرارا فقالوا : رأينـــا بهجل صوارا وراح علينسا رعساء لنسا فبتنب عمراة لمدى مهرنا تنبزع من شفتيسه الصيفارا نصريد بسه قنصا أو غسوارا وبتنسا نغمسرته باللجسام ولاح مدن الصبح خيط أنارل فلمسا أضاءت لثا أسدفسة مضيطمرا حالبياه إضطمارا غـــدونا به كسوار الهـــلوك مروحاً مجاذبنها فى القيهاد تخال من ألقود فيه إقــوراراً وثوبسا اذا ما انتحاه الحفارا ضروح الحماتين سامى القليل وسكن من آلسه أن يط را فلما عـــلا متنتيـــه الغلام فى إثر سرب أجــد النفار ا وسمراح كالأجدل الفارسي فصاد لنسا أكجسل المقلتين فجلا وأخرى مهسياة نوارا أما نصبولا وإما انكسماراً \_ وعادى ثلاثاً فخمر السنان أكل امرى تخسبهن امرأ وناز توقد بالليسل نساراً ، لقد وقف معلقون حائرين عند التعبير ﴿ فَبِتَنَا عَزَاةً لَدَى مَهْرِنَا ﴿٣٣) فالقواميس لا تعطى من المعانى لكلمة « عراة » ما يسمح بحروفها عن دلالتها الطبيعية « العرى الحسدى الفعلى » . والمعلقون كما يبدو ، غير قادرين على تقبل

وقوف الرجال عراة لدى المهر . أما في المنظور المطور هنافإن « عراة » لا تعنى إلا شيئًا واحداً هو أنهم فعلا وقفوا عراة لدى مهرهم ، بفيض جنسي ينبع من هذا التوحد الذي كنت قد وصفته بين ولوج جسد – الطبيعة (في الاندفاع على الناقة أو في الصيد ) وبين الولوج الجنسي . وفي هذا الإطار تكتسب صور الصوار في البيت السابق دلالة أعمق . فالصوار ( اناث ) هن في مكان منخفض بين الجمال ، أى أنهن في وضع يجعل الولوج حركة بانجاه الاحتواء الرحمي والاحتضان الذي وصفته قبل قليل . ويزيد هذا البعد جلاء وتعبيراً البيت الثامن الذي يمثل بدء حركة المهر بعد « الوقوف عراة منتصبين » ، إذ ترد صورة عجيبة تقارن المهر بسوار الهلوك – المرأة الفاجرة المتساقطة على الرجال . وليس ثمة من درجة من الحذلقة اللغوية مهما بلغت من السفسطة بقادرة على تفسير هذه الصورة ضمن المعطيات « المحتشمة » التي يسعى إليها المعلقون ، فهي صورة الانتعاظ الجنسي الهائج المتوقد في جسد الحصان الذي « اضطمر حالباه » في لحظة الشبق ثم تصل ذروتها لحظة الصيد إلى يوصف فها الحيوان المصطاد بتعبير هو أصلا وصف للمرأة : فهو أكحل المقلة بن (الذكر) وهي مهاة نوار (الأنثى ) أسم المرأة المألوف ( لدى لبيد مثلا ) . وتكتمل اللحظة كما تكتمل اللحظة الجنسية تماماً بالاسترخاء بعد كل هذا الوقد :

« وعادى ثلاثاً فخر السنان اما نصولا وإما انكساراً » .

ذلك أن ثلاتاً هي نسق الاكتمال والرواء ولابد بعدها من إستكانة .

وإذ يكتمل الفعل تفاجئنا القصيدة ببيتها الأخير الذى لايشير مادحاً الآن إلى المهر – الفاعل الحقيقي – بل إلى الرجل :

« أكل امرىء تحسبين امراً ونار توقد بالليل نساراً » لكن ، ما علاقة الرجل بالأمر ليصبح هو « المحتسب » بدلا من المهر الصياد لولا أن الفعل بأ كمله منذ لحظة الانتصاب إلى الانكسار . هو أصلا فعل رمزى يتوحد فيه المهر بالرجل والرجل بالمهر ، ويلعب فيه المهر دور الذات الأخرى للرجل ؟ هكذا يكتمل النص دون أن يكون للصيد فيه وظيفة حرفية مباشرة، أو بعد مادى واضح ، فهو نص منذور لطقس الفعل ، طقس الولوج الذى

يتوج به المرء امرءاً فى النهاية وتكون فيه النار ، هى النار ولعل فى كون النص يبدأ أصلاً من موقف اكتفاء « نتجنا حواراً وصدنا جماراً » مايننى عنه بعده الحرفى ويؤكد بعده الاشارى الذى حاوات أن أبلوره .

# ٥ - خلق الثوابت

ممثل ما اسميته فى مكان آخر فاعلية « خلق الثوابت » مكوناً تصورياً جذرياً فى الشعر الجاهلى . وسأناقش هذه الظاهرة الآن فى تجليها الأساسى فى التعامل الرمزى الطقوسى مع الحيوان أولا ثم فى مظاهر أخرى لها.

ليس ثمة من نموذج شعرى واحد فى الشعر الجاهلى يكون فيه الحصان بطل قصة رمزية من النمط الذى يشكلة الثورالوحشى ، اويكون فيها دوره دورالضحية ويصدق هذا على الناقة ، ناقة الشاعر الخاصة ، مع أن النوق طبعاً هى التى تذبع عادة لتقديم الطعام وإغاثة الملهوفين وإطعام الجائعين أى لإنقاذ ألحياة والحفاظ عليها (٢٤) .

وسيكون من السذاجة بمكان أن تحاول تفسير هذه الظاهرة بالقول أن الحصان فى الواقع الفعلى ، لايطارد . وكذلك الناقة . آذ ان الشاعر لاير صد و اقعا حرفيا ولنا فى منح عنتره لحصانه شخصية متميزة فى المعركة أفضل دليل على الامكانيات المتاحة للشاعر لتطوير رؤياه وتجسيدها باختبارات لاتمثل الواقع الحرفى بل متطلبات العملية الابداعية فى وجودها الحر .

Y - 1

أود أن أقتر ح أن الحصان أولا ثم الناقة يمتلكان في الشعر الجاهلي وجوداً رمزياً مشكلين صيغة فنية متميزة لحل التناقض الداخلي الذي يسود عالم الشاعر ولتجسيد القوى المضادة للتفتت والتغير والبلاء والإنفصام . فهما ، باستمرار ، حضور باهر في تكوينه الجسدي وفي خصائصه الروحية والنفسية ، حضور يعارض حس الغياب الذي يطغى على التجربة الانسانية بتأثير فاعلية الزمن التغيرية المدمرة ، هما حضور جسدي موحد بحضور الشاعر مضاد لغياب الحبيبة أولا ولغياب الراحلين جميعاً ثانياً . وهما باستمرار رمز للقوة والمنعة والصلابة في عالم .

هش متكسر متفتت ، وهما باستمرار رمزللثبات والانتصاب الضخم الراسخ فى عالم أكثر ما تميزه للتغير والتلاشي في الزمن : وهما باستمرار موحدان بالشاعر ، فى وجوده الفيزيائى ، وفى انفعالاته، وفى غرض وجوده وغايته . الناقة تبلغ به مأربه ، وتستجيب بتعاطف لحثه ، وتتحمل المشقات من أجله ، وتظل أبدأ رفيق رحلته وبحثه.والحصان حصن حياته ومنطلق بقائه وركيزة صموده وآلة صيده . وكلاهما رفيق وحدته فى عالم تنفصم فيه المرأة عنه وتمضى ويمضىالأهل والصحب وبكل هذا يكون الحصان والناقة للذات الأخرى : ذات البقاء والثبات والديمو مةو المنعة التي تسند الذات الأولى (الشاعر ) وتمنعها من السقوط الفعلى والاندنار في عمرة الانهيار والتفتت . إنهما إبداع لاوعيه المحتشد بشهوة للبقاء لرموز باقية تمنع النفس من الزوال . وهما ضمانة الوجود . ولذلك فإنهما (على مستوى لا واع ، تماماً !) لا يمكن أن يعرضا للسقوط وهما ينقذان دائماً من ألو قوع عرضة لما يتعرض له هو الذات الأولى ، لأن مجرد تعريضهما قد يصدع حصن للوجود المنيع وبهدده بفناء كلى، ولذلك فإن الحصان والناقة يسربلان بالحنايا ، محميان ويذاد عنهما ، يدفنان في العمق الصلب الصامد فيما تنهال سهام الزمن والموت على الشاعر ، إنه القشرة التي تحمى المقدس ، إنه الدرع الواقية لهما - لأنهما في الواقع هما وقاؤه ودرعه . وهما ينبثقان صوراً ورموزاً ويفيضان من الداخل في لحظات الأزمة والانهيار والتفتت مجلوين باهرين بصلابتهما وتماسكهما ، ورسوخهما فيثبتان العالم المنزلق المنهارمن السقوط . لذلك بالضبط تنفجر صورة الحصان / للناقة في المفصل الوجودي من بنية القصيدة حيت يبدو الأنهيار شبه كامل وتبلغ الزوالية درجتها القصوى . والدلك يحتلان هذا الحيز الضخم من النص : إنهما ، فيزيائياً ، وكيزة النص التي تمنعه من الأنهيار كما هما وكيزة الوجود والوّعى اللذين تمنعهما من الاستسلام للزوالية والتغيير والفجيعة ، وهذا الانتصاب انتصاب فيزيائي ، لا تخيلي فقط ، وهو يتشكل بلغة الحجارة الضخمة أو الأشجار السامقة الصامدة أوالسفنالخبر قة أو الحبال أو البناء المستبد أو قنطرة الرومي أو القصر الضخم الباقي . كما أنه أيضاً انتصاب ورسوخ يضني ، بمعنى أن صورة للناقة / الحصان تأتى دائماً في موقع وسطى مركزى من بنية للنص .

الرؤى المقنعة ٢٠١

ونادراً ما تنحسران إلى نهاية للنص إلاحيث يكون النص نفسه ثنائى الشريحة فقط ولبعض هذه التجليات سأخصص فسحة من الوقت والمكان فيما يلي .

۳ – ۱

في نحمرة الرحيل والتلاشي ، في اللحظة التي تنتقل فيها زمنية الوجو د الإنساني إلى المستوى الفيزيائي فتجبر القبيلة على هجر المكان وتدخل في لجة الزمن ، لجة البحث عن مكان آخر ، ويغلف الغياب كل شيُّ ، تبزغ في معلقة زهير بن أبي سلمى صورة الظعائن منتصبة « بالعلياء » مؤ كدة إر تفاعها المكانى في « من فوق جرثم» ومتنامية في الشموخ وخلق حس الثبات والرسوخ في البيت التالي حيث «جعلن ( جبل ) القنان عن يمين وحز نه» ( أى الموضع الغليظ ذو الحجارة الصلبة ) ثم تستمر المصورة في نسج خيوط المكان الشامخ والأرض الثابتة الراسخة في الفعل « وعالين » أنماطاً عناقاً كما تكتمل الضخامة في صورة « ظهرن من السوبان على كل قينى قشيب ومفأم » (المفأم هو الجمل الضخم) . ويلاحظ هنا أن الراحلة هي الجمل المذكر لا الناقة الأنبي التي تبرز رفيق اندفاع الشاعر إلى الصحر اء فالذكورة هي التي تجسد للقوة والصلابة ، كذلك تفصح الصفة «قشيب» عن حركة تنقض فعل الزمن الذي دمر ، إذ تبر ز الجدة في سياق التغير ، وحتى حين تصل المصورة إلى الجز ثيات فتصف فتات الصوف الساقط عن الإبل والذي يشكل زينة لها فإنها تقارن بينه وبين ثمر « لم يحطم » موحد يجسد الصلابة والبقاء. بل إن ما يحدث لأعمق من ذلك بكثير : فصورة الثمر تجسيد للرؤيا للضدية كلها : فهو حب الفنا الذي يتوحد اسمه بفاعلية الزمن نفسها التي جاءت بالدمار « الفناء » لكنه حب الفنالم يحطم ، الذي يخلق الطر ف المضاد للفناء : الصلابة والبقاء. وتبلغ الصورة درجة باهرة من الضدية في وصول الماء زرق الجمام وعالم الخصب ثم فى إبراز الحس الجمالى ومتعة اللهو وتوسم الملاحة :

« وفيهن ملهى للطيف ومنظــر أنيق لعبن الناظر المتوســم »

٤ • ٢

فى سياق الرحــــلة التى تمت أصلا من منطلق التفتت والدمار والجفاف . وإنه العميق الدلالة أن تكون الرحلة فى المعلقة قد وصلت مصدر الخصب

والأمان والرواء ، وذلك نادراً ما محدث فى النص الجاهلى . ولا شك أن ذلك نابع أصلا من علاقة هـــذه الشرمحة بالرؤيا الجوهرية التى يفيض مها النص ، وهى رؤيا التوازن الكلى بين حركة الموت وحركة الحياة التى يتمثل أحد وجوهها فى فعل المدوح الذى أنقذ القبيلة من الحرب ووهبها الحياة . ولعل ذلك أن يفسر ورود البيت (١٦) فى هذا المفصل الهام من بنية القصيدة ، أى حيث إكتملت رحلة البحث إنجابياً وبلغت عالم الأمان والحصب والإستكانة الحمالية . . فالبيت (١٦) يقـول :

« سعى ساعيا غيظ بن مرة بعدما تبزل ما بين العشيرة بالدم » مؤكداً فعل السعى (البحث) بعد أن تفسخ الصلح الذى كان سائداً فانبثق الدم ، تماماً كما أن الظعائن رحلن مجسدات لحظة التفسخ فى الوجود الحماعى والتصدع ثم أعاد الساعيان الوئام وأثمر سعهما ، نماما كما سعت الر احلات ثم وصلن الماءزرقاً جمامه .

٤ - ١

تظل معلقة طرفة ، بوصف الناقة المشهور فيها ، أبدع نموذج لخلق الثبات فى خضم التغير، ولانبثاق نصب الضخامة وللقوة والرسوخ فى لجة الزوالية ، والهشاشة . ويكاديكنى أن أقتبس صورة للناقة دون تعليق لإبراز هذه الكينونة الرمزية لها ، وهو ما سأفعله إلى حد بعيد ، موضحاً بعض التفاصيل فقصط بين آن وآن .

يبرز الرحل عند طرفة للمرة الأولى مباشرة بعد ظهور الأطلال والهـــلاك والمدعوة إلى المتجلد فى صورة الجمل ( المذكر ) ، فى البيت المثالث من النص ، ومحتل حيزاً هاماً جداً إذ يتنامى له بعدان : الصلابة و المناعة والقدرة على الاختراق الهادف للماء دون أن يصيبه أذى ، متمثلا هنا فى صورة الحدوج / السفن التى تشق عباب الماء ، والحركة فى مسار الحصب ( الماء) ، منتهياً بصورة قسم المفايل المتربة التى تضع الحركة كلها فى إطار المصبر المبهم : فقد يكون الحظ الفوز أو الهلاك . والصورة بهذا تتوسط لبروز صورة المرأة الجميلة وطغيان الحس الجمالى

على النص الذي كان قد بدأ بالأطلال والهلاك . وحين تكتمل صورة المرأة الجميلة تبرز الناقة فى تجسدها الرئيسى وهى الآن ناقة الشاعر (الأنثى) وسيلة دفع الهم عند احتضاره . وهى تحتل حيزاً كبيراً من النص يمتد من البيت (١١) إلى البيت (٣٩) بادئة بالهم ومنتهية بصلابة النفس وتماسكها لحظة جيشان نفس الصاحب بالحوف (البيت ٤٠) .

تنتصب ناقة طرفة رمزآ أسمى للحيوية والحركة وتجسيداً مطلقاً للصلابة فهي منذ للبدء « أمون كألواح الاران » ( الخشب الخاص بتوابيت للسادة – وسأعود إلى هذه النقطة فيما بعد ) ، وهي ﴿ تربعت القفين ترتعي ﴾ ، وهي ذات فخذين أكمل النحض فبهما فكأنهما باب منيف بناه المردة ، أبدى لا يزول ، وهي صلبة البناء مكتنزة «أنزت بدأى منضد» ، وهي صورة اللانتصاب والثبات « كأن كناسى ضالة يكتنفانها وأطرقسى نحت صلب مؤيد » ، مرفقاها أفتلان ، ثم هي كقنطر ة الرومي مشيدة بقر مد لا تتصدع ولا تزول ، و قد فتلت فتلا ، و عضداها كالصفيح المسند ، وكتفاها أفرغتا في معالى مصعد ، وصدرها كالسفينة تمخر دجلة صعداً ، وجمجمتها مثل سندان الحداد في صلابتها ( والحديد باق ) . ووجهها كالقرطاس ، وعيناها صافيتان كالمرآتين تسكنان كهفا من الصخر ، وقلب كمرداة صخر في صفيح مصمد . هكذا تزدحم الناقة بمكونات القوة والصلابة والشبات والمتوحد، الصفيح، الحجارة، الحديد، الصخر، القصر المشيد، القرمد الخشب الصلب - كل ما ينتجه للفعل الإنساني رمزاً للبقاء وكل ما في الطبيعة من صلابة ومنعة . وهي في الوقت نفسة حركة دائبة متفجرة . لكنها ، في أهم بعد لها ، طوع مشيئة الشاعر ، فإن شاء أرقلت وإن شاء لم ترقل. وهي بذلك نقيض مطلق لعلاقته بابن عمه وبالقبيلة حيث يبدو مستلب المشيئة . و تتعمق صلابة الناقة على مستويات أخرى، أبرزها (الإيقاع) وصيغة المفردات اللغوية للى تنسج صورة الناقة منها ، والتي يطغى فيها عدد كبير من الألفاظ المشددة ( المضعفة ) ومن تكرار الأصوات الأساسية في خلق رمز الصلابة والثبات . وتكتمل هذه الصورة كلها في سياق الفناء الذي تمثله الأطلال والانفصام الذي تمثله رحلة المالكية .

فالناقة بهذا رمز التوحد فى مقايل الانفصام ولذلك تكثر فيها الألفاظ ذات الدلالة على (التجمع، والتوحد، والاكتناز)، ورمز الثبات والديمومة فى مقابل الهشاشة والزوالية . وهى بهذه الطبيعة الرمزية تنقل القصيدة فعلا من حركة الزوال والتفتت إلى حركة التماسك والتوحد والصلابة، وما أن تكتمل حتى تبرز صورة البطل الفرد الذى لا بطل إلاه ، فلشدة تميزه يصبح هو «الفتى» بهذه الصيغة المطلقة تماما كما أصبحت هى «الناقة» بهذه الصورة المطلقة :

« إذا للقوم قالوا من فتى خلت أننى عنيت فلم أكســـل ولم أتبلد »

وساً كتنى بهذا القــدر من تناول الناقة فى معلقة طرفة مشيراً إلى دراستى المفصلة لها فى مكان آخر من هذا البحث (٢٥) .

تقف صورة أبى دؤاد الأيادى (٢٦) لابله ( التى كنتقد اقتبست جزءاً منها سابقاً ) نصباً متميزاً فى الشعر الجاهلى ، فى تنامى حس الصلابة والضخامة والثبات والوفرة عبر ها ، وفى توحيدها لمكونات متباينة فى صورة الإبل: فهى ماء ومدام وحم وشحم وإكام فوق إكام وقصور مشيدة ، وهى أيضاً مثقلة بالدطاء مليئة بالحصب المرتبط بالولادة والتناسل ، كالنخل التى حان منها صرام ، وبيض المعام الذى سيخرج وليداً ، وهى ، فوق ذلك كله ، الاندفاع المخترق وامتلاء الأجواء بأصوات الحيوية والحياة . وتستحق ابل أبى دؤاد أن تقتبس هنا كاملة الصورة :

٢٥ – إبلى الإبْلُ لا يُحَوزُها السرًا عُون مَحَجُ النَّذَى عليها المُسدامُ ٢٢ – وتذلكَّت بها المغارض فوق الس سأرض ما إنْ تُقلِّهُنَ العِظَمامُ ٢٢ – مينت فاستحشَّ أكْرَعُها ، لا الس فَى نَى ولا السَّنامُ سنسسامُ ٢٧ – مينت فاستحشَ أكْرَعُها ، لا الس فَى نَى ولا السَّنامُ سنسسامُ ٢٨ – فإذا اقبلت تقسول إكسام مُشرفات فوق الإكام إكسامُ ٢٩ – وإذا أعرضت تقسول قُصُسورً من سماهيسج فوقها آطسامُ ٣٠ – وإذا ما فجنتها بُطْنُ غيْسسب قلت نخلُ قد حان منها صرامُ

2 • E

٣١ – وهْي كَالْبَيْض فِي الأَدَاحِيُّ مايُّو هسب منهسا لمستتم عضام ٣٢ – غير ما طيَّرتْ بِأُوبارهــا الفقْــ حرةُ في حيثُ يَسْتِهلُ الغَدَحامُ ٣٣ – فهْسَىَ مَا إِنْ تَبْبِينُ مِن مَسَلَف ارْ عَن طود ليسريه فسسسة ٣٤ - مُكْفَهـرٌ عـلى حـواجبـه يَغْ -رَقُ في جَمْعِهِ الْخَمِيشُ اللُّهَامُ ۳۵ - فسارس طسارد ومُلتقِط. بَيْسَـــ سضاً وخيلٌ تعْدُو وأُخْرَى صيَامُ ٣٦ – قد بَرَاهُنَّ غِــرَّةُ الصَّيْــدِ والإِعْ حدَاء حتى كَحَقَّنَهُنَّ جَحِلامُ ۳۷ – قد تصَعْلَكُن ِفي الرَّبيع وقد قـــ حرَّعَ جلْسدَ الفرائِضِ الأَقْسدَامُ ٣٨ - جساذياتٌ على السَّنابك قد أنْ حزعَهنَّ الإسراحُ والإِلْجِــامُ ٢٩ - لجب تُسْمَعُ الصَّواهِلُ فيسه وحَنِينُ اللَّقـــاح والإِرزامُ ٤٠ - بُعرًى دُونهما وتُقْسَرَنُ بِالْقَيْسَ ــظ. وقــد دلَّهَ الرَّبَاعَ البُغام » بن الأبرض « أمن أم سلم تلك لا تستربح » تتجلى في لخة من الزخم فريدة إذ تبدو السفن تصارع المريح وغوارب اللجة (۲۷): « نبصر خلیلی هل تر ی من ظعائن یمانیة قد تغتسدی وتسروح

كعوم سفين فى قسوارب لجة يكفئها فى وسط دجسلة ريح » وكذلك تبرز صورة للظعائن / للنخل فى لجة الاكفرار والتيه فى نص آخسر لــه(٢٨) :

> « لمن جمال قبیل لاصبح مزمومه مب مل عبقری علیها إذ غدوا صبح کا کأن ظعنهــم نخــل موسقـــه سو

ميممسات بلاداً غـــير معلومة كأنها من نجيع الجو ف مدمومـــة سود ذوائبها بالحمـــل مكمومة

فيهن هند وقد هام الفؤاد بهدا بيضاء آنسه بالحسد موسومة يامن لبرق ابيت الليدل أرقبه فى مكفهر وفى سوداء ديمومة وتبرز الصورة فى سياق من الحضور والغياب فى قصيدة المسيب بن علس (٢٩) : « ولقد أرى ظعناً أخيلهما تخدى كأن زهاءها نخدل فى الال يرفعهمما ونخفضها ريدع كأن متونده سحل »

----

ولعل صورة الظعن المنتصبة عالية يلفها السراب أن تكون أعمق بلورة للثنائية التي أحاول إبرازها : الهشاشة والتلاشي والتغير التي تنتصب في وسطها تماماً صور الكتلة الراسخة الثابتة الصلبة ، وهي إحدى المصور المتخللة الجذرية في الشعر الجاهلي كله .

وإذا قبلنا صحة المادة النار نخية التى بين أيدينا ، فإن تجسيد الناقة رمزاً للصلابة والبقاءوالد ممومة بين أقدم صور شعر الجاهلي ، كما يكشف نص ثعلبة بن صعر الذى يقال إنه شاعر جاهلي قديم أكبر من جدد لبيد ( الذى عاش تسعبن سنة فى الجاهلية فيما يروى (٣٠) ، وحين تبرز هنا فإنها تبرز فى سياق يبلغ فيه التوتر والقلق وحدة الانفصام درجة باهرة من الحدة ينمها الشاعر فى ستة أبيات كاملة ، ثم تأتى صورة الناقة الشامخة المشيدة كالقصر :

> وهل عند عسيرة من بتات مسافر سُم الإقامة بعد طول ثو ائد لعددات ذى إرب ولا لمواعد وعدثك ثمت أخلفت موعو دها وأرى الغوانى لا يدوم وصالها وإذا خليلك لم يدم لك وصله وجناء مجفرة المضلوع رجيدلة نضحى إذا دق المطى كأنهدا

ذى حاجة متروح أو باكر وقضى لبانته فليس بناظر (٣١) خلف ولو حلفت باسحم مائر ولعل ما هنتك ليس بضرائر أبدأ عرلى عسر ولا لمياسر فاقطع لبانته بحرف ضرامر ولتى الهواجر ذات خاق حرادر فلدن ابن حيرة شاده بالآجر »

فالناقة تنتصب هنا فى لجة التغير والتفتت، كالقصر المبنى بالآجر رمزاً للرسوخ والدعومة ، مكتسبة بعداً أسطورياً خالصاً إذ تقترن بقصر ابن حية . وأياً كان بن حية ، فإن اسمه بحد ذاته ذو دلالة جذرية الأهمية على مستويين : فهو ابن حية ، المرأة التى تحمل هذا الاسم وتصبح تجسيداً للبقاءو الاستمرارية ، أو ابن حية بعنى الأفعى ، والحية فى ثقافات كثيرة رمز للدافع الجنسى وللتجدد وتجاوز الزمن منذ أن سرقت نبتة الخلود التى عاد بها جلجامش من مملكة الموت (٣٧) ، وهذا المبعد الرمزى لها يرتبط دون شكب الظاهرة الفيزيائية التى تؤكرها للتجربة وهذا المبعد الرمزى لها يرتبط دون شكب الظاهرة الفيزيائية التى تؤكدها للتجربة وهي سلخ الأفعى بلجلدها وتجديده :

## الفصل الثامن

# البني المولدة ومفهوم التحولات

تمثل بنية المقصيدة ، كما وصفتها فى الفصول السابقة ، تجسيداً لمواجهة الإنسان للزمن والموت بتجلياتهما المتعددة فى سياق حضارى تطغى فيه رؤيا ضدية للوجو د الإنسانى . والمبنية بهذا التصور ، وجود دال ، بل إنها الحامل النهانى للدلالة . وهى ، تفتح لنا ، من هذا المنظور ، مجالا واسعاً لدراسة ما أسميته فى معرض آخر : « دلاليات الشكل » . وقد أظهرت المقارنة بين نموذج فلاديمير بروب (Propp) للتركيب النشكيلي لحكاية الحوريات وبين بقية القصيدة أن تر تيب الشر اتح فى القصيدة لاتركيب النشكي المعاد من نص إلى نص ، وأن هذا المتغبر هو آلية المعلية للمركيب المنشكي المحكاية الحوريات وبين بقية القصيدة أن تر تيب الشر اتح فى القصيدة وعد من من من أن بنية القصيدة أن هذا المتغبر هو ألية المعلية فيها ، هى المجسد الحقيقى للرؤيا التى تكمن فى النص أو التى يفصح عنها المنص ومن هنا فإن عملية المتحليل البنيوى تطمح أصلا إلى اكتشاف قو اعد التركيب

وآلية « العلى » ( تشكل المعلى) فى للذص بو صفه الخطوة الحاسمة من أجل الدخول إلى عالم الذص واجتلاء رؤياه . ويتضمن هذا المنظور اعتبار للنص ، من جهة ، وجوداً فردياً مستقلا ذا رؤية مكتماة تتجسد فى بذية مكتملة ، ومن جهة ثانية بنية تنتج ضمن الثقافة استناداً إلى نظام كلى ذى مكونات دالة سيميائياً ، ونى الطبيعة التقليدية الميكانيكية ( الآلية ) للنص التى تلصقها به الدر امات السائدة . ومن هذا المنظور يكون للمكون النصى وجود بنيوى ضمن بذية النص الكلية ، ومن هذا المنظور يكون للمكون النصى وجود بنيوى ضمن بذية النص الكلية ، بالية التقليدية الميكانيكية ( الآلية ) للنص التى تلصقها به الدر امات السائدة . ومن هذا المنظور يكون للمكون النصى وجود بنيوى ضمن بذية النص الكلية ، بالية التأليف ( الشفهى أو الكتابى ) للنص الشعرى ، والعلاقة بن الإبداع ( الفردى) والاتباع لقواعد تأليف راسخة [ والعمل على هذه المسألة قد يكشف مثلا كون مكون ما ( النسيب ، لنقل ) جز ،اً من آلية نقليدية للتأليف أو كونه خارجاً على هذه الآلية ] (1) ، والثانية هى الدور البنيوى المكون ( النسيب مثلا ) فى شبكة هذه الآلية ] (1) ، والثانية هى الدور البنيوى المكون ( النسيب مثلا ) فى شبكة النص الذى يقع فيه بغض انظر تماءاً عن كونه ، تاجل مع مستوى آنو كونه خارجاً على النص الذى يقع فيه بغض النظر تماءاً عن كونه المكون ( النسيب مثلا ) فى شبكة المكون المتقليدى ، فى مرحلة تالية من البحث ، وعلى مستوى آخر محتلف غيما طبيعة المكون المتقليدى ، فى مرحلة تالية من البحث ، وعلى مستوى آخر عملي ماما ، يصبح مشروعا أن نقوم بدراسة قواعد التأليف نارغيا أو على الحور الموالدى

(diachronic) ، لنكتشف طبيعتها المميزة ونتساءل عن كونها عملية تناول لمكونات تقليدية واستخدام لها فى نص جديد أو خلقاً لوحدات مبدعة من أجل نص جديد . أى أن الدراسة ينبغى أن تتحرك على محورين : المحور التزامى (synchronic) ، حيث تتم دراسة النص وعلاقته بغيره من النصوص دراسة بنيوية تكشف العلاقات الأساسية فى النص وآلية تبنينه ، وتكتنه الدلالات المعميقة للبنية ، والمحور التوالدى ( أو التعاقبي ) حيث تتم دراسة المكونات الأساسية للنص فى شروط تبلورها التاريخى وتطرح الأسئلة المرتبطة بالعلاقة بين الإبداع النمردى والتقليد الحماعى وبالتطور التاريخى للبنى ومكوناتها . وبهذه الطريقة ينتنى التعارض الوهمى الذى أقم فى دراسات فجة ، أو فى أذهان فجة ، بين مفهومى البنية والتاريخ ، على الأقل فى هذا الستوى من تجليهما : مستوى بنى القصيدة والجاهلية » إذا كان قد أصبح لهذا التعبير الآن من الدقة ما يسمح باستخدامه بعد أن كنت قد أشرت فى مكان آخر إلى افتقار صيغة الفرد منه إلى الدقة .

- Y

كان ابن قتيبة أول من نقل لنا تصوراً مبدئياً عن بنية قصيدة المدح بشكل خاص وقد ناقشت هذا التصور فى الموضع الملائم من هذا البحث (٢) ، مقبر حا أننا ما نزال بحاجة إلى أبحاث متقصية متعمقة لتحقيق فهم أفضل للموضوع . وإذا كانت المحاونة المقدمة فى هذا البحث قد استطاعت أن تبرز الطبيعة المعقدة والمتشابكة للشعر الجاهلى على مستوى البنى الأساسية فيه ، فإن حققت ذلك عن طريق تغير منظورى أولا ، وتطوير مهجى متناسق مع هذا للتغيير المنظورى ثانياً . واستكمالا لهذا الإنجاه ، ما يزال ثمة عدد من النقاط الجوهرية للتى تنطلب تأملا جديداً فى الاطار المنظورى والمهجى المتبنى هنا ، وبن هذه النقاط احمال موجود بنى توليدية أولية فى الشعر الجاهلى تمتلك خصائص محددة عكن أن ينتج من استخدامها ، عن طريق حدوث عمليات تحويل أو توسيع أو تطوير جدرية ، من استخدامها ، عن طريق حدوث عمليات تحويل أو توسيع أو تطوير جدرية ، في من البنى المتميزة المتحققة فى نصوص فردية. وتسمح الدراسة المقصية للماذج العديدة التى شكلت أساس البحث الحالى بالقيام بخطوة مبدئية هى اختيار للماذج العديدة الى شكلت أساس البحث الحالى بالقيام بعطوة مدينية هى اختيار للماذج العديدة الى شكلت أساس البحث الحالى بالقيام على قدر منه المقصية المقصية معموعة من الم من طريق حدوث عمليات تحويل أو توسيع أو تطوير جدرية ، معموعة من الم ما مستعدية المتحققة فى نصوص فردية. وتسمح الدراسة المنقصية للماذج العديدة التي قديدة أولية هو نص الموض الحالى بالقيام عملية من الما المي المعاليات

(رقم ٤٩) ، وسأناقش هذا النص من هذا المنظور الدقيق لأغراض محددة ، وأرمز للبنية التوليدية التي يشكلها بـــ (GS 3) لأننى سأميز فيما بعد بنى توليدية أولية أخرى أمنحها رموزاً مطابقة بأرقام مختلفة .

١ - هل تعرف الدار عفا رسمها إلا الأسافي ومبنى المخيم
 ٢ - أعُرفُها دارا لأسمَاء فال حدّى على الخدّين سَحَّ محم
 ٢ - أعُرفُها دارا لأسمَاء فال حدّى على الخدّين سَحَّ محم
 ٣ - اعست خدلاء بعدد سُكانها مُقْفِرةً ما إنْ جا مِن أرم
 ٣ - اعست خدلاء بعدد سُكانها مقفرة ما إنْ جا مِن أرم
 ٤ - إلا مِن العِين تدرَعَى بها كالفارسيّين مَشَوْا في الكُمرم
 ٥ - بَعْددَ جَمِيح قد أراهُم بها لهُم قِبَاب وعليهم نعَم
 ٥ - بَعْدد جَميح قد أراهُم بها من الهُم قُبَاب وعليهم نعَم
 ٣ - فَهَا أَن تُسَلَّى حُبَّها مِن أمَسم
 ٥ - بَعْدد جَميح قد أراهُم بها من الهُم قُبَاب وعليهم نعَم
 ٢ - فَهَا أَن تُسَلَّى حُبَّها مِن أمَسم

٨ - لـم تقْسرإ القيظ جنينا ولا أصرهما تحمل بَهْم الغنم
 ٩ - بَـلْ عَزَبَتْ فى الشَوْل حَتَّى نَوَتْ وَسُوَّغَتْ ذَا حُبُـك كالإَرَم
 ٩ - بَـلْ عَزَبَتْ فى الشَوْل حَتَّى نَوَتْ وَسُوِّغَتْ ذَا حُبُـك كالإَرَم
 ١٠ - تعْدَلُو إذا حُـرَّكَ مِجد أَفِهُما عَدُوُ رَباع مُفْرَد كالزَّلم
 ١١ - كَمَانَهُ نِصْعٌ يَمَـان وبال مَاكُرُع تخْذِيفُ كَلُون الحُمَم
 ١٢ - باتَ بغيْرَب مُعْشِب نَبَتُهُ مُخْتَلِط حُسر بُثُمة بالينم

يتكون النص من ثلاث حركات (١) . الديار الدارسة الخالية فى اللحظة الحاضرة (A) ؛ (٢)، عمران الديار وامتلاؤها بالجماعة فى زمن ماض، (A -) ؛ (٣) الأسى ومغالبة الأسى بالتوحد بالناقة النشيطة والاندفاع فى خشونة الصحراء (A1) .

الزينة بل بمعنى القصيدة من توسيع كل من هذه الحركات وزخرفتها ( لا بمعنى الزينة بل بمعنى التشكيل الفنى لها (٣) ، وهكذا تطور الحركة الأولى ضمن تصور ضدى للوجود ، فالديار دارسة خالية من الحياة البشرية فقط ، لكنها تزخر بحياة من نوع آخر هى الحياة الحيوانية :

« إلا من العـــين تـــرعى بهـــا كالفارسيين مشوا في الكمم »

كما تطور أيضاً من خلال علاقة انفعالية بين الذات والديار تتمثل فى التساؤل : « هل تعرف الدار » والإجابة « أعرفها داراً لأسماء » ثم الإستجابة الزاخرة « فالدمع على الحدين سح سجم » . وكذلك تطور الديار من خلال استثناءات العفاء ، فهى ليست دارسة تماماً ، بل ما تزال بارزة فيها « الأثافى ومبى الحم » وتنشأ ، بهذه التفاصيل ، مفارقة من درجة غير حادة بين صورة العفاء وصورة البقاء ، فما هو باق هو « مبى » والبناء نقيض مطلق الاندثار والعفاء . وتبلغ هذه المفارقة درجة عالية من الحدة حين يتحول خلو الديار إلى خلو نسبى ، أى من الحياة الإنسانية فقط ، و تنمى صورة الحياة الحيوانية، مع ذلك، عن طريق من الحياة الإنسانية المليئة بالعنفو ان، إذ تقارن الأبقار بالفارسيين الذين عشون من الحياة الإنسانية المليئة بالعنفو ان، إذ تقارن الأبقار بالفارسيين الذين عشون من الحياة الإنسانية المليئة بالعنفو ان، إذ تقارن الأبقار والاندار ، عن طريق من الحياة الإنسانية المليئة بالعنفو ان، إذ تقارن الأبقار والفار من عن طريق من الحياة الإنسانية المليئة بالعنفو ان، إذ تقارن الأبقار بالفارسيين الذين عشون من الحياة واعتزاز فى صورة مليئة بزهو الصراع والانتصار «. وتؤدى ه لم الاستثناءات والفارقات دوراً هاماً هو تدمير صورة الحياة الحيوانية، مع ذلك، عن طريق الاستثناءات والفارقات دوراً هاماً هو تدمير صورة الحلاء والاند ثار ، والماح

وتمتلك الديار ، كما هى قائمة هنا ، خصيصة بارزة : هى أنها مطلقة ، أى غير محدودة بزمان معين أو مكان معين ، فهى خالية من أسهاء المواضع خلواً تاماً ، كما أنهاخالية من عنصر زمنى محدد . فهى مكان مطلق وزمان مطلق . هى علاقة بين القبل والمبعد فقط ، أى أنها اكتناه لعملية التغير فى صيغسة مطلقة لحسا .

أما الحركة الثانية فإنها لا توسع أوتزخرف إلا بخلق رموز أماسية قليلة للعمران وللرفاه . والرمز الأول الدال فى هـــذا السياق هو صورة الاجتماع الإنسانى : « بعد جديع ٤ والتحام الحياة وامتلائها وتوحدها ، أما الرمز الثانى

فإنه صورة القباب ، لأن القباب تجسسيدللرسوخ والانتصاب المكانى البارز وللثبـــات .

وهكذا فإن العفاء والاندثار النسبيين فى اللحظة الحاضرة يوضعان نقيضاً للثبات والرسوخ والامتلاء المكانى فى الزمن الماضى ، أما الرمز الآخسر فهو النعم بثرائها النابع من تشابكها الدلالى والتباسها ، إذ تمزج النعمة والثراء والرفاه بالحياة الغنية المتمثلة فى الإبل والجيساد . وهكذا مختار المنص ، لإبراز غى الماضى ، رموزاً تزخر بالحيساة والتوحد وبالثبات والصلابة ، دون تطوير تفاصيل الصورة ، بل بهذه الطريقة اللمحية التى تكاد تكون ضربات ريشة ثرية بالإمحساء .

مقابل هذه الطبيعة اللمحية للحركة الثانية ، حركة انبعاث الماضي ، تأتى الحركة الثالثة ، المجســدة للاستجابة الفردية الراهنة للتجربة كلها ، مديدة موسعة تزخر بتفاصيل وصور وتفريعات للمكون الأساسي (الناقة والاندفاع بها) . لتجعل منها مركز الثقل في النص . والصفة الأولى للناقة هي الشباب ، فهي بازل ، مقابل القدم والاندثار والعفاء التي تطغى على الحركة الأولى، وتبرز الناقة في سياق المتوتر الحاد بين إمكانية السلوى وانتفائها، وسياق انبثاق الحب بحدة ، إذ يتكرر فى كل شطر ، ولا يحل التوتر إطلاقاً بل ينصر ف النص إلى زخرفة الناقة نفسها وتطويرها ، أي أنه يترك الأزمة الداخلية محتدمة ، ليندفع إلى الخارج ، مركز ٱ على تكوينه ، قالباً العملية الأساسية في الحركة الأولى ، التي انجهت من رصد الحارج أولا إلى بلورة الداخل (الدمع ، إمكانية السملوى ، نبى الإمكانية ) . وهكذا تدخل القصيدة جسد العالم الخارجي لتغرق فيه باقية في إطاره دون أن تعود إلى الداخل على الإطلاق . ولهذه الخصيصة أهمية جوهرية في تكوين النص ، فهي تلعب دور نقل محرق التركيز من الداخل ( الانفعالي)، المتوتر ، الحساد، ، المقلق ) إلى الحارج الذي تملك ملامح مناقضة للداخل ، كما سأظهر بعد قليل . وبهذا التطوير تصعد القصيدة التوتر والقلقو التناقضات القانمة فىالذات وتسمح لها بالانحلال في مكونات العالم الخارجي .

تبرز الناقة نقيضاً للسكونية الطاغية على الحركة الأولى، فهي انفجار للحركة والحيوية « ذات هباب » وتبدو توحداً للذكر بالأنثى ، للناقة بالفرس« عرفاً ،جمالية» مقابل الانفصام بين الذكر والأنثى في الحركة الأولى، وتبدو ، إنفعالياً، مليئة بالتفتح للحياة وبالرغبة في الفعل ، نقيضاً لعالم الذات الداخلي ، فهي « لا تشكَّى الســـأم» ، وهي خارجة على الزمنية ، لا تخضع لدورة الحياة التي تجسد فاعاية. الزمن التدمرية كما تتمثل في الجمل - الولادة - الموت . فالناقة لم تحمل جنينا ، بل ما تزال جسداً بكراً مليئة بالعافية والفهم للحيساة ، وتتشابك دلالات القراءة – الحمل بدلالات القراءة – الكتابة بطريقة التباسية حادة إذ أن كلا منهما تجسيد للبتماء والاستمرارية في سياق عبور الزمن ، والناقة خارجة أيضًا على سياق للتدجين والمتغذية والممارسات اليومية ، فهي برية ما تزال تنتمي إلى عالم الطبيعة البكر : « غربت في الشول » محبوكة السنام ، منتصبة كالجبل . وبانتصابها . الجبلي هذا ، تقف الناقة رمزاً للصلابة والثبات والرسوخ ، نقيضاً مطلقاً للطبيعة المؤقتة الهشة للخيام للتي تنصبها القبيلة لتقتلعها بعد زمن لترحل مخلفة وراءها الأطــــلال ، وهكذا تتنامى جزئيات صورة الناقة لتشكل رمزآ طاغيا للخروج على الزمنية - لتجاوز فاعلية للزمن التدميرية ، وهشاشة الحياة الإنسانية - مليئا بالصلابة والانتصاب والقوة « نوت ، ذا حبك، كالارم » . لكن هذه الصلابة والقوة تتوحدان ، في لحظة واحدة ، بحيوية الاندفاع وخفة الحركة ، فهي كالجبل ثباتا وانتصاباً ، لكنها أيضا نقيض الجبل (الراسخ) في تفجر هاحركية واندفاعا . وتزداد التباسية الناقة وجمعها للأضداد حدة إذ توحد فجأة بالسفينة التي تشق الماء ، عن ظريق هذه الصيغة العجيبة ( إذا حرك جدافها ، ثم عن طريق توحيدها محيوان آخر بری وحشی ، تعميقاً لبريتها و وحشيتها ( بعد أن كانت قد وحدت بالحصان وبالحمل المدجنين ) هو الثور الوحشي ، وبهذه السلسلة من الصور المحتشدة بالمفارقة والأضداد، تصبح الناقة انتصاباً هائلًا، رمزاً للتوحد في مقابل المتشت الذي تجسده الأطلال ، والازمنية في مقابل زمنية الوجود الإنساني ، وللثبات والرسوخ في مقابل زوالية المتجمع الإنساني، وللتآ لف بين الذكر والأنبى فى مقابل الانفصال بين للشاعر وأسماء . أى أن الناقة تكون حركة مضادة للهشاشة

والمزوالية والزمنية والتشتت والانفصال ، حركة تستسلم لها القصيدة تماماً ( دون أن تعود إلى سياق الأطلال ) وتشكل نهاية الحط الذى يبدأ باللحظة (A) داخلة في وهم البقـاء والديمومة .

أما التفريع الزخر فى (٤) الذى يوحد الناقة بالثور الوحشى فإنه يشكل وحدة تكوينية غنية بالدلالات . ولعل أخصب هذه الدلالات أن تكون الطبيعة الملتبسة للثور الوحشى الذى ممثل وجوداً فى عالم يسوده التوتر واللايقينية و احمالات الحياة والموت ، فالثور « مفر د » ليس جزءاً من جماعة ، وتفر ده شحن لصور ته بالمهديد، إذ أنه يتم خوفاً وحيطة ونأياً عن مصادر الخطر المتمثلة فى الصيادين ، وهو أيضاً كقدح الميسر ، لكنه ملتبس بالأنصاب ، وقدح الميسر تجسيد للمقارنة فى الحياة ، لاحمال الربح والخسارة ، للانشحان بالغيب والحبهول ، ولذلك ستختتم صورة الثور بالفعل « بات يغيب » فى مكان « معشب مختلط » ملى فيزيائياً ، فهو « نصع عانى » نتى اللون ، مقترن باليمن ، لكنه ، فى الأكر ع ، أداة الركض ووسيلة النجاة والحياة ، منقط مختلط اللون ، في المياه الأكر ع ، أداة الركض ووسيلة النجاة والحياة ، منقط مختلط اللون ، متر باليمن ، فى الأكر ع ، أداة الركض ووسيلة المياة الموت ، منقط مختلط اللون ، عنز باليمن ، لكنه ، فى الأكر ع ، أداة الركض ووسيلة المعاة والحياة ، منقط مختلط اللون ، عنو معشب غلباض

واللفظة المستخدمة لوصف الأكرع هى ذاتها لفظة ملتبسة : هل هى تخنيف أم تخييف ؟ ، وما هو التخنيف بالضبط وما هو التخييف بالضبط ( الخوف ، الإخافة ! ) ثم هذا اللون الذى يوصف ( بالحمم ) مازجاً ، فى لحظة باهرة ، بين اللون والاندفاع والتفجر وحمى الموت أو المرض . وفى النهاية يدخل الثور ، بياضه الباهر ، عالم الليل ، عالم الغياب والتهديد والاستكانة و الأمان فى آن واحد ، وهو يدخل هذا العالم فى « غيب » ملىء بالإحمالات، يحفه المجهول و غموض المحر، وفى موضع هو رمز اسمى لضدية الوجود الإنسانى ، فهو مصدر الحيساة ، العشب والماء والراحة والظل والعذوبة ليله بعد بحث مضن فى الصحارى الحافة ، فى قيظ النهار ، لكنه ، فى اللحظة نفسها ، مكمن خطر الموت ، إذ فيه يكمن الميادون باحثين عن طر ائدهم التى لا بد أن ترد نبع الحياة — الموت ، وتكمن حيوانات أخرى قد تكون أشد خطراً تصار ع من أجل هذا النبع العجيب للحياة

الرؤى المقنعة ٤١٧

/ الموت . وتتعمق هذه الطبيعة الضدية للمكان بالصفة « مختلط » وبنوعى النبات الغريبين اللذين يسميان « حربث »و « يتم » الأول متداخل الأصوات متنافرها ؛ خشن ، ناعم ، والثانى ناعم الوقع متجانس الأصوات ، الأول رباعى والثانى ثلاثى ، الأول مضموم الأصوات « حُرُبُثُ » والثانى مفتوحاً « يتنم » ، والأول يرتبط بإيقاعات الحركة « حربث » « حرث » والتهديد والصراع « حرب » والثانى بالسكونية والوداعة والأمان » يتم « لم يتم – النوم » .

وتنتهى القصيدة فى هذه اللحظة المحتشدة بالاحمالات ، دون أن تحسم مصبر الشور ، كما أنها لم تكن قد حسمت التوتر القائم فى الذات بين إمكانية السلوى و انتفائها ، و هكذا يصبحالعالم الحارجى ، بثوره الوحشى و ناقته المتحدة بالثور ، عالماً من القلق والتوتر المعلقين دون حسم امتدادا للعالم الداخلى المنشحن بهذاالقلق و هذا الثوتر عينهما دون حسم أيضاً . وذلك بالضبط هوما ينعكس فى الطبيعة الاحمالية للناقة ، فى توتر ها بين صور الفرس ، و الحمل و الثور الوحشى ... ، و عدوها فى هذا الفضاء الرحب الذى لا تحده حدود ، منطلقة من ذلك الفضاء المحدود ( الأطلال ) المحاط فى النص بحدود مقيدة هى حدود مضارب الحماعة فى الواقع الحارجى ، و حدود المقطع الشعرى المحدد فى النص نفسه ...

-- £

هكذا تتحرك القصيدة بين قطبين : الذات / الآخر / للعالم الحارجى ، الفناء / البقاء (رغم إمكانية الموت) ، الاندثار الفيزيائى / الزخم الفيزيائى والقوة ، المقيد / المطلق ، الذكر الباكى / الذكر المتفجر حياة ثم ، فى أبلخ أنائية وأفصحها ، الحفاف ( الأطلال) / الماء والعشب (معشب نبته ) ، والداخل / الحارج . أى أن القصيدة تتحول إلى فعل تحرير وانعتاق وإبداع للخصب فى عالم آخر هو عالم النص ، تقف جميعاً نقيضاً للانحباس وواقع الموت والحفاف فى عالم آخر هو عالم النص ، تقف جميعاً نقيضاً للانحباس وواقع الموت والحفاف فى عالم معاين هو عالم الطلل . ويتم ذلك كله عن طريق تشكيل الحركة المضادة فى عالم معاين هو الم الطلل . ويتم ذلك كله عن طريق تشكيل الحركة المضادة من التفجر ات الصورية الرمزيةاتي تعج بالحركة والاندفاع والاختر اق وغبطة من التفجر ات الصورية الرمزيةاتي تعج بالحركة والاندفاع والاختر اق وغبطة الحيوية المنطلقة خارج حدود المكان .

ثمة بعد أخبر لنص المرقش ، البنية التوليدية (GS 3) ، ينبغى أن يبلور . لقد بدأ النص تجسيداً حاداً لفاعلية الزمن ، فاعلية عبور المواسم وانقلابها ، محيث تنتج اللحظة الحاضرة التى يفصح عنها الفعل « عفا » الذى تتز اوج فيه عملية التغبر باللحظة الراهنة ، لكن النص استمر يتحرك فى الزمن ليكثف عملية التغبر فى الفعل « أمست » و الظرف « بعد » ثم فى رصد اللحظة الحاضرة نفسها بلغة التغبر التى عملها الفعل الماضى « ترعى » ( تترعى ) و « مشوا » بدلا من « يمشون » ، وفى عودة الظرف « بعد » ثم فى رصد اللحظة الحاضرة نفسها النسيج المكون للنص هو نسيج زمى ، تتحاور فيه فاعلية التغيير والتحول باتجاء سح » ، « ما أن بها من إرم » ، « تترعى » ، « فم قباب وعليم نعم » – صيغة حاضرة مع أنها ذات دلانة على الماضى .

بيد أن فاعلية الزمن تكتسب تجسيدها الأساسي لا في صور زمنية فقط ، بل في لغة المكان . ومن الشيق جداً أن المقدم في النص هو المكان لا الزمان : « الدار عفا رسمها » . وتتنامى التفاصيل المكانية لتطغى على النص ، «الدار . . رسمها ». «الاثافي ومبنى الحيم »، «داراً »، «خلاء »، « مقفوة » « مها» « لهم قباب »، لكنها تظل وجوداً غارقا في سياق الزمان ، ولا تنفصل عنه إطلاقا ، فجميع الإشار ات المكانية تبرز في لحة التغير الزمان . بيد أن الدال في النص هو أن المكان ، كما كنت قد أشرت ، عائم نسبيا ، لا جغر افي على مستوى الواقع ، أي أنه غير محدد بأسهاء مو اضع معينة . و هكذا يمكن القول أن المكان هو أيضا حركة في الزمان فقط ، قابل للانتهاء إلى أي لحظة زمانية .

ومقابل هذا الوجود الباهر للمكان فى الحركة الأولى والثانية ، فإن الحركة الثالثة تشهد تقلصا للمكان وما يكاد يكون إمحاء له ، كما تشهد فى اللحظة نفسها ضموراً للزمان على مستوى نجليه فى فعل التغير . تصبح الأفعال حاضرة بشكل طاغ ، وينعدم التغير نسبياً حتى نهايةالنص إذبيرز الثور الوحشى فى « بات بغيب » ،

وحين يبرز فعل التغير فإنه يأتى فى الماضى مجســداً حركة ثنام واكتمال لخلق الناقة :

بـــل غرّبت في الشول حتى نـــوت وسوغــت ذاحبك كـــالأرم

أى أن فعل المتغير هنا يكون مناقضا تماماً لحركة المتغير فى الأطلال : الأول حركة نماء اكتناز وتجمع والشانى حركة اندثار وعفاء وتشتت . وحين يبرز المكان، فإنه يتعجلى فى صور الصلابة والرسوخ (كالأرم) أو لغموض المصير (غيب معشب بنته) ، من هذا المنظور ، يبدو المكان بعداً من أبعاد وعى الإنسان للزمان ولطبيعة للضدية . فالزمن هو فاعلية إبداع الخصب وتدمير الخصب ، فاعلية التوحيد والتشتيت ، وفاعلية الأمان والتهديد . والمكان ، فى وجوده الفعلى ، ليس إلا مجلى لتجسد فاعلية الزمن ، فهو يبدو فى تلك الصور التى تبرز هـده الفاعلية فقط ولا يكتسب خصائص مستقلة عن الحصائص التى تنتجها هـده الفاعلية .

····· "(

حين نتتبع تحولات البنية التوليدية (GS 3) في نصوص أخرى قد تظهر نتائج بأهرة تماماً ، لكننى سأكتنى الآن بنقطة واحدة ترتبط بالسياق الحاضر ، هى علاقة الزمان بالمكان ، مؤجــلا الدراسة المتقصية إلى مرحلة مقبلة من العمل.

يبدو وبجلاء ، فى نصوص لامرىء القيس ولبيد أو طرفة ، مشلا ، أن علاقة الزمان بالمكان تتشكل محكومة بدرجة التركيز على الزمان أولا وحدة الانفعال الذى يتخلل النص ثانياً (٥) . فحبن توسع البنية النوليدية ليزخر ف الزمان ويطور ، ولترصد حركة عبوره التدميرية بدرجة أكبر من التفصيل ، وحبن يصدر النص عن بؤرة انفعالية حادة ، فإن المكان يصبح محرقاً للتركيز باهراً . ويتخذ هذا التركيز شكل حفر للمكان فى الذاكرة وفى الواقع عن طريق إبراز ملامح وتفاصيل دقيقة فيه وعن طريق أسهاء المواضع وتكثيرها فى النص ، أى عن طريق نقل المكان من وجوده العائم إلى جغرافية تخيلية / واتعية حادة أى عن طريق نقل المكان من وجوده العائم إلى جغرافية تخيلية / واتعية حادة البروز والتضاريس . وبين الأمثلة المتميزة على هذا الهوس بالمكان وتحديده

وتأطيره ومنحه درجة عالية جداً من الثبات والبروز شعر بشر بن أبى خازم الذى يستحق تحليلا دقيقاً فى السياق الحاضر ، لكنى سأكتنى بالإشارة إليه الآن دون متابعة .

فى ضوء الأطروحة المقدمة هنا ، يبدو الولع بالمكان وتأطير ، وإبراز حدوده تجسيداً لهاجس مواجهة الزمن وفاعليته التدميرية التى تعفو وتمحو وتلغى . ويتبلور هذا الهاجس فى النص فى خلق نقيض للاندثار والامحاء محدث توازنا مضاداً لفاعلية الزمن عن طريق الإبراز الناصع للمكان فى حلة من الثبات والصلابة والدءومة والوجود الحغرافى الذى يعجز الزمن عن إلغائه لأنه صلب ، أولا ، ولأنه مرتبط بالإنسان ، ثانياً ( بقبيلة محددة أو امرأة محددة ) . أى أن هذا الهاجسي تجلى فى تثبيت المكان كحركة مقاومة لمحوه وإلغائه من قبل الزمن العابر المدمر . ويرتبط هذا التثبيت بظاهرة أخرى كنت قد ناقشتها سابقاً وأسميتها « خلق الثوابت » . ويستحق الأمر شيئاً من المتابعة هنا من أجل ربط خلق جغرافية الثبات المكانى المحددة بحلق الثوابت ؟ . في ما من الغائر المادم . ويرتبط فقرة مستقلة فى مرحلة تالية من العامر ، وقد أفرد لذلك

- V

فى الدراسة المقدمة هنا للبنية التوليدية تأكيد حاسم على طبيعة المكونات الدلالية التي تصنع كل حركة من الحركات ، وعلى المساحة التي تحتلها الحركة ، وعلى العلاقات التي تنشأ بين كل حركة والحركات الأخرى المكونة للبنية ، وعلى الترتيب الذي تتموضع فيه الحركات ، ثم على تنامى الزمن فى الحركات وخلال البنية المتشكلة كلها وعلاقة الزمان بالمكان على مختلف مستويات البنية ، وإنه ان الأهمية بقدر كبير أن يستمر التأكيد على هذه العناصر حين تتوصع البنية وتمند أو تتطور ، أي حين نواجه نصاً تكون بنيته أكثر تعقيداً واتساعاً وتنامياً من البنية التوليدية الحالية ، وإذا احتفظنا بهذا المنظور التحليلي فى قراءتنا للشعر الجاهلى فإننا سنكون أكثر قدرة على النفاذ إلى جوهر آلية تكوين النص فيه وديناميكية (حيوية ) نموه الداخلي ، والرؤيا التي يفيض منها وبجسدها ، وسيسمح الما ذلك برؤية النص الداخلي ، والرؤيا التي يفيض منها وبجسدها ، وسيسمح الما ذلك برؤية النص الشعري رؤية طرية ، مكتشفة ، متسائلة ، لا يكهمها تواكم القراءات الغوية

أو تكدس المنظورات التي يعاين منها كل نص بوصفه تكراراً آخر في للزمان والمكان لمعطيات تقليدية جامدة . كما أننا في الوقت نفسه ، وعلى الطرف الآخر من المعادلة ، سنكون قادرين على نزع القداسة التي يحملها الشكل حين يتحول إلى مكون طقسى ، وتدمير السلطة التي ممارسها في كل معاينة له . ذلك أن كل تنام ضمن البنية التوليدية أو كل طوير لها أو كل زخرفة لها ( بالمعنى المحدد سابقاً ) سيعتبر ، من هذا المنظور الجديد ، مكوناً دالا وآلية تجسيد ارؤية متميزة . وبهذا المعنى فإن نصاً « آخر » لا يمكن أن يكون نصاً مكرراً لمجموعة من التقاليد إلا إذا كان ثمة تطابق عال أو كلى بينه وبين البنية التوليدية المدروسة هنا أو بنية توليدية أخرى قد نختار أن نتخذها منطلقا للدراسة . وضمن هـذه المعطيات النظرية الجديدة . يمكن أن يدرس الآن نصان جديدان دراسة لمحية لاكتشاف آلية تشكل البنية فيهما وعلاقتها بالبنية التوليدية . وسأختار لهذا الغرض نصــاً للمرقش الأصغر (٦) وآخر لعبدة بن الطبيب يمثلان درجتين عاليتين جداً من توسيع البنية وزخرفة شرائحها ، لكننى لن أثبت دراستى للأول هنا لأنبى أناقشه فی سیاق آخر (۷) .

أكتفى بالإشارة إليه . أما نص عبدة فستم مناقشته الآن .

## عبدة بن الطبيب

 ١ - هلْ حَبْلُ خولةٌ بَعْد الهجْر موصولُ ٢ - حلتْ خُوَيْلَةُ فى دار مُجَــاورةً ٣ - يُقارعُون رَوُوسَ الْعُجْم ضَاحِيَــةً ٤ - فخامَر القلب من ترجيع ذِكْرَتِها ٥ – رَشَّ كَرْسَ أَخْيَ الْحُمَّى إِذَا غَبَرْتُ ٢ - وللأحبَّة أيَّ-امُ تذكَّ-رُها ٧ - إنَّ التي ضربت منَّا مُهاجــــرَّة

أم أنت عنها بعيدُ الدَّار مشغولُ أهل المدَائِن فيها الدِّيكُ والفيلُ منهم فوارش لا عُزْلٌ ولا ميلُ رَشٌ لطيفٌ ورهْنُ منك مكْبُولُ يوماً تَأْوَبُهُ منهـا عَقَابِيــــلُ وليلنُّوى قبل يوم البين تأويلُ بِكُوفةِ الجُنْدِ غالتْ ودُمَّا غُولُ

۸ - فعدً عنها ولا تشبغلْك عن عَمَــل إِنَّ الصَّبابَة بعد الشَّيْب تضْليلُ ٩ ـ بجَسْرة كعَسلاة القبن دوسُسرَة ١٠ - عنس تشير بقنوان إذا زُجرت ١١ - قروًاء مَقْدُوفة بالنَّحْض يشْعُفُها ١٢ - وما يزالُ لها شاًوٌ يُوَقَّــــرُه ١٣ \_ إذا تجاهد سير القوم في شـرك ١٤ - نهْج ترى حَولَهُ بيْضُ القطا قُبْضاً ١٥ - حسواجل مُلئست زيتساً مُجَرَّدةً ١٦ - وقلَّ ما في أساقي القوم فانْجَرَدُوا -١٧ – وَالعِيشُ تُدْلِكُ دَلْكُسا عن ذخائِرِها ١٨ - ومُ-زُجياتٍ بأَكْسوار مُحَمَّلة

١٩ - تهدى الرِّكاب مَلُوفٌ غَيْرُ غافلة

٢٠ - رغشاء تنهضُ بالذَّفرري أُوَاكَبَةُ

٢١ - عَيْهِمَةً يَنْتَحَى في الأَرْضِ مُنْسَمُّهَا

۲۲ ـ تخـدى به قدمـاً طورًا وترجعه

٢٣ - ترى الْحَصَى مُشْفترا عن مَناسمها

٢٤ – كَأَنَّها يومَ وَرَد القوم خــامسَةً

٢٥ - مُجتابٌ نصْع جَدِيد فوْق نُقْبَمَسه

٢٦ - مُسَعْمُ الوَجْهِ في أَرْساغه خـــــدَمُ

فيها على الأين إرقال وتبغيل من خصبة بَقيَتُ فيها شماليلُ فرطً المرّاح إذا كلَّ المراسيلُ محرّفٌ من سيور الغرف مجدولُ كَأَنَّهُ شَطَبٌ بِالسَّرْوِ مَرْمُولُ كَأَنَّسه بِالأَفَاحِيصِ الْعُوَاجِيلُ ليست عليهن من خُوص سواجيل وفى الأَدَاوَى بِقَيَّاتٌ صَـالاصِيلُ يَنْحَزْن مِن بِين محجون ومركُول شوارُهُنَّ خلال القوم محمولُ إذا توقَّدَت الْحزَّانُ والميـــلُ في مرفقيها عن اللَّفَين تفتيل كما انْتحى في أديم الصَّرْف إزْميل فُحَدُّهُ من ولاف القبض مُفلُولُ كما تُجلْجلُ بالوَغْل الغرابيلُ مسافر أَشْعَبُ الرَّوْقِين مَكْحُولُ وللقوائيم من خسال سراويل وفوق ذاك إلى الكعبين تحجيلُ 224

| ٤٧ ــ أورْدِنْهُ القوم قد ران النَّعاسُ بهم فقُلْتُ إِذْ نهلُوا من جَمَّه : قيلُوا<br>٤٨ ــ حَدَّ الظهيرة حتَّى ترْحَلُوا أُصُــلاً إِنَّ السَّقاءَ لــهُ رَمَّ وتبلَيـــلُ<br>٤٩ ــ لمَّا وردْنا رفعنا ظــلَّ أَرْدِيَـــةِ وفار باللَّحْم للقوم المراجيــلُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۲۷ – باک–رَمُ قــانصٌ يسْعَـى بأَكْلُبهِ كَأَنَّهُ مِن صِلاءِ الشَّمس مَملُولُ<br>۲۸ – يأوى إلى سَلْفع شعْثاءَ عــاريَــة فى حِجرها توْلَبٌ كالقرْدِ مَهْزُولُ<br>۲۹ – يُشْلى ضوارى انْسباهاً مُجَــوَّعَــةً فليسمنها إذا أُمْكِنَّ تهْلِيــلُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>٥٠ – وردا واشقر لم يُنهنه طابخُه ما غير الغلى مِنه فهو ماً كُول</li> <li>١٥ – تُمَت قَمْنا إلى جُرد مُسَوَّمة أعرافه تَ لأَيْدِينا مناديسل</li> <li>١٥ – تُمَت قَمْنا إلى جُرد مُسَوَّمة أعرافه مَن لأَيْدِينا مناديسل</li> <li>١٢ – ثم ارتحلنا على عيس مُخستة في يُزْجى رواكعها مرْن وتنعيسل</li> <li>١٢ – بم ارتحلنا على عيس مُخستة منها حقائب رُكْران ومعددول</li> <li>١٢ – بدلك من بالماء فى وُفْسر مخرَبة منها حقائب رُكْران ومعددول</li> <li>١٢ – بدلجو فواضل رب ميبه حسن وكل خير . لديه فهو مقبُسول</li> <li>١٢ – والمرء ساع لأمر ليس بُدرك من والعيش شية فواف وتنعيسل</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <ul> <li>٣٠ - يَتْبَعْنُ أَشْعَتْ كَالسَّرْحان مُنْصلِتاً لَهُ عليهنَّ قِيدً الرُّمْح تمسهي-لُ</li> <li>٣١ - فضمَّهُنَّ قليلاً ثمَّ هـاج بما مُسْفَعٌ با ذانيها شينٌ وَتَنْكِيـلُ</li> <li>٣٢ - فاسْتَثْبَت الرَّوْعُ فى إِنْسان صادِقة لَم تجر من رمد فيها الملامِيلُ</li> <li>٣٢ - انصاع وانْصحن يَهْمُو كُلُّها سَدِكُ كَأَنَّهَنَّ من الضُّمْ المَزاجيلُ</li> <li>٣٣ - انصاع وانْصحن يَهْمُو كُلُّها سَدِكُ كَأَنَّهَنَ من الضُّمْ المَزاجيلُ</li> <li>٣٣ - فاهْتزَ يَنْفُضُ مدْرِيَيْن قد عَتْقــا</li> <li>٣٣ - انصاع وانْصحن يَهْمُو كُلُّها سَدِكُ كَأَنَّهَنَ من الضُّمْر المَزاجيلُ</li> <li>٣٣ - فاهْتزَ يَنْفُضُ مدْرِيَيْن قد عَتْقـا مُحاوضٌ غمَرَات الموت مخْدُولُ</li> <li>٣٣ - مروْى شبيهن مكْرُوباً كَعُوبُهُما فى الجَنْبِتين وفى الأَطْراف تَلْعِيدِلُ</li> <li>٣٣ - كلاهما يَبْتَغِي نَهْكَ القِتِال بِـــهِ إِنْ السَّلاح غداة الرَّوْع محمولُ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١٦ - والمرح على يرد بيس بيلو عسد وربيس على وإحسان رسين المحسافيل من مع ومربول على مع وربول على مع مع وربول المحسوني في معفر تسرى اللهاب عليه فهو وربول معن مع مع معن المحسوني المحسوبي المحسوني المحسوني المحسوني المحسوني المحسوني المحسوني المحسوني المحسوبي المحس | <ul> <li>٣٧ - يُخالِسُ الطَّعْن إيشاغاً على دَهش بسلْهب مِنْخُهُ فى النَّبان مَمطُولُ</li> <li>٣٨ - حتَّى إذا مَضَّ طعْناً فى جَواشِنِها وروقُهُ من دَم الأَجْواف مَعْلُولُ</li> <li>٣٩ - ولَتَى وَصُرَّعْن فى حَيْثُ التبسن به مُضرَّجات بالجسراح ومَقْتُسولُ</li> <li>٣٩ - ولَتَى وَصُرَّعْن فى حَيْثُ التبسن به مُضرَّجات بالجسراح ومَقْتُسولُ</li> <li>٣٩ - ولَتَى وَصُرَّعْن فى حَيْثُ التبسن به مُضرَّجات بالجسراح ومَقْتُسولُ</li> <li>٣٩ - ولَتَى وَصُرَّعْن فى حَيْثُ التبسن به مُضرَّجات بالجسراح ومَقْتُسولُ</li> <li>٣٩ - ولَتَى وَصُرَّعْن فى حَيْثُ التبسن به مُضرَّجات بالجسراح ومَقْتُسولُ</li> <li>٣٤ - مُستقبل الرَّيح بهفو وهو مُبترك لسائهُ عن شمال التَّبل معدلولُ</li> <li>٢٤ - مُستقبل الرَّيح بهفو وهو مُبترك لسائهُ عن شمال التَّبل معدلولُ</li> <li>٢٢ - مُردَّفات على اطرافَ مُانيسة فى أرْبع مَسْهُنَ الأَرْض تحليسلُ</li> <li>٣٤ - مُردَّفات على اطرافَ مُانيسة فى أَرْبع مَسْهُون العُجايات التَّسآليل المُعرف معدولُ</li> <li>٣٤ - مُردَّفات على اطرافَ مِانيسة فَقْرَبْحُهُ مِنْ وَضَرَّعُهُ مِنْ وَعْن مَعْدَولُ فَقْرَعْهُ مِنْ وَعَانيسة فَقْرَبْحُهُ مِنْهُ وَاللَهُ مَن مُعْدَل مَعْدَل مَعْدَولُ معدول معدول معنا في معدول معنول معدول معلول معدول معرول معلي معلول معدول معرول معدول م</li></ul> |
| مَنْ مَعْدَمَةٍ مَعْدَمَةً مَنْ مَعْدَمَةً مَنْ مَعْدَةً مَعْمَةً مَعْمَةً مَعْمَةً مَعْمَةً مَعْمَةً مَعْمَةً مُعْمَةً مَعْمَةً مُعْمَةً مُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٤٢ – كَنْتُهُ فى دِلاء القوم إِذْ نَهُ زُوا حَمَّ على وَدَكَ فى القدر مَجَمُولُ<br>٤٢٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

.

٢٧ - إِذْ انْسُرَف اللَّيكُ يِلْعُوبِعض أُسْرِتِه لدَى الصَّباح وهم قومٌ مَعَازِيلُ ۲۸ – إلى التِّجار فسأعداني بلذَّتسه رخْوَ الإِزار كَصَدْر السَّيْف مَشْمُول ٦٩ - خِرِقٌ يَجدُّ إِذَا مَا الْأَمْرُ جَدَّ بِهِ مُخالِطُ. اللَّهُو واللَّذات ضِلِّيسلُ ۷۰ - حتَّى اتَّكَأَنا علىفُرش يُزيِّنُهـــا مِن جَيِّدِ الرَّقْم أَزْوَاجٌ تهاويلُ ٧١ - فيها الدَّجاجُ وفيها الأَسْدُمُخْدِرةً مِنْ كُلِّ شَيء يُرَى فيها تمَانِيلُ ٧٢ – في كعْبَة شادهـا بــان وزيَّنها فيها ذُبُالٌ يُضي اللَّيسل مفْتُولُ ٧٣ - لنا أصِيضٌ كجذُم الحَوْضِ هدَّمهُ وطْ مُ العِراك ، لدَيْهِ الزِّقُّ مَغْلُولُ ٧٤ – والكُسوبُ أَزْهُرُ مَعْصُوبٌ بِقُلْتِهِ فحوق السِبَّاع مِن الرَّيحَان إكليلُ ٧٥ - مُبَرَدُ بمـزاج المـاء بينهمـا حُبٌ كَجَسُورْ حِمار الوحش مبْزُولُ ٧٦ – والكُوبُ ملآنُ طـاف فوْقَهُ زَبَدً وطابقُ الكَبْشِ في السَّفُود مَخْلُولُ ٧٧ - يسعى به منصف عجلان منتطق

- λ

يمثل نص عبدة إحدى ذرى توسيع البنية التوليدية وزخرفة كل شريحة من شرائحها بحيث تصبح نموذجاً مكتملا تقريباً ، ورغم هذا التقصى الدقيق فإن البنية التوليدية تظل تتبطن النص بأ كمله دون أن تنحرف أو تتطور جذرياً أو

تتغير . وتستحق كل حركة من الحركات المكونة لنص عبدة تحليلا دقيقاً لأنها ، كما أشرت ، تشكل نموذجاً فنياً مستفيضاً . بيد أننى سأحصر الدراسة فى غرضها الأساسى وهو تتبع البنية التوليدية و تجليها فى نص يتنامى ويتعقد مكانياً وزمانياً .

يبدأ النص بحركة توتر حادة بين الشاعر والحبيبة (خولة) وبرمم الانفصال المكانى القائم بينهما، وتجاوز الذاكرة لهذا الانفصال، وأسر العشق الذي يتجاوز الانفصال فعلا بارتهان قلب العاشق لدى المعتوقة (البيت ٤)، وتتم حركة الانفصال / الاتصال فى سياق من الصراع الأشمل، صراع العرب والعجم، ومن القتل والدمار . ولهذه الحقيقة أهمية جذرية فى تنامى النص فى شرائحه التالية . ويبلغ تصوير الرعشة الداخلية للشوق ، والتوتر الحاد فى الذات ، درجة من الاكتال والرهافة نادرة فى الشعر الحاهلى كله ، فالرس الذى يملأ النفس رس كالحمى له أوجاعه وله عقابيله ، وللنوى علامات منذرة توجع القلب حتى قبل أن محل الذوى ، وقسوة رحيل الحبيبة تتجلى فى فعلين باهرين ، « ضربت » بيتا كأن نصبها لحيمتها النائية يصبح ضرباً حاد الوقع على الذات و « غالت ودها غول "- الذى يطغى على العلاقة كلها بشبح غولى يلتهم كل شىء .

هكذا تتشكل الشريحة الأولى فى سياق المضرب والاغتيال والافتراس والغولية والمتوتر الحاد والقتال وضرب الأعناق ، وتبلغ بذلك مستوى من الحدة يقارب المستوى الاحتدامى (الدرامى).

ومن هنا لا يمكن للحركة المضادة ، كى تحقق الانعناق من هذه الاحتدامية الداخلية ، أن تتم إلا فى إطار يبلغ من الحدة والانفعالية والضخامة مستوى يعادل، أو محقق توازنا مضاداً مع الشرمة الأولى . وبالفعل تأنى الشرمة الثانية ، الاندفاع على المناقة إلى جسد العالم الخارجي الحشن الهادر ، لتحتل ثلاثة أضعاف الشرعة الأولى ثم تنفتح على صورة منضوية تحتل مساحة معادلة تماماً للقسم الأولمن الشرعة الثانية ، كما تأتى متفجرة منذ لحظتها الأولى بذرى من الحيوية والحركة والقوة والصلابة والتناغم بن المكونات الجزئية لها .

فالناقة و جسرة كقلاة العين دوسرة فيها على الأين إرقال وتبغيل عنس تشير بقنوان إذا زجرت من خصبة بقيت فيها شماليل

قرواء مقذوفة بالنحض يشفعها فرط المراح إذا كل المراسيل أى أنها مثل أعلى للتكامل والتناسق فى جسدها وحركتها ، ونقيض مباشر للانفصال والتفتت والهشاشة التى طغت على الحركة الأولى . وتتم حركة الناقة فى سياق يزدحم بالصورة الباهرة فى حركيتها وحدة اندفاعها، كأن القصيدة تجرى فى إيقاع متدافع لاهت لا بهدأ :

> « وقل مافى أساقى المقوم فانجردوا والعيس تدلك دلكا عن ذخائرها ومزجيات بأكوار محمسلة تهدى الركاب سلوف غير غافلة رعشاء تنهض بالذفرى مواكبه عيمة ينتحى فى الأرض منسمها تحذى به قدماً طوراً وترجعه ترى الحصى مشفتراً عن مناسمها كأنها يوم ورد القوم خامسة

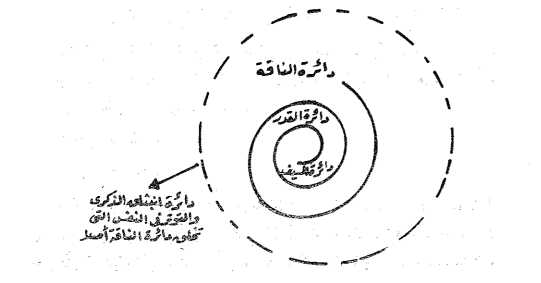
وفى الأداوى بقيات صلاصيل ينحزن من بين محجون ومدكول شوارهن خلال القوم محمول إذا توقدت الحزان والميسل فى مرفقيها عن الدفتين تفتيسل كما انتحى في أديم الصرف أزميل فحدة من ولاف القبض مفلول كما تجليجل بالوغل الغر ابيسل مسافر أشعب الروقين مكحول »

ويصل تفجر اندفاع الناقة والحدة الجسدية والمادية التي مخلقها درجة من الكثافة والشدة تندر أمثلتها في الشعر الجاهلي. ويقف هذا التفجر معادلا موازناً ومضاداً لتفجر القلق والتوتر في الذات كما تجسد في الحركة الأولى ، وتتحول حمى الرس في العروق وعقابيلها إلى حمى التفجر الحركي في جسد الناقة وفي الطبيعة . ويمكن أن تبلور هذه الفكرة باستخدام مفهوم إليوت للمعادل الموضوعي ذلك أن صورة الناقة المندفعة المتفجرة عنيفة الاحتكاك بالأرض والحجر والشوك تصبح معادلا موضوعياً للانفعال الهائيج المتفجر في العروق قادراً على احتوائه في رموز خارجية ناصعة ، ولا يكتني النص بهذه الدرجة من التفجر ، كأنه امتوفى عن طريق اللغة المباشرة كل ما يستطيع أن نجلفه من أبعاد انفجارية ، فلياجأ الآن إلى لغة الصورة الشعرية ، إلى اللغة الإشارية التضمينية ، ليفتح صورة الناقة على صورة ثور وحشى (٨) في أوضاع تبلغ بالتفجر الحركي والقلق والتوتر الداخلين

إحدى اسمى الذرى التي أعرفها فى الشعر الحاهلى، كأن الهيجان الانفعالى فى الذات لم يستنفذ ويصل قر اره بعد ، هكذا تقارن الناقة بالثور :

<sup>4</sup> كأنها يوم ورد القوم خامسة مسافر أشعب الروقين مكمحول » وفور عقد المقارنة تنفجر الحركة فالثور يبرز «مسافراً» ، كما ينفجر حس الموت والصراع فى « أشعب الروقين » ونى الورود « الحامس » الذى يرفع درجة التوتر والتهديد إلى أسمى ما يمكن أن تصل إليه .

تشغل شرعة الثور الوحشى مسافة معادلة للمساحة التي تشغلها صورة الناقة الأساسية (١٦ بيتاً للثور و ١٦ بيتاً للناقة ) قبل أن تنفتح صورة الثور نفسه على صورة السيف المسلول فتحتل خمسة أبيات أخرى . وبعمليات الفتح المستمرة للنص يكتسب النص بنية دائرية (ستبرز فيما بعد في بنية الكتابة السردية العربية بكل أشكالها ، خصوصاً في كليلة ودمنة وألف ليلة وليلة . (٩) لها للشكل :



و ممتلك الثور الحصائص الحركية التفجرية التى امتلكتها الناقة ، لكن بعداً جديداً ، كان ما يزال ضمنياً فى صورة الناقة ، يتبلور فيه وينجلى ، هو بعد : الصراع والقتال والتهديد الذى كان أصلا سياق انبثاق تذكر الحبيبة وعلاقة التوتر بينها وبين الشاعر . ويبرز هذا البعد بسرعة بارقة فى الثور فى صورة القرنين

الموحية أولا ثم فى مباكرة الصياد له بعد بيتين فقط من ظهوره فى النص مندفعاً فى جريه كأنه مطارد وقبل أن يطارد فعلا . ويبدو الصياد نفسه أيضاً فى ذروة من الحدة والحسية والتفجر فهو " من صلاء الشمس مملول " ، وفى سياق الصراع الحساد ، فهو يأوى إلى زوجة جريئة بذيئة كأن ولدها توالب مهزول مجاس فى حجرها . هكذا يبرز طر فا الصراع الذى سيتلو (الثور والصياد) فى حالات ذروية فى حدتها : الأول محارب حاد القرنين برقى التفجر والحركة ، والثانى فى قمة من الجوع والحرمان تنهزه فتدفعه زوجة سلفع وصورة ولد مهزول لا بد أن يغذى ليحيا، وهو مسلح فى الوقت نفسه بأكلبه الضوارى المجوعة التى يستحيل الفرار منها . وعمد النص لمشهد قتال رهيب تهايته الموت دون أدنى شك ولا مكان فيه للتوسط ، كأن شبحاً غولياً يطغى عليه كما طغى على علاقة الشاعر بخولة . وحين تنقدح شرارة المحركة فإنها تأتى فعلا رهيبة ضارية لأنها تنبئتى من صراع الحياة فى خضم نحرات الموتاقي تفيض في الثور «المغلي ولا مكان الحياة في خلتها الماركة فإنها تأتى فعلا رهيبة ضارية لأنها تنبئتى من صراع فيه للتوسط ، كأن شبحاً غولياً يطغى عليه كما طغى على علاقة الشاعر بخولة . وحين تنقدح شرارة المحركة فإنها تأتى فعلا رهيبة ضارية لأنها تنبئتى من صراع الحياة فى خضم نحرات الموتاقي تفيض في ويله ولا وي أنهما وسياء ولانها و

« فاهتز ينفض مدريين قد عتقا مخاوض عمرات الموت محمددول »

« حتى إذا مض طعنـــا . .

ولی وصرعن . . .

لكن الثور لا يهدأ ، بل يندفع فى حركة النجاء كأنه سيف مسلول مصقول مجلو ، وتعلق صورة الثور فى اندفاعه الهائل فى فضاء القصيدة دون قرار ، دون حل للأزمة المخيفة التى عاشها ، وبدلا من أن تختم القصة بحل التوتر والسكون ، تنتهى شريحة المئور بهذا المتفجر الباهر

« وفرجه من حصى المعزاء مكلول »

والحصى يتطاير كالإكليل حول الجسد المحترق الفضاء اللاهب وسحب الغبــار المتطاير .

فى خضم الإندفاع ، وعندما يبدو أن القصيدة يمكن أن تصل إلى قرار ، تتشكل شريحة أخرى نمر ثى الشريحة السابقة إلى حد يعيد ، لكن العلاقة الأساسية تتغير فيها : فهى شريحة اختراق واندفاع ، وصراع و دخول فى لحظة الحطر ، وخر وج من المعركة بالحياة ، لكن بطلها الآن هو الشاعر بدلا من حمار الوحش . وفيها محدث الصيد الذى لم يكتمل فى الشريحة السابقة ، وتمارس طقوس الشواء والطهى والرواء ، وكل ذلك فى سياق الحطر المهدد ، إذ أن الماء الذى يور د الشاعر القوم إياه ( مهل آجن » فى مكان محوف فلا ير ده الوار دون . وغر ج النص من معامرة إلى معامرة دون أن يصل إلى قرار ، فما أن يكتمل الطعام حى تندفع معامرة إلى معامرة دون أن يصل إلى قرار ، فما أن يكتمل الطعام حى تندفع الجماعة على « جرد مسومة أعر افهن لأيدينا مناديل » وترتحل بالعيس التى تزجى معاملة الماء الوفير فى رفاه من العيش ، لكنه رفاه مهدد ، تماماً كما كانت العلاقة معاملة الماء الوفير فى رفاه من العيش ، لكنه رفاه مهدد ، تماماً كانت العلاقة معاملة الماء الوفير فى رفاه من العيش ، لكنه رفاه مهدد ، تماماً كانت العلاقة معاملة الماء الوفير فى رفاه من العيش ، لكنه رفاه مهدد ، تماماً كانت العلاقة الشور الوحشى مهددة ، وكان الفرسان الذين يحار بون العجم مهددين ، وكان المائين والرواء ، فى البيت ، و

« والمرء ساع لأمر ليس يدركه والعيش شح وإشفاق وتأميل »

كأن كل ما تحقق حتى الآن لم يكن الطموح الأصلى ، وكل الرواء والشبع والنعمة ليست إلا سراباً زائلا يبتى العيش على الرغم منها شحاً وإشفاقاً ، لكنه يبتى أيضاً تأميلا . وكأنها القصيدة فى هذه اللحظة تعود إلى نقطة البداية ، إلى إدراك صعوبة الحياة وعسفها وإدراك أن الحيار الوحيد أمام الإنسان هوالتأميل ، رغم كل ما فى الحياة من شح . وبالفعل تبدأ شرعة جديدة : شرعة يتجسد فيها الوجود خصباً ، متر فاً ، ناعماً ، آمناً ، ليس فيه ما يفز ع تسكن الحيوانات فيها الوجود خصباً ، متر فاً ، ناعماً ، آمناً ، ليس فيه ما يفز ع تسكن الحيوانات ويدعرها . وتتجلى صورة الحصان أيضاً فى اندفاع وحيوية . حي الشمس ويدعرها . وتتجلى صورة الحصان أيضاً فى اندفاع وحيوية . حي الشمس تبدو فى صورة حيوانية مهددة فهى ذات قرن وقرنها منفتق من سواد الليل الذى يجلله . وينبتى فى اللحظة نفسها صوت الديك ، والشاعر مندفع عتر قاً هذا العالم إلى عالم آخر هو عالم الحمرة . وتستمر صور الاختر اق والاندفاع والماد

فالساقى للذة رخو الإزار كصدر السيف ، وهو « خرق » و « ضلِّيل» . وعند هذه اللحظة فقط تأتى لحظة استكانة ناعمة :

۲ حتى اتكأنا على فرش يزينها من جيدً الرقم أزواج مهاويل»

لكن الاستكانة ليست منفصلة عن رؤيا القصيدة الجوهرية ، إذ أن الصور المنقوشة هى صور الدجاج والأسود ، الوديع المدجن والبرى المتوحش ، و تظل صور الخمر تتبلور فى لغسة الصراع ، فالأصيص « هدمه وطء العراك » ، و « المزق مغلول » ، والجرة التى بين الكوب والأصيص « كجوز حمار الوحش مبزول » ، « والكوب » ملآن طاف فوقه زبد « يفور » كما فور الثور والحصان والناقة والشاعر ، « وطابق الكبش فى السفود مخلول » يستثير ذكرى الشواء والعام ، ويسود نعم من الحيوية والمتعة والرواء والغناء، وتصل القصيدة قرارها دون أن تهدأ فى صورة الجيداء الآنسة التى « تذرى حواشيه » مرتلة ، وهى « تغدو علينا تلهينا ونصفدها » مع أن صفادها الآن هو للبر ود والسرابيل المتر فة اللينسة .

وبهذا القرار الجميل ينحل التوتر المذهل في نص بدأ اختر اقا وحمى وقتالا وتطور على محور القلق والحمى والاختر اق وللقلق والصراع والهديددون أن مهدأ لحظة واحدة . أى أن النص تكون في إطار ثلاث حركات جو هريه : بدأ بحمى الانفصال وقلقه ورس الذكرى وعذابها في سياق الحرب والقتل ، ثم اندفع من هذا السياق اللامتوازن مختر قا بصور الحيوية والحدة والاحتكاك المتوفز بالخطر وبالأرض وبالطبيعة ، عبر رموز الحيوية والتفجر ، مصعداً الحمى الأساسية فيه إلى ذروة لا مثيل لها وواصلا بها نقطة لا ممكن لها بعدها أن تزداد بل لا بد أن تستقر أو مهدأ ذروة للمد الذى يصل أقصى درجاته ولا ممكن أن يتم بعده شىء موى الجزر ، وفي لحظة الذروة المادية هذه تصل القصيدة إلى عالم تنحل فيه ، موى الجزر ، وفي لحظة الذروة المادية هذه تصل القصيدة إلى عالم تنحل فيه ، موى الجزر ، وفي لحظة الذروة المادية هذه تصل القصيدة إلى عالم تنحل فيه ، موى الجزر ، وفي لحظة الذروة المادية هذه تصل القصيدة إلى عالم تنحل فيه ، موى الجزر ، وفي لحظة الذروة المادية هذه تصل القصيدة إلى عالم تنحل فيه ، موى الجزر ، وفي لحظة الذروة المادية هذه تصل القصيدة إلى عالم تنحل فيه ، موى الجزر ، وفي لحظة الذروة المادية هذه تصل القصيدة إلى عالم تنحل فيه ، موى الجزر ، ولى حظم ما من رواء من نوع مغاير لرواء الماء ، عالم الحمرة والفن المتحضر ، والزينة ، والضوء ، والازدهار ، عالم يفيض لا توتراً وقالما بان زبداً ريقاً ومتعة ، عالم حاد الطعوم ملىء بالتوابيل ، متكامل متناغم : فهو والفن المدوى المادق ، والاحمام وهو يروى الأذن وهو يروى اللداق ، وهو يروى الماس وهو

أخبراً عالم تمتزج فيه نعمة الحواس بنعمة اللغة – للشعر فيصبح هكذا عالم المطلق الحسى والجمالى والفيى ، وهكذا ، عن طريق تصعيد التوتر والحركة والاختراق إلى ذروتها ، يتم تفريغ انفعالى حاد، وتهدأ القصيدة في نعيم الجمال والترف دون أن تسكن فيها الحركة . تظل الحركة – إنما الحركة الناعمة المترفة الآن ، روح النص ونبضه .

وهكذا تصبح قصيدة عبـدة حلا لتناقضات وتوتر ات أساسية ، حلا لأزمة الدات الداخلية ، عن طريق شحن العالم الخارجي بطاقات هائلة تصعد انشحان الذات إلى ذروته ثم تفرغه ، وعن طربي اكتناه قوى الحيوية في الطبيعة الحيدة ، أى فى الكاثنات الحيوانية والإنسانية (الناقة أولا، وهي الذات الأخرى بالنسبة الإنسان ، ثم الثور الوحشي الذي يدخل في علاقة صراع مع الإنسان ، ثم الحصان رفيق الإنسان ، ثم الإنسان نفسه ، ثم النوق ، ثم في النهاية عالم الإنسان والتو اصل الإنساني الكامل) . و هكذا أيضاً تكتمل حركة القصيدة ، التي كانت قد بدأت بتوتر حاد بين الشاعر والمرأة ، في لحظة من التواصل المطلق بين الشاعر والمرأة ، وتلغى صورةالساقيةالمرتلة التي تلتى علمها البرود وهي تغدو للشاءر وصحبه صورة خولة التي نأت ، كما يحل التواصل الفيز ياثي الفعلى مكان الاتصال الذي تمارسه الذاكرة أو الوهم فقط . ونكون هذهالڤصيدة فى النهاية قد وصلت بالبنية التو ليدية . (GS 3) إلى ذروتها من التنامي في كل مكون منها أولا، ثم في صيغتها النهائية . و هي بهذا التصعيد ، وبالحصائص التي منحتها الكل من حركاتها ، تجسد رؤيا أعمق احتدامية ، وأعنف مجابهة ، رؤيا تضع الحيوية في مقابل الذبول ، وتفجر الإنسان والحيوان بالطاقة في سياق الموت في مقابل العلاقة المتوترة مع المرأة ، ونحل التناقضات القائمة فى العالم عن طريق هذه الحيوية وهذا التفجر والدخول فى عالم المتواصل والرواء الذي تخلقه الخمرة . وإنها لرؤيا لا تقل جوهرية ، إن لم تزد جو هرية ، عن أي من الرؤى التي تجدها في الشعر الجاهلي .

« فإن تك أثوابى تمزقن للبـــلى فإ وإن يك شيب قد عـــلانى فر بما أر طويل يد السربال أغيـــد للصبا

فإنى كنصل السيف فى خلق الغمد أرانى فى ريع الشباب مع المسرد أكف على ذفر اىذا خصل جعد » دوسر بن ذهيل القريعى ( الأصمعيات ، ٥٠ )

٤٣٤

and the second sec

## ۹ – البنية التوليدية الأولية (GS1)

كنت قد أشرت فى فصل سابق إلى نص لدويد بن زيد الحمرى اعتبرته نموذجاً لما أسميته « الاستجابة المدويدية » . و سأعود الآن إلى هذا النص لأناقشه من منظور مختلف ، هو اكتشاف بنى توليدية أولية فى الشعر الجاهلى و در اسة تناميها . يمكن اعتبار نص دويد البنية التوليدية الأولية (ISD) لجميع أشكال الاستجابة الدويدية ، فهو النواة المولدة التى تضم ، فى صورة جنينية ، مكونات الاستجابات الأساسية ، إذ تبدأ بمو اجهة الزمن و الموت فى اللحظة الحاضرة بإقرار مأساوى بحتمية الموت ، وقدرة الزمن على نسف كل شىء و عفائه ، مشكال ما سأسميه حركة القرار ، وهى الحركة الأولى فى القصيدة ، وتتمثل هذه الحركة فى البيت – الجملة المذهلة فى تصور ها للموت أو القبر بوصفه « بيتاً » للإنسان :

« اليوم يبنى لدويد بيته » . .

وفى صيغتها المستكينة الهادئة التى تبدو خالية من الانفعال . ثم ترتد ، باحثة فى المداكرة ، فى الزمن الماضى ، عن انبعاث زمن الحيوية فى مواجهة هـده اللهجة المستسلمة المتقريرية ، مشكلة ما سأسميه الحركة المضادة . وأولى الحصائص التى تمتلكها الحركة المضادة هى أنها ذات لهجة انفعالية مناقضة لتقريرية الجملة الأولى أى حركة القرار ، ثم إنها تمثل زخماً من التجربة الحسية الفيزيائية التى تتنامى على ثلاثة محاور : البطولة المقوة ، الامتلاء – الحيوية ، والطاقة الجنسية . وذلك هو ما يتجسد بإنجاز باهر فى الحركة المضادة التالية :

> يا رب نهب صــالح حويتـــه ورب قــرن بطل أرديتـــه

ومعصم فنعسب ثنيقـــه »

وتبدو هذه الحركة المضادة استجابة إنسانية طبيعية وغنية لمواجهة لحظة ذبول الحيوية ونضوب دفق الحياة فى العروق ، وهى ، فى الواقع ، سمة مميزة لكثير ٤٣٥

من النصوص لافى الشعر الجاهلى فقط ، ولا فى الشعر العربى فحسب ، بل فى الشعر العالمى أيضاً ، وقد تكون بين أكثر الاستجابات الإنسانية أصالة وحميمية وصفاء، كأن الإنسان فى مواجهة الزمن المدمر يدرك عجزه المطاتى عن تجاوز الحاضر الميت فيرتد آلياً ، أو تلقائياً ، أو بصورة لاواعية ، إلى نقض هـذا الحاضر الميت ، أى إلى ماض متفجر بالحيوية والزخم وكأنه مذه الارتدادة يفذف فى وجه الموت بنصب عال ، بفيض دافق من الحياة تمتلك القدرة على ، معيد نفسى مواهم صرف ، على أن مهب الإنسان الشعور بأنه بشكل ما قادر على تحدى الزمن والموت ومنح الحياة معنى وإنقاذها من يقينية الهناء .

وتشكل هذه الحركة التي أسميتها حركة القرار ، والحركة المضادة لها بنية توليدية ، كما أشرت سابقاً ، يمكن أن تتجلى في نص كامل أو شريحة أساسية مكونة من شرائح أخرى في نص من النصوص .

ومن هنا ممكن أن نصف عدداً من النصوص الحاهلية بأنها إما تحقق لهذه البنية للتوليدية فى صورتها البؤرية أو توسيع أو تمديد لها لتشكل نصاً أكبر مساحة بقليل أو كثير . لكن البنية تظل ، فى كل الحالات ، بؤرة غنية بالدلالات ، والطاقات ، وتبقى بنية قطبية تنشكل فى صيغة ثنائية ضدية هى الزمن الحاضر ( الموت وذبول الحيوية ) - الزمن الماضى ( الحياة وتفجر الحيوية ) ، وقد تكتمل القصيدة باكتمال تشكل هذه الثنائية، كما أنها قد تستمر لتعود إلى الزمن الحاضر معمقة رؤيا الفناء وحتمية الاندثار والذبول . بيد أن لعودتها هذه إذا تمت دلالات عميقة على مستوى تبلور الرؤيا الفردية التي ينبع منها النص .

سأصف للبنية التوليدية (G51) بأنها تشكل جملة لغوية (M) من النمط : « أنا فى لحظة الذبول وجزر الحيوية (X) لكن كان لى زمن يتفجر بالحيوية هو للزمن (A) » .

وحين توسع هذه البنية التوليدية من صورتها الأساسية المتمثلة في نص دويد [أو الحملة (M) ] ، فإنها يمكن أن توسع وتمدد إما في العبارة (X) أو في ٤٣٦

العبارة (A) أو فى كلتيهما ، لكن الحملة الكلية النائية تظل قابلة للتقليص ، ينيوياً ، إلى (M) . كما أن البنية عكن أن تطور فى اللحظة نفسها التى يتم فيها توسيعها ، منسية وحدات تكوينية جديدة لكنها مرتبطة بنيوياً بالعبارتين الأساسيتين (X) و (A) أو بإحداهما على الأقل ، وغالباً ما يكون هـ أنا الارتباط مع (A) وممثل تجلياً آخر من تجلياتها ، وبهذه المصورة تأخذ الحمسلة النهائية الصيغة M = (X -> A + ما)

وسأناقش، فما يلى ، نموذجين على توسيع الجملة وتحويرها ، الأول للمرقش الأكبر والثانى لحفاف بن ندبة . ثم أناقش نموذجاً ثالثاً أكثر تعقيداً تتداخل فيه المكونات البنيوية للجملة اللغوية لتمنحها صيغة تبدو مغايرة للصيغة فيه المكونات المنيوية لكنها ، فى الواقع ، ليست إلا تحولاً من تحولاً تها الع دية المكنة .

( المفصليات ٤٦ )

وقد كان مُرَقِّش وهو في ذلك الكهف قال

فأرَّقنسي وأصحابي هُجُسودُ ۱ - ۱ مشری لیاد خیال مِن مُسلیمی وأرقب أهلها وهسم بعيسة ٢ - فبت أدير أمرى كل حال يشحب لها بذى الأرطى وقُسود ٣ \_ عُلى أَنْ قَدْ سَمَا طَسَرْفِي لِنِار وأرآم وغــــزلانً رُقُـــودُ ع \_ حَــوَاليها مَها جُم التَّراف أوانيس لأتُسبراح ولا تسرُود ٥ \_ نواعسم لأتعالج بؤمَن عَيش وقُطْعَت المَــوَاثِقُ والْعُهُــودُ ٣ ـ سكنَّ ببلكة وسكنتُ أخرَى ومسا بالى أصاد ولا أصيسة ٧ \_ فما بَسالي أَفي وَيُخَانُ عَهْدِي مُنعَمَّسَة لهما فسرعٌ وجيكٌ ٨ \_ ورُبٌّ أسِيلة الخدَّين بكُـر نقى اللبون بسراق بسرود ٩ حَدَوْنُو أَثْثَر شنيتُ النَّبْتُ عَنْبُ

١٠ - له-ونتُ بها زماناً من شبابى وزارتها النَّج-ائبُ والقصيدُ
 ١١ - أناس كلَّما أخْلَفَتْ وصْلا عنانى منهُمُ وصْلْ جَلِيدُ
 ١١ - 11 - أناس كلَّما أخْلَفَتْ وصْلا عنانى منهُمُ ومُسلُ جَلِيدُ

تشكل القصيدة بنية متميزة تتنامى فى اللحظة الحاضرة (، لحظة سريان الطيف ليسلا ، والأرق ، مجسدة حساً بالانفصام المكانى والحرمان الذى يتجاوزه النزوع المتمثل فى سمو الطرف إلى نار متوقدة ، لتصل لحظة الأزمة والتوتر النابع من المفارقة وعند هذه اللحظة يتشكل مفصل الذى « ينى ويخان عهده » و « يصاد ولا يصيد » . وعند هذه اللحظة يتشكل مفصل الارتداد إلى الزمن الماضى لا بتعات فيض الحيوية والنماعلية والقسدرة على الاصطياد والمتعة بالمرأة ، وتصل الحركة المضادة ذر وتها حين تبلور علاقة مضادة تماماً للعلاقة الحاضرة بين الشاعر والمرأة، ووضعا ينقض أزمة وضعه الحالى ويتجاوزه ، هو الوضع الذي كان الشاعر فيه يصيد ولا يصاد . أي الوضع الذي كان فيه الفاعل الحقيق مقابل كونه الآن عاجزاً عن الفعسل وموضوعاً لسه .

ومن الجلى أن نص المرقش يتشكل من توسيع الوحدة المكونة (X) التى تشغل الآن حيزاً مكانياً كبيراً ( الأبيات ١ – ٨ ) ، وفى مقابل ذلك تشغل (A) حيزاً صغيراً ( ٩ – ١٢ ) أى ثلث فضاء القصيدة . ويمثل توسيع الوحدة (X) طغيان التوتر وحس الانفصام والقلق على النص ، ويعمق هذا التوتر صورة عالم مضاد تماماً لعالم الشاعر، عالم يزخر بالحمال ، والنعومة والأنس والرفاه مقابل عالم القلق المعذب . فنى البيتين الأول والثانى تتجلى صورة الشاعر المؤرق ( فيا الأصحاب نيام ) والنأى عن الحبيبة ، ويتحول الأرق قلقاً طاغياً « فبت أدير أمرى كل حال وأرقب أهلها » . وعلى للبعد تبدو صورة الأهل والنار تنشر الدفء فى عالمهم وتخلق مبايا فىجمال الغزلان والأرام ، بادية العافية مكتنزة ( جم التراقى ) . ويقف هذا الاكتناز والرقود وراحة النفس والتواشيج نقيضاً لعالم الشاعر المرى كل حال مبايا فىجمال الغزلان والأرام ، بادية العافية مكتنزة ( جم التراقى ) . ويقف هذا الاكتناز والرقود وراحة النفس والتواشيج نقيضاً لعالم الشاعر الذى ينفصم فيه الشاعر عن أصحابه ( هم هجود وهو مؤرق ) والصبايا يعشن فى عالم مترف ( نواعم

لا تعالج بؤس عيش ) مقابل عالم الشاعر البائس ، وهن أوانس قريرات لا تراح ولا ترود ، مقابل عالمه المليء قلقاً ورواحاً وريادة ، وهن في حركتهن نمو ذج للوداعة ورخاء البال والترف، إذ يرحن بطاء المشي مكتنزات مسربلات بالثياب الرقيقة الملونة الحريرية ، مقابل عالم الشاعر ﴿ المتضمن ﴾ المليء بالحرمان ، ويتعمق حس الحرمان والمتضاد بين العالمين الآن في نقل الانفصام الرمزي والدلالي بين العالمين إلى انفصام مكانى فعلى ، إذ يأتى البيت : « سكن ببلدة وسكنت أخرى » ليوسع الهوة الفاصلة بن هذين العالمين المتضادين . \* وير افق هذا الانفصام المكاني تمزق العلاقات والمواثيق « وقطعت المواثق والعهود» . وتصل بلورة الأزمة والتضاد والانفصام ذروتها في البيت الثامن في صورة الصياد والطريدة ، الوفاء والخيانة، فالشاعر « يبي » لكنه « نخان » و « يصاد » و « لا يصيد » . ويتحول الفاعل الأساسي في الجملة كلها الآن إلى موضوع للفعل فتقلب صيغة المبنى للمعلوم » أدير ، – سما طرفى ، أرقب ، سكنت » إلى صيغة المبنى للمجهول « أصاد » محولة السلبية السابقة المتمثلة في أن الفعل الوحيد الذي بمارسه الشاعر في اللحظة الحاضرة هو فعل النظر والإبصار دون حركة فعل حقيقية ، إلى مفعولية تامة . في ذروة لحظة الأزمة والانفصام والحرمان وانعدام للفاعلية، تنبثق الحركة المضادة ليكون أول ما تفعله قلب علاقة الفاعل بالمفعول به، ووضع الشاعر في موقع الفاعل والجميلات المنعمَّات في موضع المفعول .. فكم من أسيلة الحدين بكر منعمة، ذات فرع وجيد ، وفم عذب نتى براق برود ، أى كم من رمز أسمى للدعة والرفاه وللنعومة والحال كان ذات يوم بين يدى الشاعر لعبة يلهو بها وكان محطاً لنجائبه وقصائده ومسرحاً لحركنها . وبهذه الحركة الخاطفةتشكل الحركة المضادة نقيضاً للعالم الحاضر ، وتحيل الجميلات المترفات اللواتي كن رمزاً أسمى للحرمان إلى رمز أسمى للتحقق ، واللواتي كن رمزاً أسمى لمهارسة الفعل إلى رمز أسمى للمفعولية ، ثم تأتي المضربة المهائية ، الريشة التي تشكل توازناً مضاداً للبيت الثامن، للصياد وللطريدة ، إذ تبرز الشاعر بخلق وصل للناس ( في ضيغة جمع جنسية عامة ) لكنه كلما أخلق وصلا لحقوه هم بوصل جديد ، كلما قطع وأبلى وشيجة وصلوا هم وشائج . هكذا تنقلب الطريدة إلى صياد ، والصياد إلى طريدة ، وتلغى أزمة السلبية والمفعولية التي كانت قد ظغت على اللحظة الحاضرة طغياناً كاملا .

فى مثل هذه البنية ثنائية الشريحة ، إذن ، يطغى تيار شعورى واحد فى اللحظة الحاضرة ، وحين تنشأ مقاومة له فإنها تتم لا من خلال الفعل فى اللحظة الحاضرة بل من خلال ابتعاد زمن الحيوية والفاعلية فى الماضى ، أى أن القصيدة تو لد شريحة ثانية التحقق تو از ناً مضاداً وتنتهى عند هذه اللحظة المليئة بالحيوية دون أن تعود إلى اللحظة الحاضرة وسكونيتها وذبولها . إن النص ، بهذا المعنى ، يلغى اللحظة الحاضرة ، ويتجاوزها ويخلق فى النهاية حاضراً جسديداً، لكنه حاضر يعيش فى إطار الماضى ، فهو حضور مبهم .

فى قصيدة المرقش تبقى الحملة اللغوية المشكلة للنص هى الحملة الأساسية ( M ) = ( × -> / A )((۱)، رغم أن (X) توسع وتمدد لتحتل حيزاً مكانياً كبيراً ، أى أن البنية التوليدية تتنامى فضائياً من حيث حجم مكوناتها لا من حيث طبيعتها أو دورها البنيوى. لكن ثمة أنماطاً أخرى لهذا التوسع الذى يؤدى إلى تنمية نوعية ذكرت نمو ذجاً له سأناقشه الآن هو قصيدة خفاف بن ندبة .

خفاف بن ندبة (الأصمعيات ، ٢)

وأنى إذا حلَّت بنجرانَ نلتقى وجلسلان أو كرم بليَّة مُحسلق وسادى بباب دُون جلذان مُغلق وسادى بباب دُون جلذان مُغلق وسُنَّة رئم بالجُنبنة مُسسون وسُنَّة رئم بالجُنبنة مُسسون وسائر ماجر أو نظرة بالمُشرَّق وكان المحاقُ مَوْعِسا للتَّفرُق ومن يَلْق يوماً جدَّة الحُبَّ يُخلِق ووجها منى يَحْلِلْ له الطيبُ يُشرق

١ - ألا طرقت أمماء فى غير مطرق
٢ - صَرَت كلَّ واد دون رهوة دافع
٣ - تجاوزت الأعراض حتى توسَّنت
٣ - تجاوزت الأعراض حتى نوسَنت
٤ - بغُسرَّ الثَّنايا خيَّف الظَّلْسَمُ نُبْته
٩ - ولم أرهسا إلاً تعلَّسة مساعة
٥ - ولم أرهسا إلاً تعلَّسة مساعة
٦ - وحيث الجميعُ الحابسُون براكس
٧ - بسوَجٌ وما بالى بسوَجٌ منها محاميناً

22\*

٩ - فإِمَّا تريني أقصر اليوم باطلى ولاحَ بياضُ الشَّيْبِ في كلِّ مَفْرِق وبُدَّلْتُ منه سَحْق آخر مُخْلق ١٠ – وزايكنيى ريستُ الشباب وظلَّهُ كرام وأبطال لدى كلِّ مأَزق 11 - فَعَثْرَةٍ مولًى قـد نَعَشْتُ وأُسْرَة وقــد ذُمَّ قَبْلَى لَيلُ آخر مُطْرِق ١٢ \_ \_ وحِـرَّة صاد قد نضحْتُ بِشُرْبُة ١٣ - ونُهْب كَجُمَّاع النُّربَّا حَسَوَيْتُهُ غشاشاً بمُحتات القوائم خيفق ١٤ – ومعشوقة طائمة ما بمُرشَب ٤ لها مُنسنٌ كالأَثْحبي المُخرَّق ١٥ - فبانَت سَليباً من أَناس تُحبُّهُمْ كئيباً ، ولولا طعنتى لم تُطلُّس شهدت بمكلُوك المعاقم محييق ١٦ – وخيل تعادى لا هَــوادَة بينهـــا ۱۷ – طویل تُظام غیر خاف نمی به سَلِيمُ الشَّظا في مُكْرَبسات المُطبَّق ١٨ - بصير بأطراف الجداب مُقلِّص نَبِيل يُساوَى بالطُّراف المُرَوَّق 19 – إذا ما استحمَّت أرضه من سمانه جَرى وهو مُوَدُوغٌ وواعدُ مَصْدَق ٢٠ - ومَدَّ الشَّمــالُ طَعْنَهُ في عِنانِــه وباع كبَوْع الشادن المُتطلَق ٢١ - من الكاتمات الرَّبُو تَمَزْعُ مُقْدِمًا مُسْبُوقاً إلى الغايات غير مُسَبَّق ٢٢ ـ وعَتْمُ جـوادٌ لا يبـاعُ جَنِينُها منسوبة أعراقه غير محمس ۲۲ – ومَرقبَة طيَّرتُ عنهما حَمَامَها نعَامَتُها منها بضاح مُزلَق ٢٢ - تبيتُ عِتاقُ الطير في رَمّباتهما كطُرَّة بيت الفسارسيِّ المُعلَّق ٢٥ – ربأتُ ، وحُرْجُوج جهَدْتُ رواحَها على لأحب مثل الحصير المُشقَّق[ ٢٦ - تَبيتُ إلى عددً تقدادَمَ عهد ٢٠ بحرٍّ ، تقى حرَّ النهار بغلفسق ٢٧ - كَأَنَّ مَحَسافيرَ الشِّباع حِياضــه لتعريسها جَنْبَ الإزاء المُمزَّق

221

۲۸ ـ معرس رکب قسافلیسن بصسرَّة صراد إذا ما نارُهم لم تُحرَّق ۲۹ – فدَع ذا ولكنْهل نَرى ضوءً بارق يُضى حبيساً في ذُرى مُتساًلُسق ٣٠ – عَلا الأَكْم منه وابــلُّ بعدَ وابل فقسد أرْهِقت قِيعانُه كُلُّ مُرْهْق ٣٢ – يُجُرُّ بِأَكْنَافَ البحار إلى الملا . ربابا لسه ، مثسلُ النَّعام المُعَلَّق ٣٢ - إذا قلت نزهاةُ الرِّياحُ دنسا له ريسابٌ له ، مثلُ النعام المُومَّني ٣٣ – كَأَن الحُداة وَالْمُشَايِــعُ وَسُطُه وتحسوذا مطافيلاً بأمغز مُشسرق ٣٤ – أسال شقاً يَعْلُو العِضـاه غُثاؤه يُصفِّقُ في قِيعانِها كلَّ مصْفسق ۳۵ – فجاد شرَوْرًا فالسُّتار فسأَصْبُحَت يعَارُ لـــه والوادِيان بـمَــودِق ٣٦ – كَأَنَّ الضِّبابَ بِالصِحارِي عَشَيَّةً رجالٌ دَعاها مُسْتضميفٌ لمومْق ٣٧ - له حَدَبٌ يستخرجُ اللَّئب كارهاً م يُمَرُّ غُثاء نحت غـار مُطلَّسق ۳۸ - يَشْقُ الحداب بالصَّحاري ويَنْتَحِي فراخ المُقاب بالحقاء المُحلِّق

تتكون القصيدة فى ثمانية وثلاثين بيت<sup>7</sup>، وتتشكل من ثلاث حركات . تبلور الحركة الأولى الانفصال الفيزيائى المكانى بين الذات والحبيبة وعبور طيف الحبيبة رغم ذلك، ليلتقى العاشق . ويستثير هذا اللقاء الطيفى الذاكرة التى تفيض منها الآز صور اللقاء الفعلى فى زمن ماض بين العاشق والحبيبة ، لكن واقع الانفصال والبعد بعود من جديد ليطغى على النص . بيد أن الانفصال المكانى يتحول الآن إلى انفصام انفعالى ووجودى، لأن الزمن الذى مر دمر حيوية الشباب وحول العاشق إلى كهل يلوح فى مفرقه بياض الشيب :

« فأما ترينى أقصر الميوم باطلى ولاح بياض الشيب فى كل مفــرق وزايلى ريق الشـــباب وظله وبدلت منه سحق آخــر مخلق » .

منطقياً ، يمكن للقصيدة أن تستمر في رصد الأنهيار والذبول ، وتتحول إلى رئاء للشباب وندب لاندثاره ، ثم تنتهى بحس المأساة والانفصام الذى طورته حتى الآن . لكن القصيدة لا تفعل ذلك ، بل تولد الحركة المضادة ، حركة ابتعاث زمن الحيوية والحصب والبطولة ، متنامية على المحاور ذاتها التي كنت قدأشرت إليها في قصيدة دويد ، بل إنها لتستخدم لغة دويد نفسها في أحد هذه المحاور في البيت (١٣) : (قا . مع دويد « يا رب نهب صالح حويته »

ويستحق كل محور من المحاور قدراً من النقاش معقولا .

تبدأ الحركة المضادة بابتعاث الفعل الإنسانى المرتبط بالحفاظ على الحيساة والبطولة الصافية الحالصة من أى غرض محدد ، فى البيت(١١) ، الذى يمثل بداية الاستجابة لزمن الذبول وانهيار الشباب ، كما ينجلى فى الفعل « نعشت » وفى « أسرة كرام وأبطال » . وإذا كان لهذه البداية بعد جماعى ، مرتبط بالحماعة فيزيائياً (مولى، أسرة ) وعلى صعيد القيم ( كرام ) فإن البيت التالى مخلو من أى من هذه المكونات يركز على خلق الحسية والحسدية الصرف ، إذ يجعل الحيوية تتجسد فى حدة الحواس ، ابتداء بالعطش القاتل والحرارة واللهيب ، وانتهاء بالكثافة البصرية :

« وحرة صاد قد نضحت بشربة وقد ذم قبلي ليل آخر مطرق ».

ويعمق للفعل « نضحت » محركيته وحدته درجة الجسدية والحسية التى يبلورها البيت ، كما يعمقها أيضاً البيت التالى الذى يقدف إلى النص بصورة متفجرة للحيوية متمثلة فى السرعة والحفقان : غشاشا بمُحتات القوائم خيفق » تماماً كما يعمقها فعل « النهب » . ثم تستكمل الحيوية المتفجرة فى بعدها الحدسى ، فى صورته الأكثر حدة وحسية وجسدية ، إذ تبرز صورة المرأة التى ينالها الشاعر فى عنف مماثل لعنف دويد « ومعصم مخضب لويته » لكنه يتجاوزه تجاوزاً باهراً ، ليوحد بين تجربة نوال المرأة وبين فعل القتل والبطولة وتدفق الدم المتفجر . فالمعشوقة التى ينالها الشاعر بيست امرأة عادية مباحة له يصل إليها بسلام ، بل إنها قرينة رجل آخر ، وهو ينالها بتفجر الدم من اعراق رجلها وفصمها عنه فصماً يصفه بالطلاق ، بالغرا بالفعل درجة فائقة من العنف والحدة ، ويتعمق هذا العنف وهذه الحدة فى صورة

الطعنة والأسنة للتي تخترق للعروق فهي «لها سنن كالا تحمي المخرق » . وقد يقف الدارس أمام هذه الأبيات في حبرة إذا قر أها في إطار الفخر التقليدي متسائلا عن مصدر الاعتزاز والفخر اللدين يتباهى مهما الشاعر. لماذا يكون العطش وإرواؤه، وتفجر دم رجل ( دونما خصومة أو ثأر أوسبب واضح ) « قيماً » يعتز مها ؟ لكن منل هذه الحيرة لا يمكن أن تنشأ إدا قرأنا النص لا بوصفه فخراً تقليدياً أو اعتزازًا بامتلاك « قيم » أخلاقية معينة ، بل بوصفه بحثاً يبلغ حد الهوس عن خلق أعلى درجات الحسدية والحواسية والحدة والكثافة الفيزيائية الصرف كردةفعل تحقق توا زناً مضاداً لصورة الذبول والخمود التي تتمثل في اللحظة الحاضرة، أي بوصفه لا محناً عن « قيم » معنوية ، بل سعياً وراء حسية وجسدية باهر تبن . ومن هذا المنظور ندرك الدور البنيوي للحركة المضادة في مكوناتها التي اكتملت حتى الآن ، وفي المكونات التي تتلوها ، وأولها صورة الحيل ، وتأتى هذه الصورة عارية عن أي سياق من الفخر أو القتال الغائي أو الصراع على مصادر الماء والكلاً ، التي كانت دائماً محوراً الصراع ، أو الدفاع عن قم القبيلة أو شرفها ، إنها لتأتى صوراً فيزيائية متفجرة بالحسية والحسدية والعنف والحدة من أجل هذه العوامل فيها فقط ، لا من أجل غرض فوق . فالخيل « تعادى لا هوادة بينها » في حركة دائبة وركض وعداء ، ووسط هذه الحلبة ينبثق حصان الشاعر ، أقرب إلى صورة السهم المخترق « مدلوك المعاقم محنق ، بل إلى عضو للرجل التناسلي ، مختر قاً الخيل . ويتحول هذا الحصان إلى جسد فباض يملأ الفضاء بحضوره الفذ وبتوحده المطلق المتمثل في لقساء أرضه سمائه، بعبارة غير عادية على الإطلاق :

« إذا ما استحمت أرضه من سمائه جرى وهو مودوع وواعد مصدق

وتتدافع حركاته ، وكل عضو من جسده ، ينتفض ويتفجر حيوية ، لنمتزج صورة القوة الباهرة فيه بصورة النعومة المطلقة في الشادن المتطلق . بل إن هــــدا الحصان ليصبح مطلقاً ، كاملا ، إذ يصبح ذكراً وأنثى في اللحظة نفسها (تشير إليه القصيدة الآن بصيغة المؤنث بعد أن كان مذكراً حتى الآن ) :

« من الكاتمات الربو تمزع مقدماً سبوقاً إلى الغايات غـ بر مسبق »

222

وتكتمل صورة الحيوية المتفجرة من الحصان / الفرس فى تتبع أصوله ، فى أمه التى توصف هى أيضاً مذه اللغة الضدية فتصبح ذكراً وأنتى فى آن واحد : « وعته جواد لا يباع جنيهما منه العنية أعسراقه غير محمدى » وتبدو صورة الحصان بهذه الصيغة تجسيداً مطلقاً للحيوية والجسدية والحسية ، عارياً من أى غرض مرتبط بالقيم ، كما أشرت ، ومتحركاً فى سياق القوة والصلابة وسرعة الانطلاق والتفجر بالحياة فقط وتكون ، هكذا ، نابعة من طبيعة الرؤيا التى ينعمها النص ، من كون الحركة المضادة هى التعبير الإسمى عن تفجر الحيداة ( فى الزمن الماضى ) ببر اكين الحيوية التى تقف نقيضاً مطلقاً لذبول الحاضر.

فى البيت (٢٣) يستمر تنامى الحركة المضادة فى صور متفجرة ، تعمق بعد الحواسية والمغامرة والمجازفة التى لا غاية لها سوى نفسها فقط ، فالشاعر يعلو أعلى المراقب حيث تزلق كل قدم يطبر عنها حامها ، ومعه ناقته الحرجوج التى يجهدها ، ى سياق تمتزج فيه الحواس كما تمتزج فيه الاحساس بحرالنهار بالاحساس بالبر د القارص . ويبدو هذا المشهد، من جديد ، عارياً عن أى غرض قيمى ، مركز آ على تنمية للطبيعة الحسية الصرف للنص ، ومغرقاً الحو بأكمله ى سياق الحسدية و الحواس المتوقدة لذاتها ومن أجل ذاتها فقط . وعند هذه النقطة تحدث نقلة فى القصيدة من نمط نواجهه فى نصوص أخرى يتشكل فها مفصل بنيوى يتجاوز عن طريقه الشاعر تجريبة أو موضوعاً لايريد أن ينميه إلى نجربة أو موضوع أكثر محورية بالنسبة له :

« فــدع ذا ولـكن » .. 🦉

وتشعر الصيغة ( Formula ) بأن النص سيدور حول مفصل الآن لينتقل إلى نجر بة مغايرة تماماً لما سبق لكن ، هل يحدث هذا فعلا ؟

قبل أن أتقصى الإجاية على هذا السؤال ، أود أن أشير من جديد إلى تشكل المنصحى الآنمن حركة للقرار (صورة الشيب وذبول الشباب ونضوب الحيوية) والحركة المضادة (البحث عن تجليات الحيوية والقوة فى زخم نجارب حدثت فى الماضى ) . أى أن القصيدة نضع حيوية الماضى (متجسدة فى رموز أساسية هى الفعل، القتل ، الاغتصاب ، الشهوانية ، الحواسية الحصان، الناقة ) نقيضا لنضوب حيوية الحاض . فهى بذلك توسع البنية التوليدية للى كانت قد تبلورت فى شكلها البؤرى

نص دوید . وکان مکن لنص خفاف بن ندبة أن ينتهى هنا ، لکنه ، فى الواقع ، لا ينتهى بل يستمر ليطور صورة قد تبدو ، علىصعيدالبنية السطحية، غريبة وخارجة على محور نمو القصيدة ، هى صورة الفيضان الهائل الذى يكتسح کل شى ء .

بيد أن تحليل صورة الفيضان ضمن البنية للكلية للنص يكشف أن للقيضان هو الرمز الاسمى والتجسيد الأكمل لتفجر الحيوية وفيض القوة في الطبيعة (وفي الذات عن طريق علاقة التشابه المتضمنة ) . والفيضان هو أيضاً المائية التي تفيض من الجسد في لحظة الاكتمال الحنسية . أى أن صورة الفيضان هنا ذات وظيفة جوهرية في بنية النص هي اكتناه القوى المتفجرة بالحيوية في الزمن الحاضر الآن ، بعد أن كان النص قد اكتنه تفجر الحيوية في الماضي . ويؤ كد هذا التصور انتقال القصيدة في البيت – المفصل (٢٩) من صيغة الماضي التي طغت على المقاطع السابقة إلى صيغة المضارع التي تطغى على النص منذ هذه اللحظة :

« فلاع ذا ، ولکن هل تری ضوء بارق یضی . . . » .

- 18

و هكذا فإن نص خفاف يتجاوز البنية التوليدية التي مثلت عليها بنص دويد ، فهو لا يكتنى بابتعاث زمن الحيوية في الماضى ، بل يتجه إلى اكتناه رموز الحيوية وتجسداتها في الحاضر، ولا يمكن لهذه الحيوية أن تتمثل في النفس ، في ذات الشاعر ، لأن هذه الذات الآن تعيش زمن النضوب والذبول ، ولذلك تتجه للقصيدة إلى تجسدات الحيوية خارج الذات ، أى في الطبيعة نفسها .

ويذكر هذا التطور فى بنية النص بمعلقة امرىء القيس التى انتهت هى أيضاً بصورة الفيضان بعد أن كانت صور الحواء والفراغ قد طغت عليها . وكما تنتهى معلقة امرىء القيس بصورة طغيان الفيضان على كل شىء تنتهى قصيدة خفاف بهذه الصورة أيضاً ، دون أن يعودالنص فى أى من هاتين الحالتين إلى لحظة البدء أو الحاضر الميت . بل تظل القصيدة موجودة أمامنا على الصفحة حاضرة حضوراً حاداً فى الوعى فى الزمن الحاضر ناشرة تفجر الحيوية عبر كل شىء ، وسأركز هنا على أكثر خصائص الفيضان دلالة وارتباطاً بنيوياً بالحور الأساسى لتنامى النص :

بخلق الفيضان صورة باهرة للوحدة ، نسيجاً متداخلًا ، لحمة وسدى ، من المكونات المتباينة المتعارضة ، من حيوان وطائر وما هو توسط بيهما (حيوان ذى جناحين : النعام ) ، ومن أرض وسماء وأعلى وأدنى وأقرب وأبعدتتواشج جميعاً مع صورة الحصان الموحد ( سماؤه وأرصه ) . ويغرق كل شيء في ضبابية حلمية تنبثق فمها صورة طيفية تماماً ، هي صورة الراعي الذي يسا ق قطيعه والعوذ المطفلة التي تتجمع له . وتتوحد صورة الغمام بالنعام ، والحيوان بالإنسان ( كأن المضباب رجال دعاها مستضيف لتجمع ) . وتتشكل بنية المشهد بأكمله من خيوط تتجه جميعاً إلى منطقة لقاء وتجمع وتوحد : تصبح الجبال والمناطق المرتفعة إطاراً مكانياً لحركة داخلية متفجرة ، لفيض هائج يضم الجبال إلى القيعان التي يزخر فيها الماء، كما يضم أشكال الحياة المتباينة . وتز دحم المكونات اللغوية للنص بالأفعال والصفات التي تعمق هذا الاتجاه إلى التجمع والتوحيد بادئه بالفعل « يضيء» والفعل« علا» و « أرهقت » التي تولد حسًّا بالشمولية والحركة التي تلف كل شيء جامعة السماء « الحبي » إلى الذرى العالية ( ذرى ، الأكم ) إلى القيعان ( أر هقت قيعانه كل مر هق) ومتنامية في « بجر. . . رباباً له مثل النعام المعلق » و « تز هاه الرياح » بمانى ذلك من حركة تتجه إلى نقطة تجمع كلية تتكامل في صورة « الحدأة والمشايع وسطهوعوذا مطافيلا بأمعز مشرق ».ويتنامى هذا الحس بالتجمع والتوحد فى صورة الحياة المتجددة النابعة من كون العوذ مطفلة ثم يكتمل في وصف المضياب بأنها « رجال دعاها مستضيف إلى اجْمَاع » . وتكتمل صورة الوحدة التي نخلقها الفيضان بمروره « تحت غار مطلق «المكان الواطيء» وانتحائه لفراخ العقاب من ذراها ( المكان العالى ) وتنقطع القصيدة هكذا والفيضان فى ذروة شموخه واندفاعه وتفجره ، دون أن تتبعه إلى لحظة قراره وعودة السكون والهدوء . ووسط هذا التفجر لحيوية الطبيعة ، تأنى صورة باهرة تفيض باحتفاء بهيج بروعة الحياة في البيت : « أسال شتا يعلو العضاه غثاؤه 🔹 يصفق في قيعانها كل مصــفق » \_

وتكتمل هذه الاحتفائية بعد الدعة والأمان وتجدد الحياة الذى يطغى عبر صورة الفيضان ، ذلك أن الفيضان الهائل لا يدمر شيئاً ، ولا يؤذى ولايقتل ، بل يشكل تفجراً للحيوية باهراً وتستمر صور الحياة غنية ثرية ، العوذمطفلة ،

الضباب لا تبدو فى حالة رعب ، بل على العكس تبدو كالرجال التى يدعوها مستضيف إلى وليمة ، وحتى الذئب الذى يستخرج من وكره كارها لا يعائى من أذى حقيقى ، بل أنه ليستخرج من وكره فقط ، وكذلك العقاب الذى ينتحيه السيل فى مكانه لكن دون أن يسبب له أذى ، فهو يظل محاةاً عالياً فى السعاء .

للفيضان إذن ملامح متميزة : هى أنه تفجر فيزيائى عارم لحيوية باهرة فى جسدالطبيعة يلف أجز اءالوجو د المتباينة و تحضعها جميعاً لوحدة كلية تستمر داخلها أشكال الحياة المتجددة، وتملأها تصفيق احتفائى عجيب ، ووسط هذه الوحدة الباهرة تملأ الفضاء كائنات تختلفة بشرية وحيوانية يلفها الغمام موشحاً كالغلالة .

يشكل الفيضان ، من المنظور الذي حددته هنا ، تجسيداً لفيض الحيوية في عروق الطبيعة وللزخم الغامر الذي يملأها ويكون هكذا استمراراً رائعاً لفيض الحيوية الداخلي ، في عروق الشاعر وجسده وفي عروق حصانه ، الذي كان قد تجسد في الحركة السابقة ، أي أن القصيدة تتحرك ، بهذه الطريقة ، من عث الحيوية في الزمن الماضي ورصد تفجرها في تجربة الشاعر تفجراً حسياً جسدياً باهراً إلى بعث الحيوية في اللحظة الحاضرة ورصد تفجرها في الطبيعة الخارجية . وهكذا تكتنه القصيدة نمو فيضين : فيض داخلي وفيض خارجي ، ويكون الثاني امتداداً الأول ونقسلا للحيوية من إطار الزمن الماضي إلى إطار الحاضر.

وإذا كان فيض الحيوية الداخلى قد جاء في المص استعجابة ، ضمادة للحظة الله بول ونضوب الحيوية والتو اصل بين اللدات و الأنى ، فإن فيض الحيوية الحارجى في الطبيعة يشكل استعجابة مضادة لصورة « التفرق »و « التشتت » البارزة في الحركة الأولى من القصيدة : افتر اق الشاعر عن حبيبته ووجود مسافات مكانية شاسعة بيهما ، أما الطبيعة الضبابية لوحدة الفيضان فإنها تشكل تنامياً للطبيعـة الحلمية لعودة طيف المحبوبة متجاوزاً المسافات الشاسعة ، واصلا بين الأهكنة المائية ، مخترقاً الباب المغلق إلى وساد الشاعر :

« تجاوزت الأعراض حتى توسنت وسادى بباب دون جلذان مغلق » وتنعكس هذه للعسلاقة التوحيدية بهن هاتهن الحركتين فى أن المكونالدلالى الأكثر بروزاً فى صورة الحبيبة هو « الإشراق والضوء » المنبعث من وجهها ، وكون هذا الإشراق والضوء هو الشرارة التى تنبعث من الفيضان أيضاً :

558

( . . . هل ترى ضحوء بارق يضىء حبياً فى ذرى متحالق » أى أن القصيدة تقع بين طرفى ثنائية ضدية أساسية : حركة الافتراق – حركة التوحد ، ويتوسط الطيف والحصان (الذى تتوحد سماؤه بأرضه أيضاً) وضبابية السماء التى علاها المطربين هذين الطرفين : فالطيف يتجاوز حالة الافتراق والمسافات الشاسعة ليصل الشاعر ، وهو حضور (غير مادى) من جهة وغاب (مادى) من جهة أخرى . كما أن المطر (مصدره السماء وفاعليته فى الأرض) ينفصل عن الأولى ليقع على الثانية لكنه يظل عالقاً بكلهما فى آن واحد . وضبابية المطر تصل السماء بالأرض والأعلى بالأدنى والحبال بالقيعان .

هكذا يكون النص قد انبئق من اللحظة الحاضرة وهى لحظة الذبول وهمود الحيوية ، لكنه بدلا من أن يستسلم لهذه اللحظة ، اندفع مخلق حركة مضادة على صعيدين فى الزمن الماضى ، والزمن الحاضر . وتشكلت هذه الحركة المضادة من ابتعاث صور الحيوية المتفجرة فى أشكال متعددة : حيوية الحسد ، لحظة البطولة ، الحسية الحادة فى الطبيعة والإنسان ثم الحيوية المتفجرة فى جسد الحصان والناقة ، وإذ اكتملت صور الحيوية هذه ، وهى جميعاً مرتبطة مباشرة بالشاعر اندفعت القصيدة تخلق تفجر الحيوية فى اللحظة الحاضرة فى العالم الخارجى ، فى الفيضان الهائج الذى يلف كل شىء .

وبتشكيل الحركة والحركة المضادة تكون القصيدة قد واجهت أزمة زمنية الوجود ، وحتمية الذبول والأنهيار باكتناه اللازمى ، المستمر فى حضوره فى الذاكرة والطبيعة ، وتقف فى لحظة ذروية من تفجر الحيوية ، تاركة الطبيعة فى فى زهو الفيضان . وتمثل القصيدة ، مهذه للصورة ، توسيعاً كبر اللبذية للتوايدية التى وصفتها ببنية الامتجابة الدويدية لكنها تطور هذه البنية إلى مدى جديد هو رصد الحيوية فى اللحظة الخاضرة ، بدلامن الاكتفاء مجبوية الماضى . ومن الطبيعى أن هذه الحيوية لا ممكن أن تكون داخلية (لأن نقطة الانطلاق هى ذبول الشباب الآن ) بل لا بد أن تكون خارجية ، متجسدة رمزياً فى كائنات أخرى ، أو فى الطبيعة ذاتها .

نص خفاف بن ندبة ، إذن ، نص احتفاء بالحيوية ، كما كان نص أمرىء الرؤى المحتمة - ٤٤٩

القيس ، لكنه نص صاف تماماً ، فهو خال من أى من العناصر الفكرية الصرف التى تبرزها قصائد أخرى فى الشعر الحاهلى : هو غير مرتبط عدح ، أو فخر ، أو غاية أخلاقية محددة ، أو أطروحة نظرية .

إنه نص الحيوية الصافى الذى يأتى تقديساً للحيوية وحدها الذاتها ويضعها نقيضاً مباشراً للزمن فى فاعليته المدمرة التى تقضى على زمن الخصب فى العروق وتكبل الحسد بقيودها الثقيلة . والنص هو هذا الانفلات المهرجانى من قيود الزمن استجلاء لرهجة التوقد الحسى الشهوانى فى جسد الشاعر وجسد الطبيعة . والشراوة المولدة لهذاالاستجلاء هى حركة الافتراق الفعلى / والاتحاد الطينى بن الشاعر والحبيبة ، الافتراق / الاتحاد هو تجل أخر من تجليات الذبول / الحيوية ، ومن الدال جداً أن لهذا الافتر اق/الاتحاد طبيعة برهية فهو يأتى كالشرارة المنقد حة لا يستغرق إلا اللحظة التى تكفى الآن التحريك الثنائية الأكثر غورية فى النص : الذبول / الحيوية .

- 10

حين تستخدم البنية التوليدية (GS 1) فإنها قد تتشابك وتتعقد ، كما فى نص خفاف بن ندبة ، وقد تكنسب أبعاداً جديدة تمثل تطوير اً أبعدلها . لكنها فى كلتا الحالتين تصبح تعبيراً عن رؤيا متميزة ، كما أشرت فى مكان آخر . وسأناقش الآن تموذجاً واحداً تتبلور فيه البنية التوليدية (GS) لكنها تكتسب صيغة أكثر تعقيداً حي من نص خفاف ، وتتطور تطوراً ذا دلالة عميقة .

ربيعة بن مقروم المضي ( المفضليات ، ١١٣ ) .

وقال ربيعة بنُ مقرُوم الضَّيَّ ١ – « تذكَرت ، والدَّكْرى تهيجُك ، زينبَا وأصبَح باقِي وصْلِهِـــا قـــد تقضَّبـــا ٢ – وحـلَّ بفُلج<sub>و</sub> فالأَباتـر أهْلُنـا وشَطَّتْ فَحَلَّتْ غمرَة فَمُنْقَبَـا

وأصبحت مبيض العِذارَين أشيبا ۳ - فإمًا تُريني قدد تركتُ لجاجتي عَلِيهِنَّ أَبَّاء القرينة مِشْغَبِا وقوَّمْتُ منهُ درأه فَتَنكَبُــا ه \_ فيَارُبَّ خصْم قد كفيتُ دفساعَهُ إِذَا النَّكْسُ أَكْبِي زَندُهُ فَتَذَبِذَبِا ۲ \_\_\_\_\_ وموثلي على ضَنك المقام نصرته ً قَرَيْتُ من الكُوم السَّديف المُرَعَّبا ۷ – وأَضْبَافٍ لَيل ف شمال عَسريَّـــة تُشْهُرُ عَجاجاً بِالسَّنابِكِ أَصْهَبَا ٨ \_ وواردة كأنَّها عُصبُ القَطَا كميش إذًا عطْفَأَهُ ماءً نُحَلَّبُ ٩ - وزَعْتُ بمثل السِّيد نَهْد مُقلِّص شهاب غضاً شيعته فتلهبا ١٠ \_ وأَسْمَرُ خطَّـيٌّ كَـأَنَّ مَنَانَــهُ إِذا الدِّيكُ في جونش ٍ منَ اللَّيل ِ طرَّبا إذا منافع عد مسحت سلافة تعَاورُ أيديهم شوام مضهّبها ١٢ - سَخَاميَةً صَهْباء صَدرُفًا ، وتارة إذا المُسْمعُ الغريدُ منها تحببا ١٣ - ومُشْجُوجَـة باللاء يَنْزُو حَبابُها حَمَيْتُ إِذَا الدَّاعِي إلى الروْع ثُوَّبا ١٤ - وسرب إذا غصَّ الجبانُ بريقيه عليهما كما أوفى القطّاميُّ مَرْقَبَا ١٥ - ومربأة أوفيت جُنْحَ أصبلت إذا لم يقُدُ وغُلَّ من القوم مِعْنَبًا ١٢ - رَبِينَسة جَيْش أَو رَبِينَةَ مِقْنب م يشبهها الرَّاثِي سراحِين لُغَبًا ١٧ - فلمَّا انْجلَى عنِّي الظَّلامُ دفَّعْتُها وإن أسْهَلَت أَذْرِتْ غُبَاراً مُطَنَّبًا ١٨ - إذا ما عَلَتْ حزْناً بَـرَتْ صهَواته لأَعْدائِهِمْ في الحرب سُمًّا مُقَمَّمَهَا ١٩ ـ فما انصرفت حتى أفاتت رماحهم إذا أوْهَل الدُّعْرُ الْجبان المُركَّبا ۲۰ - مغاویر لا تنمی طریسه خُیلههم بكلِّ يد منَّا سناناً وثعُّلبــــا ۲۱ ـ ونحن سقینسا من فریر وبُجْتُس

201

• ۾ چ

٢٢ - ومعن ومن حيًّى جديلة غــادرت عميرة والصَّلخُم يَكْبُو مُلحَّبا
 ٢٣ - ويوم جُرادَ اسْتَلْحَمَتْ أَسَلَاتُنا يزيد ولم يَمُرُرْ لنا قرْنُ أَعْضَبَا
 ٢٣ - ويوم جُرادَ اسْتَلْحَمَتْ أَسَلَاتُنا يزيد ولم يَمُرُرْ لنا قرْنُ أَعْضَبَا
 ٢٣ - وقـاظ ابنُ حِصْن عانياً في بيُوتنا يُعالِج قدا في ذراعَبْه مُصْحبا
 ٢٣ - وفارس مردُودٍ أَشَاطَت رِماحُنا وأَجْزَرْن مَسْعُوداً ضِبَاعاً وأَذَوْباً

- 19

يتكون للنص من أربع حركات : الأولى حركة للذكرى وانصرام العسلاقة بن الشاعر والحبيبة ( زينب ) ، والثانية الارتداد ، فى اللحظة الحاضرة ، عن غوايات الماضى والخضوع للعاذلات (المنطق الحماعى ) فى كهولة من العمر (المشيب ) ، والثالثة ابتعاث زمن الحيوية الماضى استجابة للذبول الحاضر ، وهو زمن المتعة والبطولة الفردية المرتبطة بالحماعة، والرابعة البطولة الحماعية التى تتوحد فيها الذات الفردية بالذات الحماعية تماماً وتنتقل فيها القصيدة من لمجة المتكلم إلى لهجة المتكلم الحمع .

بالقياس الى البنية التوليدية ، تبدو الحركتان الأولى والثانية ضئيلتى انمو ، سريعتى التشكل ، فيا تشكل ا لحركة الثالثة جسد المنص الفعلى وتمتد من المبيت ٥ إلى البيت ٢١ ، ثم تشغل الحركة الرابعة الأبيات ٢١ إلى ٢٥ . أى أن ابتعاث زمن الحيوية يشكل محور تنامى القصيدة الأساسى ، و بذلك يتحول النص نهائياً من نص نلى ، من إقرار بالدمار الذى محمله الزمن ، إلى تفجير مضاد لرموز الحيوية والخصب فى الحياة الفردية وتوحد هذه الحياة بالحياة الحماعية فى بعد البطولة بشكل خاص . ويتجلى ذلك كله فى أن الحركة الثالثة ، ابتعاث زمن الحيوية أخصب فى الحياة الفردية وتوحد هذه الحياة بالحياة الحماعية فى بعد البطولة بشكل خاص . ويتجلى ذلك كله فى أن الحركة الثالثة ، ابتعاث زمن الحيوية ، أكثر تعقيداً بكثر مما عليه فى البنية التوليدية وفى قصيدة خفات بن ندبة ، ولايتخذ تعقيدها شكلا زخرفياً صرفاً بل يتحول الى تعقيد دلالى وقيمى يصل بتجر بة البطولة والحدة الفيزيائية الحسدية درجة عالية جداً من الكثافة والاكتمال . ثم إن من المبطولة والدة الفيزيائية الحسدية درجة عالية بعد جديد هو تجر بة الحمرة الى من المبطولة والكثافة تأتى مرتبطة ببعد جديد هو تجر بة الحررة التي من الكنون الأولية المبطولة والم من الميوية ، والمطولة والحدة الفيزيائية الحسدية درجة عالية بعد الم وقيمى يصل بتحر بة من الشيق أن هذه الحدة والكثافة تأتى مرتبطة ببعد جديد هو تجر بة الحمرة التى من الشيق أن هذه الحدة والكثافة تأتى مرتبطة بلكونات دلالة هو تطوير البنية التوليدية

من مستوى المتجربة الفردية إلى مستوى توحد المتجربة الفردية بالمتجربة الحماعية ، وبروز المبطولة الفردية فى خدمة الذات الحماعية ، ذلك أن هذه البطو الم تتمثل فى فى أداء دور الربيئة للجماعة المقاتلة (١١) يسمح هذا المتحليل السريع للنص يوضعه فى مياق الدراسة الحالية ومعاينته ضمن المنظور المنمى فيها بالنا كيد ، أولا ، على طبيعة الوحدات المكونة ، والمكونات الدلالية ، ثم على العلاقة بين شرائح المبنية . ومن هذه المنطلقات ، تنجلى دون صعوبة العلاقات العميقة التى تتخلل المبنية بين وحدة الذكرى وانصرام المحبة ووحدة الارتداد عن الغواية ، من جهة ، وبين وحدى المبطولة الفردية والمبطولة الحماعية من جهة أخرى . ذلك أن توتر العلاقة بين الشاعر والحبيبة وانصرامها ليس مكوناً معز ولا ، بل هو جزء من علاقة بين الشاعر والحبيبة وانصرامها ليس مكوناً معز ولا ، بل هو جزء من علاقة بين الشاعر والمبلولة الدى لبيد ولدى المود ، المولان .

وضمن هذا المثلث ، حين تكون العلاقة بين الشاعر والمرأة متوترة ( أو منصرمة ) أى علاقة انقطاع ، فإن الملاقة بين الشاعر والقبيلة تكون علاقة توحد . وذلك بالضبط ما عدث فى النص موضع المناقشة . من جهة أخرى ، يأتى تأكيد الارتداد عن الغواية ، الآن وقد غلب المشيب على للرأس ، وإطاعة العاذلة إذعاناً ملتطق الجهعة ونفياً للتجربة الفردية لصالح للتوحد بالحماعة وقبول قيمهاوتجربها . ولا عكن أن تفاجئنا هذه الارتدادة إلى حضن الحماعة لأن التجر بة الفردية كانت أصلاً ، كما تبرزها بعد ذلك شرعة ابتعاث زمن الحيوية ، مرتبطة بالحماعة ، وموضوعة فى خدمتها . وهكذا فإن النص بأكله يبدو تجسيداً لرؤية مغايرة لرؤيا نعاف بن ندبة رغم أنه عتلك البنية الحذرية نفسها . وتنبع المغايرة والتمايز من خفاف بن ندبة رغم أنه عتلك البنية الجذرية نفسها . وتنبع المغايرة والتمايز من من تطوير البنية على أحد مستوياتها وتنمية بعد جديد متميز فها . أى أن التمايز ينبع فى النهاية من اقحام مكون قد يبدو هامشياً للوهلة الأولى على بنية متكاملة عكن أن يقال ، من منظور الدراسة التقليدية ، إنها بنية تقليدية فعلا . وتكشف هذه أن يقال ، من منظور الدراسة التقليدية ، إنها بنية تقليدية فعلا . وتكشف هذه أن يقال ، من منظور الدراسة التقليدية ، إنها بنية تقليدية فعلا . وتكشف هذه الحقيقة الطبيعة المقدة للصلاقة بين التقاليد وبين الإبداع الفردى ، كما تكشف

أهمية للقانون الذي يقول أن أي تغير يطرأ على بنية ما يتركآثاره للعميقة على البنية

بأكملها مهما بدا هامشياً ، وبذلك تنجلى سلامة الأسس النظرية التى طورت عبر هــــذا القسم من البحث .

- 17

إذا كانت البنية التوليدية المتبلورة في الاستجابةالدويدية قابلة للتوسيع والتحديد والتطوير ، كما محدث في النصوص الثلاثة المناقشة أعلاه ، فإنها أيضاً قابلة للتحوير الأول، وفي هذه الحالة تخضع البنية لآلية تقليص تقوم على حذف أحد (أوبهض) المكرزات الدلالية من الحركة المضادة والتركيز المطلق على مكون واحد يشغل الآن الشريحة بأ كملها ، وبين أبرز النصوص التي تتمتل فيها هذه الآلية نص آخر الحفاف بن ندبة (سيبدو بعد تحليله أن سمة أساسية لشعر خفاف هي تجسيد فيض الحيوية في مكون خارجي طبيعي – هو في هذه الحالة الحصان بعد أن كان في النص السابق الطبيعة – الفيضان ).

البنية التوليدية : ذبول / ذكرى الحيوية – الحاضر الميت / الماضي الزاخر

خفاف بن نسدية ( الأصمعيات ، ٤ )

ما أنا بالباقي ولا الخسالمسل « يسا هند يا أخست بني الصارد إن أمس لا أملك شيئا فقسد أمليك أمشر والمنشج والجسيشارد إذ ونست الخيل وذو الشاهسة بالض\_اب\_ع الضابط. تقريبه كالسيد تحبت القبرة الصارد عبسل السذراعين صليم الشظسا ما بليغ الفارس بالشاعبية يطعمن فى المسحمل حسى إذا مستفسرغ ميعتسسه واعسسك جمعه مبوحا غيمر ذى مقطة يحفر في مبتكسر الراعسسد يصيحك العير بسرف النسما من خيفسة الأنفس والحساسة» يعقب في الجيسة عليه الرقى

يبلور هذا النص بنية توليدية أساسية من النمط الأولى ف  $\rightarrow /$  م الذى تشكل حركته المضادة ابتعاثاً للبطولة والحيوية الحسدية للحصان ، وتبرز الحركة الأولى هذا ، اللحظة الحاضرة ، منبثقة من مواجهة زمنية الوجود الفردى واستحالة البقاء والحلود وحتمية الفناء . وهى تجد التعبير عنها فى صيغة لحية كثيفة خالية من الانفعال تقرر حالة الفقدان الكلى « لا أملك شيئاً » ، لكن هول الإدراك ، رغم صيغته الكثيفة ، والدرجة القصوى من الفقدان التى يعبر عنها ، يولد حركة مضادة موسعة نسبياً تبدأ بفعل الملك وتبرز الشاعر فى حالة من السيطرة الكاملة على الأشياء متمثلة فى ملكه لأمر المنسر ( القطعة من الجيش ) ، فهو عملك أمر الرجال الأقوياء المحاربين ، وهو يستخدم الفعل فى صيغة الحاضر ( فقد أملك ) مع أنه يشعر إلى ، الماضي ( فلقد ملكت ) .

م تبرز صور الحصان أوجاً للقوة والسرعة والمنعة والحيوية ، وبهذا الرمز المطلق للحيوية والقوة مملك الشاعر أمر الآخرين ، والحصان ضابع سريع حين تبطىء المشهود لها من الحيل ، وهو ضخم الذراعين ممتلىء ، وهو كالذئب القوى الجائع اليقظ . ومن الدال أن صفة الذئب الآن تكرر اللفظة التى أطلقت على المرأة : فهى « أخت بن الصارد » والذئب « تحت القرة الصارد » . وهكذا تشكل صورة الذئب / الحصان رمزاً للقوة نقيضاً لما محدث في سياق الهشاشة وإدراك حتمية الفناء ، ويعمق هذا التضاد صفة « سلم » التى تطلق على الحصان / الذئب . فالسلم نقيض الهش الذي لا يبتى ولا يخلد .

وإذ تكتمل صورة صلابة الحصان وقوته وسلامته يبدأ بعده الآخر بالتجلى : الحركة المندفعة المحبّر قة والحيوية الفوارة . فهو سبوح يطعن فى اللمجام لا سقطة له ملىء بالوعد بعد الوعد . وهو محقق لك ما تصبو إليه فيصيد للعبر فى بكورة الزمان وأوله إذ يتلألاً الندى على الأرض مجسداً نقيضاً لعالم الذبول المتمثل فى الحركة الأولى ولحس النهاية المسيطر فنها . وأخبراً تختم صورة الحصان بالسحر ، فهو تعقد على جيده الرقى ليظل قوياً ، سليماً معانى . أى ليحقق البقاء ويتجاوز مرور الزمن ، وهكذا ينتصب رمزاً للقوة والصلابة والحيوية والحيوية محرياً

بحفظ فيه ، أى أنه يصبح قادراً على البقاء بعكس الشماعر الذي قال في البيت الأول أنه ليس بالباق ولا الحالد .

يتحرك للنص إدن بين قطبين : قطب حس الهشاشة واستحالة البقاء وحتمية الفناء الذي يعانى منه الإنسان ، وقطب التماسك والصلابة والسحرية التي تضمن البقاء متمثلا في الحصان بوصفه الآن رمزاً لاموجوداً فيزيائياً خاضعاً لما تخضع له الأنا الإنسانية ، ويتبلور هذان القطبان في بنية ثنائية الشريحة تتألف من حركة إ وحركة مضادة لها . وتجسد هذه البنية رؤيا جوهرية للوجود الإنساني في مواجهة الزمن والموت ولهاجس خلق رموز الحيوية والصلابة القادرة على تجاوز الهشاشة الساكنة جسد الإنسان ووجوده ، والانتصاب في وجه الفناء والاندثار ، وتصل البنية بالصراع الداخلي المتفجر فيها درجته القصوى إذ تستخدم فبها الأفعال المضارعة عبر النص بأكمله ، في الحديث عن الحصان ( أملك ، يطعن ، يصيد ، محفر ، يعقد ) مبلورة القوى المضادة للفقدان وحتمية الفناء في حضور حاد لها بدلا من رصدها باعتبارها نجارب تسكن الداكرة وتنتمى إلى ماض بعيه من الحيوية والمنعة والصلابة .

207

« **إذ كل حي نابت بار ومة**. نبت للعضاه فإجد وكسيد تعطى للعشيرة حقها وحقيقها • المجية ونغفسر ذنبها ونسسود وإذا تحملنا للعشيرة ثقلهمما قمنا به ، وإذا تعسود نعود : . . . « وما أنا إلا من عزية ه إن غوت غويت ، وإن ترشد عزية أرشد ، .  $\mu_{1} = \frac{1}{2} \left[ \frac$ and the second الما يُرْسَمُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّا فَعَا اللَّهُ الْعَرْضَةُ الْعَرْضَةُ الْمُعَالِينَ اللَّ

« وإنى لا أكون بغسير قومى

فليس السدلو

بالرشماء ». .

M

عمدى بن حاتم الطائى ( ديوان الشعر العربي ، ١ – ٢٧١ )

معاوية بن مالك معود الحكماء ( الأصمعيات ، ٧٥ )

دريسد بن الصمسة (الأصمعيات ، ٢٨)

## الفرد – القبيلة : التوحد المطلق بالآخــر والنموذج الذروى للنـــلاحم العضوى

- 19

بين البنى التوليدية الأساسية التى أحاول بلورتها ، ثمة بنية متميزة تصورياً تجسد التلاحم المطلق بين الفرد والقبيلة فى اطار من التوازن الكلى بين دوريهما . هذا لا ينحل الفرد فى القبيلة ، ولا يشحب وجوده فيها ، بل ينتصب الفرد شامخاً ممثلا وجود البطل الفلد . بيد أن هذه الفذاذة لا تتم على حساب القبيلة ، ولا تتحول إلى فاعلية توتر بين البطل والقبيلة أو إلى حس انفصام بينهما ، أى أن الفردية هذا لا تنقلب إلى خروج ، بل يصل الفرد ذروة اكتمال الذات ، أوج التميز والبطولة ، ممتلىء بالقيم السامية ، لكنه فى ذروة اكتماله هذه يلتحم التحاماً مطلقاً بالقبيلة معززاً وجودها ، مدعماً قيمها ، ومانحا إياها الاستمرارية والد ممومة . يصبح وجود الفرد لحمة فى نسيج ، ركيزة أساسية فى بناء ، أى أن في ذروة عظمته يكون فاعلية تماسك وتناغم وتا لف فى القبيلة . وبذه الصفة في ذروة عظمته يكون فاعلية تماسك وتناغم وتا لف فى القبيلة . وبهذه الصفة يكون وجوده حدثاً فذاً ، ولا يمكن له ، تصورياً ، أن يصل إلى لحظة يستطيع فى ذروة عظمته يكون فاعلية تماسك وتناغم وتا لف فى القبيلة . وبهذه الصفة يكون وجوده حدثاً فذاً ، ولا يمكن له ، تصورياً ، أن يصل إلى لحظة يستطيع ويمون عظمته يكون فاعلية تماسك وتناغم وتا لف فى القبيلة . وبهذه الصفة يكون وجوده حدثاً فذاً ، ولا يمكن له ، تصورياً ، أن يصل إلى لحظة يستطيع معها أن يشعر بهامشية هذا الوجود أو عرضيته من هنا يغدو الفرد ضرورة لقبيلة ويصبح عاجزاً عن أن يتصور مكانه خالياً ، كأن سقوطه من هذه البنية المراحة سيخلق فراغاً لا يمكن أن يملاً .

وضمن هذا المتصور ، تصبح البنية المتراصة التي يتوحد فيها الفرد بالقبيلة حالة من التوازن المطلق والتناغم المطلق . وتمتلك هذه الحالة القدرة على الانتصاب في وجه التفتت والتوتر والاندثار ، أي على إلغاء الزمنية . ومن هنا تنشأ بنية خالصة الصفاء ما أن تبرز فيها حركة التوتر (متجسدة في العلاقة مع المرأة وفي مرور الزمن على الأطلال أو على الإنسان ) حتى تنتصب البنية التلاحمية المطلقة في وجهها مشكلة الحركة المضادة التي تلغى التوتر والزمنية .

وتكتمل القصيدة على هذه الصورة دون أن تعود إلى محور التفتت وطاقة الزمن المتدميرية ، وهكذا يتحول النص الشعرى نفسه ، فى مساره من (A) إلى (B) واكتماله فى (B) ، إلى بنية متراصة منتصبة فى وجه الدمار .

بين أفضل النماذج لهذه البنية التوليدية التي سأسميها « بنية التلاحم المطلق 4 - Gsl نص علباء بن أرقم . ( الأصمعيات رقم ٥٦ ) التالي :

فلجاً وأهلُك باللَّوَى فالْحِلَّــت ١ - حَلَّت تُمـاضِرُ غَرِبَة فاحتلَّت أو سُنبُلًا كُجلت به فسانهلًست ٢ - وكأَنَّمَتْ في العين حبَّ قَرَنْفُل يسدُد أبينُوها الأصاغرُ خِلَّتى ٣ \_ زَعَمت تُمَــاضرُ أَنَّنِي إِمَّا أَمَـتْ مثلى على يُسرِي وحين تُعلَّتُهـي ٤ ــ تربــت يداك وهل رأيت لقومــه أكْفى تمعضلة وإن هيّ جلست ه ـ يوما إذا ما النائبات طَرَقْننَــا نَهِلت قناتِي من مطأه وعلَّت ج \_ ومُنساخ ِ نازلة ٍ كَفَيْتُ وَفَسَارِسٍ واستعجَّلَتْ نصب القُدُورِ فملَّت ٧ - وإذا العـــذَارَى بالتُخَــان تقنَّعت بيدىً من قمعَ العِشَار الجِلُّسة ٨ \_ درَّت بأرزاق العيال مغـاليقً وكفيت جانبها اللتيًا والُتَحى ۹ – ولقد رَأَبْتُ ثَأَى العَشيرة بينَهُ-ا نُصْحى ولم تُصِب العشيرة زلتى ۱۰ ـ وصفحتُ عن ذي جَهلها ورفدتُه وحبست سائمتي على ذي الخلَّة ۱۱ – وكفيتُ مولاى الأَحمَّ جريرتي

يبدأ النص بصورة الانفصام المكانى بين تماضر وبين الشاعر ، فقد نأت تماضر واحتلت مكاناً بعيداً . وبجسد هذا الانفصام المكانى انفصاماً موقفياً وشعورياً ، فهى ترى وجود الشاعر هامشياً : إذا مات ما ت هو ، الفرد الذى بعوض عن وجوده الأبناء بل الابينون ، الصغار : وهو يتصور موته أحداث خلة فى بنية القبيلة لا يسد فراغاً ساد . وينقلب هذا الانفصام إلى توتر حاد بن الذاتين ، فيصرخ

هو : « تربت يداك » وهل رأيت مثلى من بطل ؟ كما ينشأ التوتر فى الذات فتدرف حرقة الدمع . وتنى الحركة المضا دة لتحقق التوازز المفقود ، لتتجاوز التوتر الحارح ، فتبدأ بتفصيل جزئيات صورة البطل : الفرد فى توحده المطاق بالقبيلة ، لتخلق منه عضواً فى جسد القبيلة عنحها الحياة والاكتمال ، فإذا مات انهار الحسد . وتثنامى التفاصيل : فهو الذى يكفى القبيلة غائلة المعضلات مهما كانت جليلة ، ويرد عنها النائبات والنازلات ، طاعناً صدور أعدائها ، مهما كانت جليلة ، ويرد عنها النائبات والنازلات ، طاعناً صدور أعدائها ، مطعماً جياعها ، مصلحاً ما فى حيانها من خلل ، معاملا جاهلها محلم وصفح مسدياً النصيحة بدل العقوبة ، وهو الذى لا ينال القبيلة أذى منه حتى فى عثر ته مسدياً النصيحة بدل العقوبة ، وهو الذى لا ينال القبيلة أذى منه حتى فى عثر ته كاهل القبيلة ، أو على كاهل حتى الأقرب إليه من أفرادها ، وهو الذى ينذرا كل ماله ، المحبس سائمته » على المحتاجين والمعوزين من أبناء القبيسلة . أى فرد مدا وأى تلاحم مطلق ونذر الذات من أجل الحماعة م

مهذه للصورة المطلقة للفرد في القبيلة مختم النص والسائمة محبوصة (١٢) دون حراك نذراً للمعوزين ، وتلغى لحظة التوتر الأصاسية المولدة للنص ، وتتشـكل بنية تحقق توازناً خالصاً بين حركتين متضادتين . وتتبلور نواة لبنية متميزة من بنى الشعر الجاهلى ، ثنائية الشرعة ، تتعدد تجلياتها وتتنامى في نصوص أخرى ، لكنها تظل بنية توليدية شديدة التميز والخصوصية .

## للتوحد في القيم ، الأنا / للنحن ضمرة بن ضمرة النهشلي ( المفضليات ، ٩٣ )

١ - ٤ ومُشِعلة كالطَّبْر نهنهْتُ وردَها إذا ما الجبانُ يدَّع وهُو عانسدُ
 ٢ - عليها الكُماةُ والحديدُ فمِنهُ مَ مصيدً لأَطْراف العوالي وصائِدُ
 ٢ - عليها الكُماةُ والحديدُ فمِنهُ مَ مصيدً لأَطْراف العوالي وصائِدُ
 ٣ - شماطيطٌ نهْوى للسَّوام كسنَّنها إذا هَبطَتْ غُوطاً كِلابٌ طواردُ
 ٤ - أذِينَ الصَّدِينَ رأفتِسى وإحاطَتى وقد يشتكي مِنِّي العُداةُ الأَباتِدُ
 ٥ - وذِي تِسرة أوجعتُ ومبقَتْهُ فقصَّر عنى معيْهُ وهُوَ جساهدُ

۲ - يَرَانى إذا لاقينه ذا مهابسة ويقصر عنَّى الطَّرف والوجهُ كامدُ يفاعٌ إذا عُدَّ الرُّوابي المواجدُ ۸ – وقرن تركت الطَّيْر تحجُل حوله من دُم ِ الجَـوْفِ جـــاسدُ عليسه نجيع كَما قَطَرَ الكَبْ المُوَرَّبَ ناهدُ ١٠ - وطارِقٍ لبْل كُنتُ حسمٌ مبيئِے إذا قلَّ في الحيِّ الجَميع الرُّوافِد وأكرمته حتى غَدًا وهو حسامدً ١١ - وقُلْتُ لهُ : أَهْلاً وسَهْلا ومرْحَبَاً ١٢ - وما أنا بالسَّاعِي لَبُحْسِرِزَ نفستُهُ ولكنُّنِي عن عورُةٍ الحيِّ ذائِسَدُ ١٣ - وإن يكُ مجد في تَميسم فسإنسةُ نماني البفائح نهشل وعُطساردُ ١٤ – وما جمعًا من آل سُعْسَدٍ ومالك وبعض زناد القوم غلث وكاسد ١٥ - ومن يبتلغ بالحمديث فإنسهُ على كلٌّ قول قبلَ راع وشاهدُ ۲۱ – تحوير للبنية المولدة :

حين تتصور البنية المولدة مكونة من علامات أساسية يشكل تبلور ها الدلالى وظائف محددة ، ونطور صيغة دقيقة لوصف هذه العلامات والوظائف والحصائص التى تمتلكها فى أقصى تجسداتها كثافة ، فإننا نستطيع أن نفكك نصوصاً أكثر تعقيداً وتشابكاً إلى هذه المكونات الركائزية ونصفها فى إطارها . ومن هذا المنظور ترتسم مجموعة من النصوص المتوالية متجهة من التجلى الأدنى إلى تجل نظرى أعلى يستحيل المتكهن بمقوماته الفعلية لكنه يظل إمكانية نظرية قابلة للتوليد فى أى لحظة . وقد تتخذ الصيغة المتحققة للنص ، أى نص ، شكلا تبدو معه بعيدة عن التكوين المبنيوى المرصود على المستوى التوليدى ، وينبغى فى هذه الحالة إمتحان هذا الاختلاف المين : فهو إما أن يكون تجلياً آخر لوظيفة من الوظائف الأساسية الاختلاف المين : فهو إما أن يكون تجلياً آخر لوظيفة من الوظائف الم

انبثق حين خضعت البنية لعملية تحويلية ، أو تغايراً حقيقياً ونمواً لعلاقة أو وظيفة جديدة على البنية المولدة نفسها . وحين نحدد ، بطريقة مهجية دقيقة ، طبيعة العنصر المختلف ، نستطيع أن ندر س البنية الكلية للنص الجديد على مستوى علاقته بالبنية المولدة ، أولا ، وعلى مستوى الرؤيا التى يبلورها ويفيض منها ، ثانياً ، مدركين دائماً أن أى تغير مهما بدا طفيفاً ، أو أى « إضافة » تركيبية أو دلالية على البنية ، هما تغير دال وإضافة دللة ، وأن رؤيا النص في الماية ليست إلا حصيلة الخصائص التى تمتلكها بنيته وعلاقتها بالبنى الأخرى في الثقافة .

-----

متجهين على هذا المسار ، نستطيع أن نرصد أولى التجليات لتوسيع البنية المولدة وتنميتها عن طريق تعقيد بعض الوظائف فيها فى النص الثانى لعوف بن عطية ( الأصمعيات ، ٦٠ ) الذى يشكل هوجة أعلى من التطور والتعقيد بالقياس إلى نص دويد الذى اعتبر بنية مولدة ، كما أنه يكشف عن تحوير نابع من خضوع البنية لعملية تحويلية :

- ٣

« سخرت فطيمة أن رأتنى عارياً بصرت بفتيان كأن بضيعهم أما ترينى قد كمرت وشمفى فلقمد زجرت القدح أذهبت صبا في الز اهقات وفي الحمول وفي التى فإذا قمرت اللحم لم أنظمر به وجرى بأعر اض البيوت و أهلها شرقاً به ماء السديف فإن يكن وإذا هوز ان جمعوا فتناشدوا

جرزى إذا لم محفه ما ارتــدى جرذان رابية خلت لم تصــطد وجع يقرب فى المحالس عودى خرقاء تقذف بالحطار المســند أبقت سناماً كالغرى المحســد زيئاً كما هو ماؤه ، شرق الغــد وإلى المقامة ذى الغنى والحتدى لا شحم فيه فما استطعنا نحشــد جنباتهم الفيتنى لم أنشــد »

- 1

يتكون للنص من حركتين : الأولى تؤسس التفتت و الهشاشة ومرور الزمن والتغير الذى يحمله متجسداً فى هرم الإنسان وضعفه وانحلال قواه . فالشاعر حين يبدو شبه عار لا يستره ما يرتديه يبدو لعينى فطيمة ضئيلا واهنا ، ويتعمق التفتت والضعف بصورة مضادةهى صورة الفتيان الذين انفتلت عضلاتهم وامتلأت حيوية كجر ذان رابية خصبة لم يضرب فيها صائد.

هكذا يزخرف النص ويعقد صورة المتفتت والتغير المدمر ، وهو يفعل ذلك إلى درجة أكثر ثراء على مستوى الدلالات الغورية فيه . ذلك أن فاعلية التغير التى تشكل جوهر الحركة تبدو متجهة باتجاهين متضادين : فهى تمر على الشاعر فتزيده انحلالا وضعفا لكنها تمر على الجرذان التى تقطن الرابية فتزيدها امتلاء وسمنة وحيوية ، إذ إن زمن اللااصطياد هو زمن رخاء و ثمو للجرذان . وبالطريقة نفسها يكون مرور الزمن على الفتيان حركة تغذية وتنمية وازدياد من المافية والقوة . وعلى مستوى آخر يبدو اسم الساخرة ذا دلالة ، فهو أيضاً مر بفاعلية الزمن المتغيرية . ففطيمة تشتق من « الفطام » وهى المفطومة . وفاعلية المزمن كما تتجلى فيها هى تعبر عن الهو والبلوغ من جهة ( ولذلك يتم الفطام بفاعلية الزمن المنغيرية . ففطيمة تشتق من « الفطام » وهى المفطومة . وفاعلية أصلا ) والانقطاع من جهة أخرى ، لكن الاسم يستخدم فى صيغة المعمني ، واضعاً فطيمة في زمن النضارة والصبا . وهكذا يكون الكبر الذى تمثله فطيمة واضعاً فطيمة في زمن النضارة والصبا . وهكذا يكون الكبر الذى تمثله فطيمة واضعاً فطيمة في زمن النضارة والصبا . وهكذا يكون الكبر الذى تمثله فليمة واضعاً فليمة في زمن النضارة والصبا . وهكذا يكون الكبر الذى تمثله فطيمة واضعاً فليمة في زمن النضارة والصبا . وهكذا يكون الكبر الذى تمثله فطيمة واضعاً فليمة في من جهة أخرى ، لكن الاسم يستخدم فى صيغة المعام واضعاً فليمة في زمن النضارة والصبا . وهكذا يكون الكبر الذى تمثله فطيمة واضعاً فليمة في زمن النضارة والصبا . وهكذا يكون الكبر الذى تمثله فطيمة والفتيان والحرذان نقيضاً مطلقاً للكبر الذى عمئله الشيخ الهرم ، وهو كبر ممتز ج والفتيان والحرذان نقيضاً مللقاً للكبر الذى عمله الشيخ المرم ، وهو كبر ممتز ج

أما الحركة الثانية فهى الحركة المضادة : أنها ابتعاث زمن الحيوية والخصب والقوة الذى سيؤدى دور تحقيق توازن مضاد أو إلغاء وتجاوز للحركة الأولى.

ومن الشيق أن نلاحظ فوراً أن حجم الحركة المضادة يبلغ ثلاثة أضعاف الحركة الأولى ، وهذه خصيصة بنيوية لجميع النصوص المدروسة وللشعر الجاهلى بشكل عام . كأن تكوين الحركة المضادة بحاجة إلى امتداد زمنى ومكانى ونفسى ، أى إلى فضاء تصورى ، يبلغ درجة من الاتساع تسمح له بالطغيان على التوتر والقلق والتفتت التى تتمثل فى الحركة الأولى ثم الغائما . ومن الشيق أن نلاحظ ، ثانياً ، أن تكوين الحركة الثانية يتم فى إطار دلالى مرتبط ، ظاهرياً ، بالكرم

والعطاء لا بالقوة والمنعة والحيوية والصلابة ، وذلك شي ءخارج على ما نتوقعه في طبيعة تكوين الحركة الأولى . منطقياً ، نتوقع أن تكون الحركة المضادة تصويراً القوة والشباب والحيوية والامتلاء الجسدى للعضلى لتقف نقيضاً للحركة الأولى التي صورت الهزال والضعف . لكن ذلك لا محدث ، بل تتبلور الحركة المضادة في إطار الكرم والعطاء المادى وتبدومن وجهة نظر الدراسة التقليدية السطحية فخراً بكرم الشاعر وسخائه على الناس . لكن هل هذا سليم ؟ لا :

لأن الحركة المضادة لا علاقة لها بالكرم ، بل إنها لتجسيد رائع لطقوس الحصب ، لا سراب صور الحياة الزاخرة بتفجر الحيوية ، وبكلمة بسيطة للغذاء: للتغذية التى تنسر بإلى الحسد فتبنيه وتقويه وتمنحه الامنلاءوالقوة والعافية التى تفتقر إلها الحركة الأولى ولاتى توجد فى نقيض الشاعر ، أى الفتيان والحرذان المليسئة .

الحركة المضادة عباب زاخر من الغذاء الحسى المادى ، غذاء يتشكل فى صورتين باهرتين : صورة الكتلة الجامدة (اللحم) والمادة السائلة (الشحم والماء) مشتملاً على مادتى الحياة والمعافية كما أنه يتشكل فى إطار طبيعى وثقافى مزدوج ، فهو يقوم على صورة اللحم الذيء الذى لا ينتظر الشاعر الشمس لكى تطبخه ، لكنه يذبح على صم هو نتاج ثقافى ( بالمدلولات للتى يعطها ليقى - شتر أو س لثنائية الطبيعة / الثقافة ( العم الذي ينذ ، لا تخضع لفاعلية التجلى الأجمل لهذه المادة الفذائية الر ائعة هو أنها لا زمنية ، لا تخضع لفاعلية الزمن ومروره . وتلك هى الدلالة العميقة للبيت السادس، « فإذا قمرت اللحم المؤمن ومروره . وتلك هى الدلالة العميقة للبيت السادس، « فإذا قمرت اللحم المؤمن ومروره . وتلك هى الدلالة العميقة البيت السادس، « فإذا قمرت اللحم الغد ، أى أنه لحم اللحظة الحاضرة الذى لم يمر عليه الزمن بعد .وتقف هذه الفورية واللازمنية نقيضاً لفاعلية الز منالتغييرية الى صنعت أصلاضعف الشاعر وهزاله فى الحركة الأولى . أما عنصر السيولة الأساسى جداً إذ إن السيولة هى التجسيد الأسمى للخصب والحياة والعافية وحركة الزمن البانية الحاملة مى التجسيد الأسمى للخصب والحياة والعافية وحركة الزمن الماية مى التجليم قر الدمية بنه عنه منه اللحم يقدام اللحم تنها مائلة وهزاله فى الحركة الأولى . أما عنصر السيولة الأساسي جداً إذ إن السيولة مى التجسيد الأسمى للخصب والحياة والعافية وحركة الزمن البانية الحاملة مى التجسيد الأسمى عنه منه عنه عن هماء اللحم » وفى المورة المائية المائية قرى في في المركة الأولى . أما عنصر السيولة الأساسي جداً إذ إذ السيولة مى التجسيد الأسمى الخصب والحياة والعافية وحركة الزمن البانية الحاملة من المركة المائي فى الحركة الأولى . أما عنصر السيولة الأساسي جداً إذ إذ السيولة الفرامية المائية الحاملة وهن المورة المائية المائية عنه منه منه منه منه منه منه المائية الحاملة وعربية المائية الحاملة وعن ألماني والمائية الحاملة وعنه ألمائي المائية الحاملة وفرائه فى المائية الحامية ولي ألمائية الحاملة المائية الحامائية ومركة المائية الحاملة مائين المائية الحاملة مائي ألمائية الحامية وفى المورة المائية المائية ولمائية وله المائية الحاملة المائية المائية الحامائية ومائية مائين المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية الممائية المائية المائية المائية ال

« وجرى بأعراض للبيوت وأهلها وإلى المقامة ذى الغنى و المجتدى »

واصفة المستحيل، وهو جريان اللحم بين البيوت والناس والأغنياء والفقر اء، وكأنه هو اء العافية والحياة ممر على كل شىء فيملأه عافية وحياة، ثم إنجريان الماء ليبلغ المقامة ( الجماعة فى مجلس ) مقدماً النقيض المباشر للدلالة الأولى التى برزت فيها صورة المجالس إذ جاءت فى سياق الهز ال والمرض وزيارة المريض فى الحركة الأولى . كما أن المائية تعود إلى البر وزفى البيت الثامن : » شرقاً به ماء السديف » بحيث تتحول الصورة بأ كملها إلى تفجر مائى مغدق ملأ العروق والحياة بعطائه ويفيض فيها بحيوية الجسدوقوة الشباب . وفى هذه اللحظة الرائعة من دفق الحياة ، تختم القصيدة ببيت يبدوغامضاً : فإذا تجمعت هو ازن تتناشد جنباتها ألفيت الشاعر لم ينشد . هل يعنى ذلك أنه حين تذكر العيوب لا يعاب ؟ وما علاقة الحياة من الميونية والحنب هو الوقيعة والشتم بالحياة ، تختم القصيدة ببيت يبدوغامضاً : فإذا تجمعت هو ازن تتناشد جنباتها الفيت الشاعر لم ينشد . هل يعنى ذلك أنه حين تذكر العيوب لا يعاب ؟ وما علاقة الحنب بالعيوب ؟ وإذا كان الحنب هو الوقيعة والشتم فماعلاقة الوقيعة والشتم

أياً كانت حالة تجمع هوازن ومعنى تناشدها جنباتها ، فإن ثمة شيئاً واحداً أكيداً : هو أن للبيت الأخبر تأكيد لعظمة الدات التى خلقت الحياة وغذتهاووهبها أى تأكيد لا كمال القوة والحيوية والحفاظ على الحياة فى ذات الشاعر وتحوله إلى رمز خالص لذلك كله ، وبهذا للتحول ينفصل عن تجمع الجماعة وعن غرض تناشدها ويغدو نائياً قائماً بذاته : لأنه وهب غلى الحياة وخصب الحيوية وماعها .

هكذا تكون الحركة المضادة خلقاً للامتلاء والعافية والقوة فى مقابل العرى والهزال والضعف . ويتجلى الامتلاء فى البيت الخامس فى صورة الزاهقات المكتنزة باللحم وفى صورة الحمول التى تحمل الأحمال وفى السنام المنتصب كالبناء المتجسد ، كما يتجلى فى المائية المتدفقة الحصبة . وهكذا تقف الحركة المضادة نقيضاً للخواء والهزال فى الحركة الأولى وصورة موسعة لصورة الفتيان والحرذان المكتنزين ، وصورة الريح الحرقاء التى تهب على الحطار المسند . وهكذا تنكشف الحركة عن شىء لا علاقة وثيقةله بالكرم أو الفخر بالكرم ، ويظهر بجلاء أن صورة المذبح والغذاء وأكل اللحم الذيء عرفي عنه .

278

وزجر القداح كلها لا تأتى فى سياق محدد هوسياق الفخر بالكرم ، أى بوصفها حركة تقليدية فى نظام شعرى وقيمى محدد ، بل تأتى تجلياً للحظة الحيوية والمنعة والقوة ، أى لنقيض الحضوع للزمنية والتغير ، وهى بهذا الشكل، حصيلة عملية تحول تطرأ على الوظيفة الثانية فى هذا الموقع من النص غالباً ما تبدو صورة للنشاط والحيوية والاندفاع على حصان قوى والقدرة على امتلاك النسا ، وفى كل هذه التجليات ، تكون الحركة المضادة تأسيساً للحظة تنبض بالقوة وبانتفاء الزمنية وفاعلية التغير المدمرة ، فى وجه حركة أولى تجسد قوة الزمن التغيسيرية

٢٢ – البنية المولدة : زخرفة المكونات الأساسية :

قد توسع للبنية المولدة بطريقة أكثر توازناً مما هي عليه في نص عوف بن عطية ، إذ تتمددكلتا حركتيها وتشغل حيزاً معادلا للأخرى . لكن هذا التوصيع يحرج بالبنية عن طبيعتها إذ يغيّر العلاقات المكونة فيها في للوقت الذي يزيد فيه درجة التعقيد والزخرفة في كل من الحركتين . وبين أفضل النصوص تجسيداً هذه الآلية نص المرقش الأصغر (المفضليات ، ٥٥) .

۱ - أمن رسم دارماء عينيك يسسفح
 ۲ - تزجى بها خنس الطبساء ممخالها
 ۳ - أمن بنت عجلان الخيال المطرّح
 ۶ - فلمًا انتبهت بالخيسال وراعى
 ۶ - فلمًا انتبهت بالخيسال وراعى
 ۳ - ولكنّه زور يبقّط نسائمسا
 ۳ - بكُل مبيت بعثرينا ومنزل
 ۷ - فولت وقد بتَّت تباريخ ما تَسرى

غدا من مقام أهله وتروحسوا جآذرها باللجو ورد وأصبح ألمَّ ورَحْلى ساقِطُ مُتزحز إذا هُو رَحْلى والبِلادُ توضَّح ويُحدِثُ أَشْجانًا بِقَابِك تَجْرُحُ فلوْ أَنَّها إِذْ تُدْلِحُ اللَّيل تُصبحُ

٨ ـــ وما قَهْوةً صَهْبَاءً كالمُسْكُ رَيْحُهَا ١٠ \_ سباها رِجالٌ من يَهُمود تَباعَسُدُوا ١١ - بِأَطْيبَ مِنْ فيها إِذا جُنْتُ طارِقَاً ١٢ - غَدُونُا بصافٍ كالعَسِيب مُجَلَّل ١٣ - أسبيل نبيلُ ليَس فيه معسابةٌ ١٤ - على مثله آنيسي النَّكِيُّ مُخسايِلًا ١٥ ـ ويَسْبِقُ مَطْرُوداً ويَلحقُ طـارِداً ١٦ - تراهُ بشِكًات المُلَجِّج بَعْـدَ ما ١٧ \_ شَهدتُ بـه في غـارة مُسْبطرَة ١٨ \_ كما انتفجت من الظِّباء جِدايَةً ١٩ - يَجُمُّ جُمُومَ الحسَّى جاش مُضيقَهُ

تُعَلَّى على النَّاجُودِ طوراً وتَفَدَحُ يطانُ عليها قرمُدً وتُسروَّحُ ليجيلانَ يُدَنيها من السَّوق مُرْبَحُ من الليل، بلْ فُوها ألَدُ وأَنْصح طويناهُ حِيناً فَهو شزَب مُلَوَّحُ كُميْت كَلوْن الصِّرف أَرْجلُ أَقْرَحُ وأَغْمِزُ سِراً : أَى أَمْرى أَنْ رَبِحُ ويَخرُج من غمِّ المضيق ويَجرحُ يقطع أقرانُ المُغِيرَة يَجمعُ

يتكون النص من الحركتين الأساسيتين اللتين؛ درستهما في نص عوف بن عطية ، لكنه يضيف بينهما في موقع دال حركة ثالثة تلعب دوراً توسطياً بعيد الأثر في تشكيل بنية للنص وتحديد طبيعة العلاقات التي تعطى البنية طاقتها الدلالية. تبدأ الحركة الأولى بالبيت الأول وتستمر حتى البيت السابع شاملة إياه ، أما الحركة الثالثة فإنها تشغل الأبيات ( ١٢ – ١٩ ) وبذلك يتعادل الحيز ان اللذان تشغلهما الحركتان الأولى والثالثة تماماً . وبين الحركتين نأتي الحركة الثانية في الأبيات : ( ٨ – ١١ ) مؤلفة وحدة أولية مكتملة لها طبيعة الصورة الشعرية الامتدادية . تتألف الحركة الأولى من محورين : محور الديار الدارسة ، ومحور الحيال

الزائر . وتبدو ثمة درجة من الاستقلالية فى المتكوين فى كل من الحركتين على صعيد دلالى ، ويلعب التصريع الذى يرد فى البيتين (١) ، (٣) دور المؤشر الإيقاعى على هذه الاستقلالية . ويلاحظ أن محور الديار ينقطع تماماً بعد بدء ارتسام محور الحيال الطارق ، ويشجع هذا على الاعتقاد بأن البيتين الدراسة الحاضرة .

تضم صورة الديار بعدين متضادين : الدار الدارسة التي ارتحل عنها أهالها ( الحواء ) وتوالد الظباء والجآذر فيها وخلقها لحياة من نمط مغاير ( الامتلاء ) . أحد البعدين ممثل فاعلية التغير المدمرة ، حتى تقضى على شكل من أشكال الحياة ، والثاني ممثل فاعلية التغير الحالقة للحياة إذ يسود شكل بديل من أشكال الحياة ني الديار ، ويسهم التكوين اللوني ( ورد وأصبح ) وفعل الحركة المهادي ( تزجى ) في تعميق نراء صورة الحياة الجديدة . ( كا يلاحظ أن وجود الدمع يني وجود المطر وهو القانون الذي كنت قد صغته في فصل سابق ) . (١٥) الدمع يني وجود دالطر وهو القانون الذي كنت قد صغته في فصل سابق ) . (١٥) الدمع يني وجود دالطر وهو القانون الذي كنت قد صغته في فصل سابق ) . (١٥) الدمع يني وجود دالطر وهو القانون الذي كنت قد صغته في فصل سابق ) . (١٥) المهادي ( تزجى ) في تعميق نراء صورة الحياة الجديدة . ( كا يلاحظ أن وجود على محور الحيال الطارق يتشكل النص في لغة شعرية نابضة بالحياة ذات قدرة الغة على استبطان التجربة ورسم الانفعالات المرهفة التي تتخللها ، و يخلق هذا الحور حساً عميقاً بالأسي والقلق اللذين ينجليان في إطار الزمنية المرهفة : « فلو أنها الخور حساً عميقاً بالأسي والقلق اللذين ينجليان في إطار الزمنية الموامي المها إذ تدلج الليل تصبح » ويسيطر على النص هنا حس بالحواء أيضاً هو استمر ار الخواء في المقطع السابق . فالبلاد خالية إلا من هذا الحضور الحلمي المعليب ومن الشاعر ورحله . يصبح الرحل وجوداً طاغي الحسور ولذلك فإنه يرصد بتفصيل . تعدره وإيلامه . تعدره وإيلامه .

ويغدو محالا ، فى هذه اللحظة ، أن تتشكل حركة مضادة من النمط الذى يبدأ بالبروز فى البيت (١٢) ، وإذا أسقطنا الأبيات( ٨ - ١١) فإن النقلة إلى هذه الحركة ستبدو خللا مفاجئاً حاداً ، لكن الحركة المضادةلا بد أن تتشكل .

من هنا تأتى الصورة الجميلة « • ما قهوة صهباء . . . بأطيب من فيها » استمراراً للحضور الباهر للخيال ، لكنه استمر ار ينتقل من مستوى الحلم إلى مستوى ،

الذاكرة . فتجربة تذوق الفم العذب تنتمي إلى عالم الذاكرة لا إلى عالم الحلم ، وهكاذا تولد شهوة تحول الحيال إلى حقيقة (فلو أنها إذ تدلج الليل تصبح) في أوج الحدة الانفعالية التي توالدها زيادة الحيال، حقيقة من ناط آخر : لاحضوراً فيزيَّانيأ في اللحظة الحاضرة ، بل حضوراً ذا كرانياً يفيض من الماضي إلى الحاضر . ومن الدال جداً أن محتوى الذاكرة المتبعة الآن يتمثل في تجربة حسية أكثر خصوصية وحسية من البصر هي الذوق ، ذلك أن شهوة تمثل الحضور لا يمكن أن نشيع إلا محضور من أعلى درجات الحسية ، كما أن من الدال جداً أن حضور المرأة من الذاكرة يأتى موحــداً بتجربة حســية أخرى ذوقية أيضا وهي شرب الحمرة ، وهكذا تتوحد تجربتان حسيتان : طيب مذاق الفم وطيب شراب الخمرة ، لها بعدان ذوق وشمى ، لتخلقا حضوراً من الماضي للمرأة ممثل تحقيقاً لشهوة تحول الحلم إلى حقيقة ، وهكذا يؤدى هذا الحضور الجديد وظيفة أساسية هى تجاوز لحظة للدمع والأسى والتباريح والوهم واللاتحقق المتمثلة فى الحركة الأولى ( الحيال ) والوصول بالنص إلى لحظة التحقق والنشوة ( حتى او كمان ذلك مجرد فعل للذاكرة ) . وبهذه الصورة تتوسط الحركة الثانية بين الحركة الأولى وبين الحركة المضادة التي ستبدأ بالتشكل في البيت (١٢) متخذة شكل تجربة نشوة حسية من نمط آخر لكن له أبعاداً جنسية لا شك فيها ، هو شكل الاندفاع على حصان منجر دغضب مخترق والوصول به إلى ذروة الحيوية والحركية والنشاط وتنهى الحركة بانفجار حسى مذهل، هو انفجار الماء من باطن الأرض، يعادل الانفجار الجنسي في لحظة للنشوة المطلقة . هكذا تكون متعة القبل اللذيذة قد استمرت لتتطور إلى أبعاد حسية من الحيوية العنيفة المتجسدة في الحصان ، ر والاندفاع عليه لتصل أوج الاحتدام وتنفجر انفجار القذف فى عملية جنسية كاملة . ويسمهم في خلق هذا الحس المتوتر الحنسي صورتان : صورة المضيق التي تأتى في اليبت (١٥) أولا ثم في البيت (١٩) لحظة انقذاف الماء وانفجاره ، وصورة القضيب ( العسيب ) الحصان الذي يخترق هذا المضيق . (و كلما از داد المضيق ضيقاً كلما كان الجيشان أكثر حدة ) .

تقوم الحركة الثانية بالتوسط بنن الحركتين الأولى والثالثة على مستويين مختلفين : المستوى النفسى الدلالى ، والمستوى اللغوى . ذلك أن الحركة الأولى تتشكل فى إطار الحملة الفعلية أو الاسمية للدالة على الحاضر « يسفح ، تزجى ،

توضح، ييقظ، يحدث، تجرح، يعتَّر ينا إذ تدلج تصبح، تحدر» لكنه حاضر قلق تشرخه أفعال ماضية رغم قلتها « غدا وتر وحوا، ألم، انتبهت وراعنى، فولت وقد بنت ». أما الحركة الثالثة فإنها تتشكل فى إطار الذاكرة والفعل الماضى بصورة سردية طاغية يتخللها الفعل المضارع أحياناً « آتى وأعمز، يسبق ويلحق ويخرج ويجرح، تراه، يجمع، يجم ».

أما الحركة الثانية فإنها تتوزع بصورة متعادلة بين الماضى والحاضر، بين الوصف للمرأة فى اللحظة الحاضرة والحدث السردى . وهى تبدأ بالمضارع (كالحركة الأولى تمام<sup>7</sup>) وتنتقل إلى الماضى (ثوت) لتعود إلى المضارع « يقال وتروح » ثم إلى الماضى « سباها » فالحاضر « يدينها » لتنتهى بصيغة توحد الحاضر بالماضى إذ تأتى مجبر «ما » الحاضرة « بأطيب من فيها » ثم بالشرط الذى عدث فيه الفعل الماضى ذو الدلالة على الحاضر و المستقبل « إذا جثت طارقاً » . كذلك تتوسط الحركة الثانية بين الحركتين على صعيد الفاعلية . فى الحركة الأولى تبدو وفي الحركة الثانية بين الحركتين على صعيد الفاعلية . فى الحركة الأولى تبدو وفى الحركة الثانية بين الحركتين على صعيد الفاعلية . فى الحركة الأولى تبدو وفى الحركة الثانية بين الحركتين على صعيد الفاعل الحقيقى ( الحيال ) . تتوسط الحركة الثانية بين المحركتين على صعيد الفاعلية . في الحركة الأولى تبدو وفى الحركة الثانية بين الحركتين على صعيد الفاعلية . فى الحركة الأولى تبدو وفى الحركة الثانية بين المحركتين على صعيد الفاعلية . في الحركة الأولى تبدو وفى الحركة الثانية بين الحركتين على صعيد الفاعلية . في الحركة الأولى تبدو وفى الحركة الثانية تبدو الأنا الفاعل المطلق ، إذ أن الشاعر غدا بالحصان راكبا إياه محضعاً إياه لسيطرته الكلية .أما الحركة الثانية فإنها توسط بين الحالتين : فهى تبرز الشاعر فاعلا « إذا جثت طارقاً » فى نواله للمر أة وتمتعه برحيقها العذب ، تبرز المرأة مستسلمة أو مستجيبة على الأقل (كالحصان ) . ومن هنا دلالة الفعل تبرز المرأة مستسلمة أو مستجيبة على الأقل (كالحصان ) . ومن هنا دلالة الفعل العجيب الذى يستخدم فى أول بيت من شركة الحصان ( وهو فعل غير مألوف اللى يبدو استمراراً لطى الشاعر للمرأة ضمناً . وهو فعل غير مألوف

- ٣

يدعم اعتبار البنية التى تتبلور فى نص المرقش الأصغر بنية توليدية أولية ، واعتبار دور شريحة الخمرة فيها توسطياً ، كونها تتكرر فى عدد من النصوص لا بأس به خارجة من إطار النص المفردى ونص المصادفة ، إلى إطار النص المبنين بصيغة دالة . وسأناقش الآن نصاً آخر من هذا النمط مقسماً إياه إلى ثلاث شرائيم

مرقمة III, II, II, آتجلو بسمولة الدور التوسطى لشريحة الحمرة فيه . وسأرمز لهذه البنية الجديدة ب. (GS2) الأسود بن يعفر (المفضليات ، ١٢٥) . ١ – قد أُصْبَح الحَبْلُ من أُسماء معشروما بعْدَدَ إِنْتِلافٍ وحُبَّ كَانَ مَكْتُومَـا ۲ \_ واسْتىبْدَلْتْ خُلْة مِنِّي وقد علِمَــــتْ أن لنْ أبِيت بوادِي الخَسْعَةِ مُذْهُمُومَا ٣ \_ عفٌّ صليبٌ إذا ما جُلْبَةُ أَزْمَـــتْ مِنْ خير قَوْمُكَ مُوجوداً ومعلُّومًا ٤ - لمَّا رأت أنَّ شيب المَرْء شاملُ-بَعْــدَ الشَّبابِ ، وكــان الشَّميْبُ مسْوُومَــا إن الشبباب الذي يعلوا الجراثيما ٥ \_ صَدَّت و قالت : أرى شيباً تفرَّعُهُ صرفاً تخُيرهما الحانُون خُرْطوما II - كأَنَّ ريقَتَها بَعْدَ الكرى اغْتبَقتْ مُقلَد الفغو والرَّيحَانِ مُلْثُومِــا ٧ - سُلافة الـــدَّنَّ مرفوعــاً نصائِبه بباب أقمَّان يَبَّتارُ السَّلاليمَا ٨ - وقد ثوى نصف حول أشهراً جددا يَرْشُو التُّجارَ عليهما والتَّرَاجيمَا ٩ \_ حتَّى تَناوَلَهُ صَهْباء صافِيةً أرضاً يحارُما الهادون ديمومًا III المشعقي المشي شمالال قطعتُ ما إِلاَّ الضَّوابِحَ والأَصْدَاءَ والْبُومَا" ١١ ــ مهامهاً وخُـروقـــاً لا أنيسَ ٢

يبدأ النص بالتفتت والتمزق فى العلاقة بين الشاعر والمرأة (أسماء) « بعد حب كان مكتوماً » وبعد زمن الائتلاف ، ويقحم النص فى هذه الحركة إباء الشاعر الذى يولد تهديداً مبطناً ، شبه مكتوم هو بدوره ، بأنه لن يسكت على الحسف وأنه من أفضل القوم الأحياء منهم والأموات .

ثم يعلل الشاعر صد أمهاء رغم نبله عازياً إياه إلى بروز الشيب بعد الشباب ، أى إلى فاعلية الزمن والتغير الذى تولده ونضوب الحيوية بالمقارنة مع زمن الشباب الذى هو أوج العمر ، ويبدو الشيب وقد « تفرع » الشراعر ، كأنه يمزقه تمزيقاً .

وفجأة تأتى الحركة الثانية دون رباط شكلى واضح يشدها إلى الأولى وتبدو، على مستوى البنية السطحية ، انتقالا قسرياً إلى موضوع لاعلاقة له بالأزمة، أزمة التغبر ومرور الزمن وتفتت العلاقة وتمزقها . لكن هذه الحركة، على مستوى البنية العميقة ، ذات أهمية بالغة ودور حاسم في تشكل البنية . فهي تستعيد زمناً يبلغ فيه الاتصال بين الشاعر والمرأة درجة عالية جداً تمثل نقيضاً للانفصام الحالى ، بتذوقه ريق المرأة العذب الذىله طعم الخمرة للصافية المعتقةالبكر الطرية فىأول اندفاقها من دنها . وتستمر الصورة لتتبع خصائص الدن العالى فلا يمس الشوائب ، الممز وج بأطيب النبات والملثوم فلا تتسرب منه رائحة . لكن العنصر الأكثر دلالة في الدن والحمرة هو أنهما يتجسدان في البيت (٨) في إطار الزمنية : فالدن ثوى نصف عام بباب أفان . أى أن الزمن قد مر عليه هو أيضاً ، بيد أن مر و ر الزمن عليه لم يؤد إلى تغييره إلى الأسوأ، بل على العكس من ذلك زاده نقاء إذ كانت الأشهر التي مرت عليه أشهر أجدداً فهي لم تز دد قدماً بل إز دادت طر اوة وجدة . وهكذا تتحول الخمرة إلى صهباء صافية : وتصل الشريحة الثانية إلى نقطة حيوية مفاجئة إذ تسمع أصوات التجار والتراجم وحركة التاجر « يبتار السلاليا » \* و في هذه اللحظة الحاسمة من نمو النص تأتى الحركة للثالثة موجزة في للبيتين (١٠، ١١) لتقحم صورة الناقة التي يندفع بها الشاعر ، وهي ناقة سمحة المشي خفيفة تندفع به إلى متاهات القفار حيث يحار الهادون وحيث لا ماء ولا نقاط تهدى الراحلين ، وتزداد حدة الصورة والتيه في البيت الأخير إذ يطغى صوت الرياح المخترقة وينفردالشاعر فى القفار مع أصوات البوم المنذرة وللثعالب للبرية ، ولا آنیس سوی هذه و تلك .

هكذا تتشكل الحركة الثالثة استجابة حادة للأولى : فهى اندفاع ناءعن أسهاء التي تصد ، وهى توحد بالطبيعة فى خشونتها وقسوتها ، وهى تأكيد للحيوية الدافقة فى المعروق والقوة والجرأة بإزاء ما تراه أسهاء نضوباً للحيوية وذبولا وهى توحد

بالعالم الطبيعى كحركة مضادة للانفصام عن العالم الإنسانى ( أسماء ) ، وهى ألفة للوحشة والبر ارى بدلا من الإنسان . لكن هذه الحركة لم تكن لتكون ممكنة دون الدور التوسطى الذى تلعبه حركة الخمرة فتنقل النص من تجربة الأسى العميق وصد أسماء إلى الدخول فى عالم المتعة بأسماء عن طريق المداكرة ، حيث يكون البطل فاعلا ، والمتعة الحسية الحسدية التى تخلقها الحمرة ، والصفاء المطلق الذى تبلغه . وكل ذلك توسط للصفاء النفسى النابع من العزلة والنأى عن عالم الإنسان والدخول فى عالم المتاقة فقط ، الذات الأخرى . والناقة سمحة شملال تقف نقيضاً فى تسامجها لحو الحركة الأولى حيث أسماء غير سمحة .

لا يسمح لنا مفهوم التحولات باكتناه التجليات المتعددة للحركة المضادة في النص فقط ، بل باستكشاف التجليات المختلفة للحركة الأولى أيضاً . ولعل المتنوع في هذه الحركة أن يكون أكثر بروزاً منه في الحركة المضادة ، ولعل إدراكه أن يكون أكثر مساساً بالمفاهم السائدة عن بنية القصيدة الحاهلية . فلقد رأينا كيف اعتبر ابن قتيبة الوقوف على للديار الحركة الأولى في القصيدة ، ثم ورثنا هذا التصور دون بذل الحهد العلمي الكافي لا متحانه . وهكذا ساد تصور مشوه لوجود مقدمة كليلة « للقصيدة الحاهلية » وكتبت في الموضوع كتب متخصصة .

لكن استقر اء الشعر الحاهلى استقر اء دقيقاً يكشف عن زيف هذا التصور ، سواء أكان هذا الاستقراء لدواوين شعر اء أفر اد أو لمجموعات شعرية مختارة (١٦) . لقد أظهرت دراسة الأعشى ؛ مثلا أن عدد القصائد التي تبدأ بالأطلال ينحصر في خمس نصوص من اثنين وثمانين نصا في ديوانه ، يقابل ذلك عدد كبير من القصائد التي تبدأ بتيجليات أخرى للزمنية والمتوتر والانكسار والهشاشة . كذلك أظهرت دراسة المفصليات والأصمعيات أن النصوص للتي تبدأ بالأطلال لا تشكل إلا نسبة ضئيلة بالقياس إلى النصوص التي تبدأ بالأطلال على حال الزمنية والهشاشة والتفتت ، وأن عدد النصوص التي تبدأ بالأطلال على حال

284

٤٧٢

أقل من ١٣٪ فى المحموعتين ، وفيا يبلغ نسبة ١٧٪ فى المفضليات فإنه لا يتجاوز ٢٪ فى الأصمعيات .

ويكشف تنظيم تر تيب للنصوص فى جداول مماثلة للجداول التى نظمها بر وب للحكاية الحرافية خصيصة أساسية : هى أن الحركة الأولى تتخذ أشكالا متباينة لكنها جميعاً تشكل وظيفة واحدة هى تجسيد فاعلية الزمن التدميرية وعمليته التغير وحس التوتر والقلق والهشاشة فى الوجود الإنسانى : إما على مستوى الزمان أو على مستوى المكان أو على مستوى العلاقات الإنسانية . ولكل من هذه المستويات تجلياته المتميزة وأهميته الحاصة فى مسار القصيدة الكلى . هكذا يمكن اعتبار أى حركة من هذا النمط واحدة من التجليات الكثيرة ملذه الوظيفة . ويمكن تتنبع حركة من هذا النمط واحدة من التجليات الكثيرة ملذه الوظيفة . ويمكن تتبع التجليات الأخرى لها بصورة دقيقة . وسأورد الآن تجليات أربعة : أحدها يم بالقياس إلى الإنسان (الشيب) ، والثانى بالقياس إلى العلاقات الإنسانية فى تجل أسامى لها : رجل وامرأة والثالث بالقياس إلى العلاقات الإنسانية فى بعدها المامي ما : رجل وامرأة والثالث بالقياس إلى العلاقات الإنسانية فى بعدها إلحماعى ، والر ابع فى تجليه فى المكان ( وهو حركة الأطلال الفعلية ) . وما أظنى بعاجة إلى عقد مناقشات مستفيضة لحله النماذ بن تفصيحان نفسهادون صعوبة . ولذلك سأكتنى بإشارات سريعة تتناول آخر نص الغامية في على ولذلك الما كتنى بإشارات من يعة تناول آخر نص كم الالا الفعلية الما جمعها ها دلائي القابلة للانسحاب على نصوص أخرى كثيرة من قدمهادون صعوبة .

( نموذج ۱ )

١ - ١ سلامة بن جندل السعدي ( المفضليات ، ٢٢ ) .

أودى الشباب حميداً ذو التعاجيب أودى وذلك شأوغـــر مطلوب ولى حثيثاً وهـــذا الشيب يطلبه لوكان يدركه ركض لليعاقيب أودى الشباب الذى مجد عواقبه فيه نلذ ، ولا لـــذات للشيب وللشــباب إذا دامت بشــاشته ود القلوب من البيض الرعابيب » (تموذج ١)

۲ - ۲ معاوية بن مالك ( المفضليات ، ۲۰۰) .

ا أجد القلب من سلمي اجتنباباً وأقصر بعسد ما شابت وشبابا

وشاب لداته وعــدلن عنــه فإن تلك نبلها طاشت ونبــلى فتصطاد الرجـال إذا رمتهم فإن تلك لا تصــيد اليوم شيئــآ فإن لهــا منــازل خــاويات

( تموذج ۲ )

١ - ٣ العلاقات الإنسانية : رجل / امر أة .
 عمر و بن الأهثم : المفضليات ، ٢٣ ) .

ألا طرقت أسماء وهى طروق بحاجة محسز ون كأن فــــــرًاده وهان على أسماء أن شطت للنوى (نموذج ۲)

فقد نرمى بما حقبـــاً صيابـــا وأصطاد المخبـــأة الكعـــابا وآب قنيصها سلماً وهـــابـــا على نتملتى وقفت بمـــا للركابا »

كما أنضيت من ليس ثيساباً

وبانت على أن الخيال يشـوق جناح وهى عظماه وهو خفـوق بحن إليهـا والـه ويتـوق »

١ – ٤ عبدة بن الطبيب : ( المفضليات ، ٢٦ )

« هل حبل خولة بعد للهجر موصول حلت خويلة فى دار مجماورة يقارعون رؤوس العجم ضاحية فخامر القلب من ترجيع ذكرتها رس كرسى أخى الحمى اذا غيرت وللأحبة أيسام تسذكرهما إن التى ضربت بيتساً مهاجرة فعسد عنها ولا تشغلك عن عمل

أم أنت عنها بعيد الدار مشغول أهل المدائن فها الديك والفيسل منهم فوارس لا عزل ولا ميسل رس لطيف ورهن منك مكبول يوماً تأويه منها عقابيسل وللنوى قبل يوم البين تأويسل بكوفة الجنسد غالت ودها غسول إن الصبابة بعسد الشيب تضليل «

(نموذج ۲) رجل / امرأة ١ - ٥ ثعلبة بن صعبر : (المفضليات ، ٢٤) . « هل عند عمر ة من بتات مسافر ذی حلجة متروح أو باکر سئم الإقامة بعسد طول نوائسه و قضی لبانته فلیس بناظر (۱۸) لعدات ذی أرب ولاً لمواعسد خلف ولوحلفت بأسحم مائسر وعدتك ثمت أخلفت موعودها ولعل ما منعتك ليس بضسائر وأرى الغوانى لا يدوم وصالهسا أبدآ على عسر ولا لميساسر وإذا خليلك لم يسدم لك وصله فاقطع لبانتــه بحرف ضـــامر » (نموذج ۳) العلاقات الإنسانية في بعدها الحماعي ١ – ٢ المرقش الأكبر : (المفضليات ، ٤٩). « هل تعرف الدار عفا رسمها الا الأثاني ومبنى الخسيم» أعسرفها دارأ لأسماء فالدمع على الخسدين سمح سمجسم أمست خسلاء بعسد سكانها مقفسرة ما أن مها من أرم إلا من العـين ترعى بهـا كالفارسيين مشحوا في الكمم بعدجميع قسد أراهم بهسا لهم قباب وعليهم نعصم » ( نموذج ٣) البعد الحماعي ١ – ٧ بشرٍّبن أبي خازم ( المفضليات ، ٩٨ ) . « ألا بان الخليط ولم يـــز اروا وقلبسك فى للظعائن مسمتعار ترم بها الحسداة ميساه نخل وفيها عن أبانسين إزورار أسائل صاحبى ولقسد أرانى بصير آ بالظعائن حيث سـاروا 277

أحساذر أن تبسمن بنو عقيل فلأيأ ما قصرت الطرف عنهم بليسل ما أتسين على أروم كأن ظبياء أسنمة علمها يفلجن الشماه عن اقحوان وفي الأظعــان آ نســة لعوب من اللائي غذين بغير بؤس غذاها قارص بجرى علمها نبيلة موضع الحجلين خود ثقال كلما رامت قياماً فبت مسهددا أرقأ كسأنى أراقب فى السهاء بنــات نعش وعاندت الثريا بعسد هسدء فيا للناس للرجــل المعــنى فإن تسكن العقيليات شسطت فقد كانت لنسا ولهن ، حَي المسالى لاأطاوع من نهسانى (نموذج ٣)

بجارتنا فقــد حق الحـــــذار بقـــانية وقد تلـــع النهـــار وشـــابة عن شمائلها تعــــار كوانس قالصاً عنها المغار جـــلاه [غب ســـارية قطـــار تيمم أهسلها بسلدآ فسساروا منازلهما القصيممة فالأوار ومحض حسبن تبتعث العشسار وفى الكشحىن والبطن اضطمار وفيها حين تنسدفع انبهسار تمشت في مفاصي لي العقب ار وقد دارت كما عطف الصوار معاندة لهـــا للعيوق جــــار بطول الدهر إذ طــال الحصــار بهن وبالرهينـات الديـار زوتنا الحرب ، أيــام قصــار ويضفو فوق كعــبى الازار»

للبعد الحماعي

۱ – ۸ ضابىء بن الحارث ( الأصمعيات ، ٦٣ ) . .

۱ - غشت لليلى رسم دار ومنزلا أبى باللوى فالتبرأن يتحولا
 ۲ - غشت لليلى رسم دار ومنزلا أبى باللوى فالتبرأن يتحولا
 ۲ - تكاد مغانيها تقول من البلى لسائلها عن اهلها : لا تغيلا
 ۲ - تكاد مغانيها تقول من البلى لسائلها عن اهلها : لا تغيلا

٣ - وقفت بها لا قساضياً لى حاجة
٤ - سوى أنى قد قلت : يا ليت أهلها
٤ - سوى أنى قد قلت : يا ليت أهلها
٥ - بكيت وما يُبكيك من رسم دمنة
٥ - بكيت وما يُبكيك من رسم دمنة
٣ - عهدت بها الحي الجميع فأصبحوا
٧ - عهدت بها فتيان حسرب ومتشوق كأنما
٧ - عهدت بها فتيان حسرب ومتشوق كأنما
٨ - وكم دون ليلس من غنيسزة أصبحت
٩ - مهامه تيم من غنيسزة أصبحت
١٠ - مُخفَقة لا يَبقت الفسلاة من الردي
١٠ - إذا جال فيها النور شبتهت شخصه
٢ - إذا جال فيها النور شبتهت شخصه
٢ - إذا جال فيها اللور سيتهت شخصه

ولا أن تُبين الدارُ شميمًا فأُسأَلا بها والمُّنى كانتْ أَصْلَّ وأجهلا مُبنًا حمامٌ بينها مُتظـــلًا أتوا داعياً لله عَــمُ وخلَّــلاً . كواما يَفُكُونَ الأَسيرَ المُكَبَّسلا نجَلَّل أعلاهما مُلاءً مُعَضَّسلا تخالُ بها القعْقَاع غارِبَ أَجْزُلَا من القوم إلاً مَن مضي وتَوكَّلا ومِنْ خوفٍ هاديهم وماقد نحمَّلا بجَوْزُ الفَلاةِ بَرْبُرِيساً مُجَلَّـلاً»

۲۱۰ ، فصبا ، ولبس لمن صبا حام عينى ، فماء شؤونها سجم مسلك للنظام فخانه للنظرم مسيدان لم يدرس لها رسم عنسه الرياح خروالد سمح أعضراده فتوى لمه جدد أمطار من عرصاتها الوشرم تلطت به الآرام والأدم غزلان حرول رسرومها البهم

ولقد تحل بهدا الرباب لها سداف يغدل عدوها فخرم بردية سربق النعريم بهدا أقررانهما وغرلابهما عظم »

(نموذج ٤) ١ ـــ ٩ سلامة بن جندل ( الأصمعيات ، ٤٢ )

« لمن طلل مثل الكتاب المنمق أكب عليسه كاتب بدواته لأسماء إذ تهوى وصالك أمها له بتمر ار الصاب بقل بلسه وقفت بها ما إن تبين لسائل فبت كأن الكأسطال اعتيادها كريم ذكى المسك بالليل ريحه وماذا تبكى من رسوم محيلة

خلا عهده بين الصليب فمطرق وحادثه فى العربن جدة مهرق كلى جدة من وحش صاحة مرشق وإن يتقددم بالدكادك بأنرسق وهل تفقه المصم الحروالد منطقى على بصاف من رحيت مروق يصفق فى إبريق جعد منطق خرلاء كسحق اليمنية المتمزق

تتشابك فى نص سلامة أبعاد المكان بأبعاد الزمان حول محور أساسى هو للتغبر ونقيض هذه الأبعاد جميعاً من بؤرة العلاقة بين الرجل والمرأة . وتتعدد اللحظة الزمنية متر اوحة بين عهد الهوى « إذ تهوى وصالك » وعهد التفتت، وعهد الوقوف أمام الصم الحوالد . ويأتلق فى نمرة عملية للتغير المدمرة للعلاقات الإنسانية وجههاالإيجابى الذى ينتج النبت السامق الأنيق المعجب وصور الحيو انات الوحشية الجميلة . وعلى مستوى تخيلى صرف ، يتحول المكان من وجود هش مدمر إلى وجود أبدى إذ تطغى عليه صورة الكتاب المنمق ولغة الحدة والتجدد. وتتر اوح البنية اللغوية نفسها بين الماضى « خلا عهده » و « لأساء لماء لذ تهوى و همالك » وبين الحاضر « إنها كذى جدة من وحش صاحة مرشق » و « يصفى » و منالك » و بين الحاضر « إنها كذى جدة من وحش صاحة مرشق » و « يصفى » و همادا يبكى » . ويز دحم النص بالز منية على مستوى الفعل أو الألفاظ الفردة : « رسوم محيلة » « خلاء » ، « المتمزق» كما يز دحم بلغة الكان « طال » ، » رسوم محيلة » « خلاء » ، « المتمزق» كما يز دحم بلغة الكان « مال » » ، « رسوم محيلة » « خلاء » ، « المتمزق» كما يز دحم بلغة الكان « الله » ،

٤VA

« بن الصليب فحطرق » ، « وحش صاحة » ، « بفر ار الصلب »، « بالدكادك» « الصم الحوالد » ، « رسوم . . »

تكشف النماذج المقتبسة هنا تجليات متعددة لتجربة للتفتت والمهاوىالتي تولدها فاعلية الزمن من حيث هي حامل للتغير . وتحتل كل من هذه التجليات شريحة واحدة في نص متعدد الشرائح . بيد أن جر بة التفتت في أي من تجاياتها قد تمتد لتشغل فضاء للنص الشعرى كله، خالقه في للواقع بنية وحيدة التيار وحيدة الشريحة ، وقد تخفت الحركة المضادة في مثل هذه البنية فتبدو أقرب الى نزع الاحتضار الذي ينتفض به جسد محاول التماسك في وجه الموت . واعل أكمل نص أعرنه تجسيداً لهذا النمط من البنية أن يكون نص سوار بن المضرب ( الأصمعيات ٩١ ) الذي أثبته هنا كاملا وأناقشه بانجاز من أجل أن أبر ز مغايرته للبنية ستعددة الشرائح مع أنه يمتلك محور نمو مشترك معها هو محور التفتت الذي يشرخ العلاقة بين الرجل والمرأة ، ورغم أن هذا النص متأخر نسبياً فإنه يصلح في تصورى نموذجاً للدراسة لأنه يكشف عن رسوخ آلية تشكيل البنية وامتدادها التاريخي وخضوعها في الوقت نفسه لعمليات تطوير وتحوير دللة .

ا – « أَلَم تَسْرَنِي وَإِنْ أَنْبِأَتُ أَنِّي طوَيْتُ الكَشْحَ عَن طلبٍ الغواني ٢ - أحِبٌ تُحَمَّانَ من حُبَّسى سُليْمى وما طِيِّي بِحُبٍّ قُسري عُمسان ٣ - علاقسة عساشق وهموي مُناحساً فمسا أنا والهسوى مُتدانيسان ٤ - تذكر ما تذكر من مُلَيْمَى ولكسنَّ المسزارَ ممسا نسسآنى م الأسمى ليالسي بالكَلْندى فنِين وكـلُّ هذا العيشِ فـــان ٣ - ويومكَ بالمجمازة يوم صِدْق ويومأ بين ضنك وصومحان ٧ ــ الا يــا سَلْمَ سَيِّــــة الغــوانِي أمًا يُفْدَى بأرضك تلك عَسان ۸ - ومسا عسانيك يا ابنة آل قيس بمَفْحُوش عليسه ولا مُهَسان

طريداً بين شُنظُب والنَّمَانِ ٩ - امن الله التقيا طرقت سليمى تدلر النَّجم كالأدم الهجان ١٠ لـ سرّي مـن ليلـه حتى إذا مـا بظمأي الرِّيح خاشعة القنسان ١١ - رَمَى بِلْـدُ بِـهُ بِلْـدا فَأَضْحَى على رُكْبانيهما شمركُ المتّمان ١٢ ـ تُمْسُوتُ بِناتُ نَيْسَبِهِــا وَبَغْبَى ميد العجب من طر*ف* الجران ١٣ - يطوِّى عند رَكبتة أرحَبسيٌّ شموذ الذيل مُنطلق اللَّبان ١٤ ـ مَطَيَّــة خائف ورجيــم حَاج ١٥ ـ قذيف تنائف غُبُــر وحاج ١٦ - كَأَنَّ يَديه حين يقالُ سي-روا ۱۷ \_ يقيسان الف\_ااة كما تغالسي ١٨ - كأنَّهما إذا حَـــثَّ المطايا ١٩ - مُسْبوتها الرَّجْع ماثرتا الأُعَالِي ۲۰ ـــ وهادِ شعشــــع هجمـــت عليه ۲۱ \_ أعاذلتي في سلمي دَعَــانِي ۲۲ ـ ولسو أنسى أطيعكما بسَلمي ۲۳ \_ دُعــانى من أذاتكُدــا ولكــن ۲٤ \_ فإن هواى ما عليمت أسليمسى ۲٥ ـ تكـلُّ الرِّيحُ دون بلادٍ سلمى ٢٦ ـ بكـلِّ تنوفـة للرِّيح فيها ٢٧ \_ إذا ما المسنفاتُ عَلَوْن منها

تقحَّـــمَ خانفاً قُحم الجَبان على مُتَسَبِن التَّنُوفِةِ غضبتان خليعا غسايسة يتبسادران يسلا يكسر المتاخة مستعان إذا كرلً المطرق سفيهتان توال مايسرى فيهما تسوان فيانِّي لا أُطاوعُ مَن نهـاني لكنتُ كبعض من لا تُرشِدَان بذكـر المذحجيَّة علِّلانِسي يَمــانَ إِنَّ منزلهـا يمــان ومدررًاتُ المنوَّةــة . الهجــان حفيفٌ لا يــروعُ التُّــرُب وان رقاقاً أو سَماوَة صحصَحـــان الرؤى المقنعة \_ ٤٨١

٤٨٠

٢٨ - يَخِدْن كَأَنَّهِسَنَّ بِكُــلِّ خَرْق ٢٩ - وإن غـورن هاجـرة بفيف ۳۰ - وضعْن بـه أجنَّة مُجْهضات ٣١ – وليل فيه تحسَبُ كلَّ نجْسم ۳۲ – نعشت به أزمَّـــة طـاويات ٣٣ – تُشيـرُ عـوازب الكُدْرِيُّ وَهِناً ٣٤ - يطـــأن خُـــلودَه متشمِّعات ۳۵ - سَرَين جميعَه حتَّبي تـوكَّي ٣٦ – وشقَّ الصُّبجُ أُخرَى الليل شقًّا ٣٧ - وما سَالمسى بسيِّنَّة الْمُحَيَّسا ٣ – ألا قسد هاجَنى فازددْتُ شوقاً ۲۹ – تنادَى الطائران . بصومسَلمي ٤٠ - فكان البان أن بانت أسليمي الح ولو مسألت مُسَرَاة الحيِّ عُنِّسي ٤٢ – لنبَّـــأَهـــا ذُوُو أحساب قومي ٢٢ - بدُفْدَع الدَنَّمَّ عمن حَسَبي عالى ٤٤ - وأنى لا أزالُ أخرا حفاظ.

وإغساء الظمسلام على رهسان كمَأَنَّ سَرَابها قِطع المُخصان وضعن لثالبيث علقاً وثبيان بدا لك من خصاصة طيلسان نواج لا تبينُ على اكتنسان كماني فراخهما فمسر الأفساني على مُسمَر تفُضٌ حَصَى المتسان كما انكب العبَّدُ للجوران جماحَ أَغْــر منقطع العنــان ولا عَسْراء عاسيَة البَنـــان بكمساء خمسامتين تجساوبان على غُصْنين من غرب وبَــان وبالغرب اغتسراب غيسر دان عملی آئمی تلوّن یی زمسانی وأغمسدائيي فكلُّ قسد بَلاني وزبُّونسات أَشْسَوَس تيحَان إذا لم أجْن كنتُ مجنَّ جــان

ان أول ما يكشفه هذا النص هو استقلالية التجربة الانفعالية النابعة من تمزق العلاقة بين الرجل والمرأة وتحول النسيب ، بلغة النقد التقليدى ، الى نص شعرى مستقل طويل : وليظهر ذلك عدم شمولية النموذج الذى وصفه ابن قتيبه والذى يأتى فيه النسيب حركة ذات وظيفة محددة ضمن بنية كلية يكون هو فيها تالياً للوقوف على للديار وبكاء الأطلال :

كذلك يكشف النص عملية جوهرية ، هى انصهار الوحدة المكونة الأولية « المناقة » أو « الرحلة » فى وهج التجربة الانفعالية وتشكيلها حركة نابعة من تجربة التمزق والتفتت دون أن تتحول الى شريحة ذات استقلال نسبى . فاتجاه الرحلة هنا ليس بعيداً عن الحبيبة أو الى ممدوح ، كما أنه ليس بديلا تعويضياً من نمط آخر ، بل اندغام فى وهج الحنين الى الوصول اليها وانحلال فى التوق المتجاوز للمسافات القائمة بين الشاعر وبينها .

- \$

يؤكد مفهوم التحولات ، بالتركيز الذى يفرضه على استقراء الحركة الأولى فى تجلياتها المتعددة ، حقيقة كنت قد ناقشتها فى فصل سابق لا شك أنها عيقة الدلالة وتتطلب محاولة تفسير لا فى سياق جزئى كبنية القصيدة ، بل فى سياق الثقافة بأكملها والشرط الإنسانى فى أبعاده المختلفة : جغرافياً ومناخياً واقتصادياً واجتماعياً وسياسياً : هى حقيقة أن النص الشعرى الجاهلى دائماً ، ودون استثناء تقريباً ، ينبع من الواقع المأساوى، من لحظة الفقدان والتفتت والأسى والتمزق ، ثم يبدأ باستكمال بنيته بسبل مختلفة متباينة. فلحظة ولادة النص هى دائماً خطة ثم يبدأ باستكمال بنيته بسبل مختلفة متباينة. فلحظة ولادة النص هى دائماً خطة والتفجع . ونادرة جداً هى النصوص التى تبدأ فعلا بلحظة الحيوية والخصب، والتفجع . ونادرة جداً هى النصوص التى تبدأ فعلا بلحظة الجيوية والخصب، منها . وإذا حدث ذلك فإنه يقتصر دون استثناء تقريباً على القصيدة من العط منها . وإذا حدث ذلك فانه متعددة الشرائح فإن مصدرها دائماً هو حس المشاشة

وعملية المتغير التى تؤدى الى التمزق والمتفتت . وبين الاستثناءات القليلة جداً معلقة عمر وبن كلثوم التى تفيض من نشوة الحمرة فى مطلعها قبل أن يتبلو رحس الموت فى بيتها الخامس ، ثم تبدأ بنسج خيوطها المأساوية . وهذه نقطة شيقة سأعود إليها فى المستقبل فى سياق مناقشتى للمعلقات بوصفها جميعاً تشكل بنية واحدة تشمل مكونات الرؤيا المركزية للثقافة بأنماطها المتباينة . ولا شك أن معلقة عمر و تبدو من هذا المنظور الطرف النقيض للمعلقات الأخرى أى الطرف الذى يضيف الى النموذج درجه عالية من التنوع والاكتمال .

٢٤ – غموض البنيــة

التى قد تخضع لها بطرح مشكلات متعلقة بالبنية لا يمكن أصلا بلورتها فى غياب هذا المتصور . ذلك أننا قد نواجه بنص يبدو فى قر اءته الأولى مجموعة من المكونات التى لا تنصهر فى بنية كلية . بل تظل تشكلا لا مبنيناً ذا طبيعة إلصاقية . لكننا حين نمو ضع النص بإزاء البنية التوليدية نكتشف مكوناته الغائبة التى يعيد ادخالها إلى جسد النص تشكيله بطريقة تجلو بنيته الأسلمية المميزة . أى أننا نكتشف ، بهذه العملية ، سلسلة من التحولات أدت فى النهاية إلى تكوين النص بصيغته الحاضرة ، رغم خاوه من بعض العناص المكونة للجملة الأساسية . وبين أكثر النصوص جلاء لهذه العملية نص الأسود بن يعفر ( المفضليات ، ١٢٥ ) الذى كنت قد أوردته سابقا فى معرض آخر ، وسأناقشه الآن مناقشة سريعة بغرض ابر از النقطة المحددة التى تعنينى هنا ، رغم ماسبقودنى هذا إليه من تكر ار يصعب تجنبه .

يتكون النص من أربع حركات : الأولى هى حركة التوتر والانصرام القائم بن الشاعر وأسماء ( الحبيبة ) بعد حب كان ، والثانية تفسر هذا الانصرام بحلول الشيب ، والثالثة ابراز مفاجىء لصورة الحبيبة الفيزيائية مماة من خلال صورة الريق / الحمرة التى تحتل بعد ذلك أربعة أبيات أى أكثر من ثلث القصيدة (١١ بيتاً) ، والرابعة اختراق الشاعر للصحراء على ناقته .

تبدو الحركتان الأولى والثانية متجانستين مترابطتين تر ابطآيحيلهما فى الواقع الى شريحة واحدة هى شريحة انصرام العلاقة بين الشاعر والحبيبة . ومقابل ذلك تأتى الحركة الثالثة منقطعة تماماً عن هاتين الوحدتين ، كما تأتى الحسر كة الرابعة منقطعة عما سسبقها .

لكن وضع النص في علاقة مباشرة مع البنية التوليدية (GS 1) يكشف تركيبه للضمني المتبطن الذي يمكن أن يوصف بالإشارةالي المفاهم التي استخدمت لوصف (GS 1) وأهمها مفهوم الحركة المضادة وابتعاث زمن الحيوية والاندفاع من العالم الداخلي إلى العالم الحارجي . و من هذا المنظور ، يبر ز مكون غائب هو اللدى يربط على صعيد البنية العميقة بهن شريحة التوتر والانصرام وشريحة وصف طيب ربق الحبيبة وكونها كالحمرة الرائعة (التي تتجلى فعــالا على صعيد البنية السطحية ) . وتصبح الشركة الأخرة ابتعاثاً لزمن الحيوية مجسد استجابة حادة للحظة الحاضرة ، لحظة الانصر ام والشيب ، وفي هذا الابتعاث لا تكون الحبيبة صادة بل تكون على أروع ما يمكن أن يكون العطاء إذ تعطى من ريقها المسكر كالخمرة المعتقة . ومن المنظور نفسه تبدو الحركة الرابعة استجابة أخرى ، في اللحظة الجاضرة ، للحظة القطيعة والأسبى ، عن طريق الاندفاع إلى خشونة العالم اندفاءاً يرز الحسية والخطر والحدة والكنافة بل حتى الخوف والقلق المرافقين لوحدة الإنسان في طبيعة قاسية كهذه . و تمثل هذا التفسير تبدو القصيدة ، فجأة ، في بعدما الحاضر والغائب بنية كلية شاملة لا مجموعة من المكونات المدمجة ، إلصاقياً. وعكن في الواقع جلاء هذه البنية بكتابة النص، كما كتبته سابقاً، موزعاً فى ثلاث شرائع بمقاطع مرقمة III, II, II, I كما تكتب كثير من القصائد الحديثة وبإعادة الكتابة هذه نسمح للبنية العميقة بالتجلى دون أن تكون هناك عناصر صربحة على صعيد البنية السطحية تلعب دور المؤشرات اللغوية على تر ابط مكونات البنيسة :

ماثل نص الأسود بن يعفر نص لتعلبة بن عمر و العبدى ( المفضليات ، رقم ٧٤ ) ناقشت صورة من صوره في سياق آخر من هذا البحث، يتشكل من

حركة أولى هى حركة الأطلال التى تبرز من خلال ربطها بصورة الكاتب والنص المكتوب ثم من حركة ثانية مفاجئة تماماً تبدو معزولة عزلة كاملة عن الحركة الأولى وتبدأ بواو رب ثم صورة للناقة لتتوالى بعدها صور حسن البلاء فى المعركة وقتال الشاعر قتال من يؤمن بأن الموت هو النهاية ، وألا مهرب منه . وتختم القصيدة بالربط بين رؤيا الموت هذه وبين رؤيا المبطولة والمغامرة التى يحملها الشاعر .

يبدو النص ، مهذه الصورة التخطيطية له ، مفككاً لا مبنينا ، لأنه يفتقر الى نمو داخلى من حركة الأطلال إلى حركة إدراك حتمية الموت . لكننا حين نر بط تشكله بالبنية التوليدية المناقشة أعلاه ، نكتشف أن هذه البنية تخضع لتحولات أساسية فيه تجعلها تفقد الحركة الصر محة التى تر بط بين تجر بة الاند ثار وفاعلية وفي الأرمن المتدميرية في الأطلال وبين رؤياً الشاعر للموت . وحين نعيد موضعة النص في إطار البذية التوليدية الأساسية يبرز مجلاء كون حركة الناقة والاندفاع فى الرحلة الشاقة في الصحراء جزءاً من تكوين الحركة المضادة لفاعلية الزمن كما تتجسد في الأطلال، وهي حركة للبطولة الفيزيائية التى تبرز هنا جميع مكوناتها الأساسية : ولسيف الباتر، ثم هذا اليقين الطلق محتمية الموت مهما تحصن المرء درءاً له ، الملية السين المونية أن يخشى الإنسان الموت ومحمن الموت المونية ، والسيف الباتر ، ثم هذا اليقين الطلق محتمية الموت مهما تحصن المرء درءاً له ، الذي من العبث أن يخشى الإنسان الموت ومعما المعينة الموينية ، الذي من العبث أن يخشى الإنسان الموت ومحمل استجابته الطبيعية لمرء درءاً له ، المالي والدينا من المالية من المولة المي منح الحياة من المونامية ، المالية ، والسيف المارة والاندفاع دون تردد أو وجل منهما تحصن المرء درءاً له ، المية الذي عمل من العبث أن يخشى الإنسان الموت ويجعل استجابته الطبيعية المية منهما تمامية المامية ،

بهذا الاكتشاف للبذية وتحولاتها ، تبدو للقصيدة مبذينة مجسدة لرؤيا جوهرية تذبع من وعى فاعلية الزمن المتدميرية في الأشياء (الطبيعية) والوجود الإنساني الحماعي (الأطلال) والوجود الفردي. فالزمن هو قوة الوت الجارفة التي لامپرب منها ، والتي تنال الإنسان مهما بلغت مناعة الحصون التي يضربها حول نفسه في مواجهة الموت :

« ولو كنت فى غمدان يحرس بابه أراجيل احبوش واسود آلسف
 إذا لا تتنبى حيث كنت منيتى يخب بها هاد لإثررى قائف»
 ومن هذا الموعى الحاد لحتمية المو تتنبع استجابة البطولة، فالبطولة هنا حركة

تهدف إلى تجاوز عبثية الوجود الإنسانى ، عبثية انتهاء الحياة بالموت ، عبثية تدمر الزمن و الموت لكل أشكال الحياة . المبطولة هى استجابة اليأس المطلق التى تحيل اليأس من الحياة إلى دفاع شرس عن هذه الحياة . ومن هنا الطبيعة الضدية لتجربة القصيدة ، التى تشكل نمواً للطبيعة الضدية للصورة الشعرية فى حركة الأطلال التى تبرز فناء الأطلال فى اطار بقاء فعل الكتابة . واضاءة لهذه النقطة تستحق نحصيصة هامة فى النص أن تؤكد بقوة : هى أن هذه القدرة على القتال ، دا السلاح المحيف الذى مملكه البطل توظف لا لتدمر الحياة ، حياة الآخرين ، بل واحدة إلى القتل ، لكن هناك تأكيداً عميقاً لقدرة الشاعر على حماية المارة هذا المنظور بالضبط نفهم طبيعة الصورة الشعرية المعقدة فى البيت (٧) التى واحدة إلى القتل ، لكن هناك تأكيداً عميقاً لقدرة الشاعر على حماية الحياة . ومن واحدة إلى القتل ، لكن هناك تأكيداً عميقاً لقدرة الشاعر على حماية الحياة . ومن واحدة إلى القتل معلكم البطل وحياة المستغيثين) ، فليس هناك فى النص كله اشارة واحدة إلى القتل معلكم البطل وحياة المستغيثين) ، فليس هناك فى النص كله المارة واحدة إلى القتل معلكم البطل وحياة المستغيثين ا محمد الحياة ، حياة الأخرين ، إلى واحدة إلى القتل معلكم البطل وحياة المنتغيثين ا معلم معلي حماية الحياة . ومن واحدة إلى القتل معلكم البطل وحياة المستغيثين ا معلم معلي معايدة الحياة . ومن واحدة إلى القتل معلكم البطل وحياة الملة معيقاً لقدرة الشاعر على حماية الحياة . ومن واحدة إلى المنظور بالضبط نفهم طبيعة الصورة الشعرية المعقدة فى البيت (٧) التى وتحركه الريح ، أى عن طريق الرمز الأساسى للحياة فى المحراء : الغيث والغدران فى وهج الصيف ، حيث تكون قطرة الماء انقاذاً رائعاً للحياة .

هكذا تتشكل القصيدة في اطار رؤية الزمن والموت من حركة فناء تجسسد فاعلية الزمن المتدمرية وانميار الوجو دالإنساني الجماعي وتفتت العالم ، ومن حركة مضادة تؤسس الصلابة والمناعة والقوة في وجه هذا الزمن المدمر . وفي هذه الرؤيا ثمة بعدان عميقا المدلالة : الأول هو تسرب صورة البقاء والدممومة والصلابة إلى صلب صورة الأطلال نفسها ، أي إلى صلب رمز التفتت والهشاشة ، ممهدة لبر وز صورة الصلابة والماسك والقدرة على البقاء التي ستأتي في حركة البطولة ، والشاني مورة الصلابة والماسك والقدرة على البقاء التي ستأتي في حركة البطولة ، والشاني مورة المالات والماسك والقدرة على البقاء التي ستأتي في حركة البطولة ، والثاني مورة المالات والماسك والقدرة على البقاء التي ستأتي في حركة البطولة ، والشاني مواتية أو تحصن مهما بلغا مكن أن يردا عن الإنسان الموت وقدرته الحائلة على مالاية أو تحصن مهما بلغا مكن أن يردا عن الإنسان الموت وقدرته الحائلة على في سياق الزمن والموت التي ينبع منها النص ويفيض بها في آن واحد . ضمين هذه البنية المعقدة ، تبرز مكونات جزئية تعمق حدة الرؤيا وتجعل من ضمين هذه البنية المعقدة ، تبرز مكونات جزئية تعمق حدة الرؤيا وتجعل من

الرؤيا الجوهرية ، وليس غرضي هنا أن أتقصى هذه المكونات جميعاً ، بل أن أشبر إلى سبل تجلى بعضها وإلى مهج تقصبها .

بالإضافة إلى صورة الأطلال / الكتابة التي ناقشتها بالتفصيل ، ثمة صورتان دالتان ترد الأولى في سياق وصف الناقة الشوَّهاء التي لم توشم ، [ فهي خالية من الآثار التي برزت في وصف الأطلال (الوشم وجه من وجوه الكتابة ومنح الديمومة ) كما أنها « شوهاء » حسنة الحلق لكن حسنها موصوف بلفظة تشتق من التشوه] ، وهي صورة الناقة ـــ الظبي . الناقة تعطيك قبل أن نضر بها بالسوط ، ملء عنانها ، فهي مندفعة بحدة باهرة ، واندفاعها ينبع من سياق الموت ، من سياق الزمن المدمر في الأطلال ، فهي تجسيد الحركة المضادة التي تنبثق من وعي الدمار ، وهي بهذا المعنى تندفع ناجية من الدمار . وتفيض هذه الدلالات من صورة الناقة حين تقارن، صر احة لا تضميناً ، بإحضار ظبى « أخطأته المجادف » ناج، هو بدوره ، من مطاردة الرماة الذين قذفوه فعسلا بأقواس الموت لكنهم لم يصيبوه . هذا العدو الذي يبدو اذن تجسيداً لذروة الحيوية والامتلاء بالحياة ، ليس إلا عدواً في مواجهة الموت وانبثاقاً إلى الحياة من سياق الفناء.

أما الصورة الثانية فإنها تبرز في سياق اليقين بأن الموت آت مهما حصن الإنسان نفسه ، حتى لوكان حصنه غمدان المشهور تحرسه فيه رجال الأحباش ، وأسود ألف ، أى أفعى سوداء آلفة . والأفعى ، بأى صورة برزت ، لا يمكن أن توحى بالسلامة والأمن المطلقين ، حتى حينًا تبرز كما هي هنا « حارسة » للإنسان في وجه الموت . ما أقصده هنا هو أن هذا الحصن الهائل نفسه بما فيه من حراس يتضمن فعلا صورة رس الموت الذي يفيض من مجر د وجود الأفعى فيه . وحين تستمر القصيدة لتؤكد حتمية وصول الموت إلى الإنسان المحصن المحروس، فإنها تصف مجيء المنية بهذه العبارة « نخب بها هاد لإثرى قائف» . وهي عبارة مشحونة بالضدية الحادة للتي تزخر بها الصور السابقة في القصيدة ، فالمنية التي تأتى الآن وهي هذه القوة المطلقة التي تعلو كل قوة ، ﴿ وَهَي مؤنثة ﴾ لا تأتى بذاتها بل « محمولة » من قبل ذات سرية أخرى ( مذكر ) يوصف بصفتين متضادتين : فهو هاد ، بما في هذه اللفظة من التباس وتشابك دلالي : هاد

ـــــ سابق، متقدم، ومهدى الهدية ومن يقو دالى الهداية ، و هو قائفٍ متعقب الأثر . فحامل المنية ، اذن ، متقسدم ولاحق ، هاد إلى الموت ومطارد للإنسان لكي يلمهمه إلى الموت أي أنه ، كما أشرت ، مشحون بدرجة حادة من الضدية كغير ه من مكونات النص تمامأ .

أخبراً ، لا بد من الإشارة إلى أن صورة البطل نفسها تغدو ، بعد تنمية هذه الصورة للموت، مشحونة بالضدية . فهو الفارس الفاتك الصنديد المحصن بالشلاح وبالحصون وبالحراس وهو في آن واحد الطريدة المقتفاة . ولذلك يبدو البطل متحركاً في فضاءين نقيضين : الأول فضاء مفتوح يندفع فيه كالسهم المخترق مدججاً بالقوة والقدرة ، والثانى فضاء مغلق ينحصر هو فيه يقوده فيه الموت ويتعقبه في آن واحد . ويتجسد هذا التضاد الباهر في بلية القصيدة نفسها : فهي تبدأ بصورة تدمىر ألزمن للأطلال وتنطلق إلى فضاء البطولة المندفعة لكنها تنتهى في قيد الموت ، ومن هنا دلالة بيتها الأخبر :

« أمن حذر آنى المهالك سادراً ﴿ وأية أرض ليس فهمها متآ لفٌ » . فحركة الإنسان هنا حركة فى سياق المتآ لف واطارها ولذلك فإن مجيئه مجيء ولا يأيه .

٢٥ – تحوير البنية : الشرائح المتعمارضة المعنا -

بين النصوص التي توردها المفضليات نص لمعاوية بن مالك (رقم ١٠٥) عتلك بنية فذة ، تتشكل من مكونات أولية اعتدنا على رؤيَّها في النصوص الأخرى منضمة ضمن المحور المنسقي ( الاستبدالي Paradigmatic ) ، أي أن عملية الاختيار التى تتم بينها تجعل إثبات أحدها منافيا لإثبات الآخر حبن يتم تنظم الشرائح على المحور البراصفي (syntagmatic) ، فحين يتم اختيار الأطلال وحدة أولية ، أو شرحة أولى ، تنتبى البدائل الأخرى المكنة ( الشيب مثلاً ) وتأنى الحركة الثانية التي تنتمي إلى محور منسقي جديد، وهكذا .

أما نص معاوية هذا فإنه يتشكل بطريقة يتم تبعاً لها اختيار زمن التفتت والتغير المتجسد فى للشيب ونضوب الحيوية أولا ثم يستمر لمر بط بن نضوب الحيوية وبين اندثار الديار وعفائها باعتبار كل منهما نجسيداً لفاعلية الزمن المدمرة ولعملية المتغير الفاجعة : وهكذا يترتب على المحور التراصفى ( شاقوليا فى هذه الحالة ) مكونان ينتميان إلى المحور المنستى نفسه ، ولا يؤدى هذا الاختيار إلى شرخ للبنية المتكونة أو خلخلة لها ، كما يمكن أن نتوقع ، بل تظل البنية متماسكة ، متواشجة بسبب براعة الحركة التى تقيم الوشائج بن المكونين المختارين . ومن هـذه يضع الأطلال فى موقع متأخر نسبياً فى النص . ويكشف هـذا التعامل مع المادة يضع الأطلال فى موقع متأخر نسبياً فى النص . ويكشف هـذا التعامل مع المادة عن درجة الحرية التى يمكن أن يصلها التناول الفردي المبدع ها، كما يكشف عن درجة الحرية التى يمكن أن يصلها المناول الفردي المبدع ها، كما يكشف عن درجة الحرية التى يمكن أن يصلها المناول الفردي المبدع هـ ألمادة عن درجة الحرية التى يمكن أن يصلها المناول الفردي المبدع ها، كما يكشف عن درجة الحرية التى يمكن أن يصلها المناول الفردي المبدع ها، كما يكشف عن درجة الحرية التى يمكن أن يصلها المناول الفردي المبدع ها، كما يكشف عن درجة الحرية التى يمكن أن يصلها المناول الفردي المبدع ها، كما يكشف عن درجة الحرية التى يمكن أن يصلها المناول الفردي المبدع ما، كما يكشف عن درجة الحرية التى يمكن أن يصلها المناول الفردي المبدع ما، كما يكشف عن درجة الحرية التى يمكن أن يصلها المناول الفردي المبدع ما، كما يكشف عن درجة المرية فى المنص المعرى ، وسأكنتى ما لما من المقاش للنص تروتيب الشرائح فى المنص المعرى ، وسأكنى سأور دالنص كاملا مشراً لم ترضي عرض هو إبراز هذه المنقطة المحددة فيه ، لكنى سأور دالنص كاملا مندراً إلى تركيبه الشرائحى بوضع الأرقام I ما الم II فى الماشية اليسرى منه ، ثم أعلى بلمحة مريعة عليه .

|    | وأقصَر بَعْدَ ما شابت وشابــــا        | - أَجَدٌ القلبُ من سَلمي اجْنْنابا           | ۱ |
|----|----------------------------------------|----------------------------------------------|---|
| [  | كما أنضيت مِن لُبْس ثِيابا             | - وشابَ لِــدادُه وعَــدلْن عنــهُ           |   |
|    | فقد نرمی بها حِقبـــاً صِيابـــاً      | <ul> <li>فإن تك نبدها طاشت ونبسلى</li> </ul> | ۲ |
|    | وأصطـــاد المُخبَّأَة الكعابـــا       | - فتصطاد الرجال إذا رمته م                   | ł |
|    | وآبَ قَنِيصُهـا سلماً وخـــابَا        | - فإن تكُ لا تصِيد اليومَ شيئـــاً           | 6 |
|    | عَلى نملى وَقَفْتُ بِهَا الرَّكـــابَا | - فَإِنَّ لَهُــا مَدْـــازل خــاويات        | • |
|    | كمسا رجعت بالقلم الكتسابسا             | - من الأجدراع أشفل من نُمَيْسل               | ١ |
| II | ينمَّةُ وحساذر أن يعسابَا              | - کتاب محسبًر هساج بَصبِر                    | / |
|    |                                        |                                              |   |

ولــــو دعِيَا إلى مِثْل أَجَـــابا IV ١٦ – سبقتُ بها قُدَامة أو سمَبْرا مــن الجَــرْباء فوْقْهُم طبــــابَا ١٧ - وأكفيهـا معـانيـرَ قد أرتهُمْ هـرير النَّاب حاذرت العِصَابَا ١٨ \_ يَهُــرُّ معــاشر منِّى ومنهـــمْ وأورث مجدها أبسدا كلابكا ١٩ - سأَحْدِلُها وتعقَّلُهــــا غنـــ أتيْتُ بهما غدانيَّذ صوَابهما ۲۰ \_ فإن أَحْمَـلاً بها نفسِمى فإنَّسى نهضت ولا أدبُّ لهـــا دبَابــــــا ٢١ ـ وكنـتُ إذا العظيمةُ أفظعَتُهُمْ يفُكُّ والرِّقــابَــا ٢٢ ـ بحمــد الله ثم عُطـاء قــوم رعْينـــاه وإن كانُوا غضــابَا ٣٧ \_ إذا نسزل السَّحاب بأرض قوم إذا وضِعت أعِنَّتْهُــــنَّ ثــــابَا ٢٤ - بكلٍّ مقلِّص عبْل شــوَأَهُ كشاة الرّبال آنست الكلابا » ٢٥ ــ ودافعــة الحــزام بمــرفقيهــا

٩ \_ وَقَفِـتُ بِهَا الْمَلُوصَ فَلَم تُجبُنِي

١٠ - وذاجيَــة بَعَثتُ علمي سبيــل

١١ – ذكرتُ بها الإِيابومَن يسَافر

١٢ - رأبْتُ الصَّــدْع من كعُب فأُودْى

١٣ - فأمسى كعبها كعباً وكانت

١٤ ـ حَمَلتُ حَمالـــة القُرَشيُّ عنهم

١٥ - أعود مثلها الحكماء بعسدى

والمسبى بها حسى أجابا

كَأَن على مَغــابذِها مــــلابا

وكان الصَّدْعُ لا يعد ارتئابسا

من الشَّمناآن قدَّ دعِبَت كعابـــا

ولا ظلماً أردْتُ ولا اختــلابَا

إذا مــا الحــقُ فى الأُشباع نــابَا

كما سَافرْتُ يَدَّكِرِ الإِيــابا 🎟

يبدو مدهشاً تماماً أن النص الذي يبدأ بتركيب ثنائى لشريحة تكون عادة مؤلفة من وحدة مكونة أولية واحدة يستمر في انقسامه الثنائي حتى النهاية . فالأزمة

٤٩)

٤٩ •

التى ينبثق مها النص أصلاهى الانقسام والانشراخ القائمان ضمن كعب ، القبهلة الواحدة ، وهو مايسمه الشاعر « الصدع » ويؤدى هذا الانقسام إلى أن تصبح كعب - كعاباً، فيعيدها الشاعر إلى ما كانت عليه أى كعب موحدة ثم تسود شريحتى النص J v, IV سلسلة من الثنائيات والانقسامات التصورية واللفظية والتركيبية التى تستحق التفصيل فى معرض آخر ، وحين يكتمل النص فإنه يكتمل بثلاث صور : ( 1 ) الشاعر وقومه يقفون نقيضاً لأى قوم آخرين : هم الأقوياء الذين يرعون أرض الآخرين للضعفاء، ( ۲ ) صورة الحصان المذكر «عبل الشوى » ، ( ۳ ) ثم الناقة « دافعة الحزام » بمر فقيها . وينتهى النص فعلا بصور ة «حرب » و انقسام من نمط آخر حيواني هذه المرة ، اذ تبدو « شاة الربل » التي « آنستالكلاب » من نمط آخر حيواني هذه المرة ، اذ تبدو « شاة الربل » التي « آنستالكلاب »

هكذا مجمع النص فى نهايته بين وحدتين أوليتين ينتميان عادة إلى الخور المفسقى نفسه هما الحصان والمناقة اللذان لا مجتمعان فى هذا السياق الافى النادر. و تقييدى لهذه الملاحظة بعبارة « فى هذا السياق » تقييد واع ، إذ أن من الجلى تمامآ أن الحصان والناقة مجتمعان فى نصوص كثيرة، لكنهما يأتيان عادة فى مياقين مختلفين : الأول فى سياق القوة والقتال أو الصيد (الذى يتمثل فى نهاية نص معاوية ) والثانية فى سياق القوة والقتال أو الصيد (الذى يتمثل فى نهاية نص معاوية ) والثانية فى سياق القوة والقتال أو الصيد (الذى يتمثل فى نهاية مو في هذا السياق قد ظهرت فى النص فعسلا فى البيتين (٩ - ١٠) محتلة مو قعها فى هذا السياق قد ظهرت فى النص فعسلا فى البيتين (٩ - ١٠) محتلة مو قعها فى نهاية النص ، بعد بر وز الحصان ، تكون قد عادت بدور جديد مغاير تماماً ، و هو الدور نفسه الذى معتلكه الحصان ، تكون قد عادت بدور جديد مغاير تماماً ، إلى المحور المسقى نفسه ولا تختاران معاً عادة.وبهذا التصور ، نرى أن النص الذى بدأ باز دواجية للوحدة المكونة فى القسم الأول من القصيدة انتهى أن الذى بدأ باز دواجية للوحدة المكونة فى القسم الأول من القصيدة انتهما باز دواجية مطابقة تماماً و تلك علامة تفر د أخرى هذا النص الذى

- 11

كنت قد أشرت سابقاً إلى تعدد تجليات الحركة الأولى وقدمت نماذج لهذا التعدد ، لكن ثمة تجليات تكنسب طابعاً منفر داً ولا تندرج ضمن اطار قابل

للتحديد بسمولة ، تمر او حفى الحركة الأولى بين المتجربة الفردية اليومية وبين المأساة الفردية النابعة من حدث محدد ، وفى الحركة الثانية بين أشكال من المتجربة تتوحد فيها أبعاد متباينة وبين شكل ولحد شديد الخصوصية. وسأكتنى هنا باقتباس نموذجين فقط لهذا النمط من التفرد ، تنبع الحركة الأولى فى أولها من مأساة فردية هى الأمى للقتل أخ سيد والثأر له ، وتتخذ الحركة الثانية فى ثانيهما شكلا يلتى فيه بعد البطولة الفردية و ابتعاث زمن الحيوية الماضى بالتوحد المطلق بالقبيلة .

البغية التوليدية (GS 1)

مهلهل بن ربيعة ، (الأصمعيات ، ٥٣ )

ألياتنا بلن حسم أنيسرى فاين يك بالذنائب طال ليلى فلو نبش المقابر عن كليب بيسوم الشعثمين لقرعينا

وكيف لقـــاء من تحت القبــور بجيـــرا فى دم مثل العبيــر عليـــه القشعمان من النسور

إذا أنت انقضيت فلا تحسورى

فقــد يبكــى من الليل القصير

فيُخبر بالمذنائسب أى زيُسر

II – وهمام بسن مرة قد تركنا عا وصبحنا الوخوم بيوم سوء ير كسأنا غسدوة وبنى أبينسا به فلولا الريح أسمع أهل حجر ص

فمایی قمد تمرکت براردات

البغية التوليدية (GS 1)

فممان تسك أشوابي تمزقن للبلي

بجيـــرا فى دم مثل العبيـر عليـــه القشعمان من النسور يــدافعــن الأسنــة بالنحـور بجـوف عنيــزة رحيا مــديـر صليــل البيض يقــدع بالذكـور

فإنى كنصل السيف فى خلق الغمد

دوسر بن ذهيل المقريعي ( أو رجل من بني ير بوع) : ( الأصمعيات ، ٥٠ )

دوقائلة ما بال دوسر بعدانا صحا قلبه عن آل ليلى وعن هند

£97

292

أرانى فى ربيع الشباب مع المسرد أكف على ذفراى ذا خصل جمسد ولم ينسها أوطانها قدم العهد من آل نجد من غليسل ومن وجد لقومى أبسدالا فيألفهسم ودى وليس على مولاى حسدي ولا عهدى وأدبسسر لم يصسدر بادباره و دى لسا كسان يأتى مثلهن على عمسد حبالى فسرخسى من علابيه مدى

the second second second

 $= \sum_{i=1}^{n-1} \left( \sum_{j=1}^{n-1} \left( \sum_$ 

البنية المولدة ومفهوم التحولات - II قصيدة المدح - اكتناه اول

5,50

على صعيد محدد ، يسمح مفهوم التحولات باكتناه تجل طاغ من تجايات الحركة المضادة فى نمط من القصيدة الجاهلية كان له أن يختلط فى ذهن الدارسين ببنية القصيدة فى وجودها المطلق ، هو تجلى « المديح » . وكنت قد أشرت سابقاً إلى أن وصف ابن قتيبة المشهور لطريقة الشاعر الجاهلى فى تشكيل القصيدة كان مقيداً بقصيدة المديح ، لكن معظم الدارسين أخفقوا فى إدراك هذه الحقيقة ، وجعلوا من وصفه قانوناً لبنية القصيدة فى الشعر القدم . و أو د أن أعود إلى تأكيد هذه النقطة مضيفاً فى الوقت نفسه نقطة أخرى حاسمة الأهمية هى أن قصيدة ناركيد هذه النقطة مضيفاً فى الوقت نفسه نقطة أخرى حاسمة الأهمية هى أن قصيدة فإن دخول المديح إلى القصيدة سيكون ، من جهة ، تعبيراً عن علاقات اجتماعية فإن دخول المديح إلى القصيدة سيكون ، من جهة ، تعبيراً عن علاقات اجتماعية من جهة أخرى قابلا للتفسير فى إطار نمو البنية المتميزة المتميزة ، وسيكون الطبيعة الطقوسية ومن خلال مفهوم التحولات موضع المناقشة هنا (١) .

تكشف مستويات التحليل التى تبلورت فى هذا البحث عن حركة نمو القصيدة ( ب م ش ) من زمن الهشاشة والتفتت والتغير إلى زمن تتجلى فيه قوى الحيوية والحصب التى تشكل حركة مضادة تؤدى إلى توازن فى بنية للقصيدة بين فاعلية الزمن وبين قوى اجتماعية كالقبيلة ، أو فردية كالبطل أوحيوية أو نفسية مختلفة. وتتم هذه الحركة عبر توسط تقوم به شرائح أخرى فى النص بينها الرحاة التى تبدو دخولا فى معبر طقوسى يتوسط بين ضدين ويمهد لحدوث تطهير من نمط قابل للتحديد (وتفرض هذه الملاحظة ضرورة التساؤل عن الدور للطقوسى للرحلة

وقواءتها قراءة إشارية من هذا المنظور الذي يكشف عن طبيعتها التوسطية ، ولا مكن لهذه القراءة أن تكتمل إلا بدراسة الرحلة بنيوياً ، أي بالتركيز على شبكةالملاقات التي تنشأ بينها وبين العلامات الأخرى في النص . وبين الأسثاة الإنسانية التي يُعْبِغي أن تطرح هنا التساؤل عن التر ابط الوجودى بن ظهور المدح وظهور الرحلة : هل تدخل حركة المدح النص دون رحلة ؟ ملى حدث ذلك ؟ وما هي العلاقات السائدة في النص في هذه الحالة ؟ ما هي نسبة النصوص التي ير د فيها المدح دون رحلة ؟ ما هي إمكانية خضوع النص لعملية تحولات تنتج مديحًا دون رحلة ؟ . وتكون وظيفة الشرائح المذكورة نابعة من طبيعة الرؤيا المتميزة التي يجسدها النص، وفي نمط من أنماط القصيدة تؤدى للشر اثح التوسطية وظيفة أساسية هي تعميق البعد الذي يسود الشريحة الأولى ( الأطلال مثلا ) . وحين يحدث هذا فإن النص يفقد توازنه ويصبح محالا أن محقق توازنا جديداً له إلا إذاجاءت حركة مليئة بالحيوية وبرموز الحياة وتجلياتها الغنية ، و مكن للحركة الجديدةأن تتخذ أشكالا مختلفة في دلالاتها المباشرة لكنها ، كما يحدث في بنية حكاية الحوريات في محليل پر وب لها ، تشكل وظيفة واحدة . و بن هذه الأشكال بر ز ، في لحظة تاريخية معينة ، شكل متميز هو الحديث عن الآخر ، عن جماعة أو فر د بمتلك من الصفات والخصائص الإنجابية في سلم القيم الاجماعية ما تجعله تجسيداً لقوى الحياة : لمنح الحياة ، أو انقاذها ، أو الحفاظ عليها ، أو خلقها ، وهذا التعجلي هو بالضبط الحركة التي كان لها أن تعرف بالمديح .

مهذا التصور ، يكون المديح إحدى الإمكانيات الكامنة على محور مفسى . (Paradigmatic) محوى تجليات أخرى متعددة لقوى الحيوية والخصب والثبات والاستمرارية وتجاوز الزمنية ، وهذه النقطة الأخيرة تستحق التأكيد ، لأن تجاوز الزمنية وفاعلية الزمن هو محقى الصفة الحدرية فى كل أنماط المديح . فالممدوح يغدو نمطاً لا فرداً ، وبتحوله إلى نمط يصبح لا زمنياً ، ( بل إن الممدوح فى نماذج كثيرة لبوصف بلغة تشير إلى دعومة تأثيره أو فعله أومناقبه أو اسمه أو أشكال أخرى من أشكال تجاوزه للزمنية ) . والنمط تحديداً مرتبطاً بالطلق . فكل مطلق لا متغير : أى خارج على الزمنيسة التي نشكل أزمة القصيدة أصلة .

الرؤى المقنعة \_ ٤٩٧

وبهذا التصور أيضاً يمكن أن نتوقع أن دخول المديح بغية القصيدة كان تدريجياً ، أى أنه ظهر أولا فى صور مبدئية غير نامية ثم فى صور أخرى أكثر نمواً وتعقيداً ، وبالفعل ، فإن در اسة للقصائد التى تحوى مديحاً فى المفضليات والأصمعيات تكشف أربع حقائق :

١ قصائد المديح فيهما قليلة بالقياس إلى عدد النصوص المثبتة .
 ٢ أن النصوص المدرجة فيهما ترتبط بأسهاء عدد محدود من الشعر اء :

٣ - أن تجليات المديح فى هذه القصائد تتفاوت فى درجات بدائيتها و تناميها و يساطنها و تعقيدها و توجهها إلى جماعة أو إلى فر د .

٤ - أن « الممدوح » الذي تتوجه إليه هذه القصائل يتراوح في المكانة والسلطة من ذرجة مبدئية تقريباً ( إنسان عادى) إلى درجة شبه مطلقة ( الحاكم ، الملك : . . إلخ ) .

وسأقدم الآن نماذج لقصيدة المديح تجلوما يبدو تطوراً دلخلياً في عملية تشكل المديح و حركة مضادة» في الشعر الحاهلي ، مؤكداً أن النماذج الواردة لا تهدف إلى تقديم تنبع دقيق بل إلى عرض مادة محسوسة مختارة من أعمال متباينة قدتسهم في تشكيل انطباعات أو نية موجهة للدراسة .

> المرقش الأكبر : (المفضليات ، ، ٥) . ( امتز اج الفخر بالمديح ، مدح قومه مع الرحلة إليهم ) . .

« جديرون أن لا يحبسوا مجتديهم للحم وان لا يدرؤوا قدح رادف عظام الحفان بالعشيات والضحى مشاييط للأبدان ، غير التوارف فهل تبلغنى دار قومى جسرة محفوف علندى جلعد غير شارف سديس علما كـبرة أو بويزل جمالية فى مشيما كالتقـاذف »

AP3 54 894

الممزق العبــدى: ( المفضليات ، ١٣٠ ) :

1 - 1

« لتبلغنى من لا يحدر نعمة بعدر ، ولا يزكو لديه التملق يؤم بهن الخرم خرق سميدع أحد كصدر الهندو إنى مخفرق » .

المسزق : ( الأصمعيات ، ٥٩ ) . ملهتم ملهكالناس في المحد والتقي وغرب ندى من عروة العسز يستقى »

«علوتم ملوكالناس في المجد والتتى وغرب ندى من عو ١ – ٤

علبـــاء بن أرقم : ( الأصمعيات ، ٥٥ ) .

« أخوف بالنعمان حتى كأنما قتلت له خالا كريما أو ابن عم وإن يد النعمان ليست بكرة ولكن سماء تمطر الوبل والديم » . ٢ - ٥

بشـــر بن عمــرو : ( المفضمليات ، ٧١ ) . ( دون « مقدمة » طللية أو رحلة ) . .

«ولقد أرىحياً هنا لك غيرهم ممن محلون الأميــــل المعشـــبا لا استكين من المخافة فيهم وإذا هـــم شربوا دعيت لأشربـــا

1 - 1 المثقب العبسدى : (المفضليات ، ٧٦) . « فرحت یها تعارض مسبطر آ علی صحصلحه وعسلی المتسون V - 1- مقاس العدائدي : ( المفضليات ، ٨٤ ) . ( أربعة أبيات دون بنية تقليدية ) « فقد جاوزت أقواماً كشــراً فلم أر مثلــكم حزماً وباعــاً » .  $\lambda - 1$ - حاجب بن حبيب : ( المفضليات ، ١١١ ) . ( بنية تقليدية : الناقة إلى الحبيبة ثم يأتى المدح : قلب البنية ) . « والحارثان إلى غاياتهم سبقا عفول كما أحرز السبق الحوادان والمعطيان ابتغاء الحمد ما لها والحمد لا يشترى إلا بأتمسان » 9-1

- ربيعــة بن مقروم : ( للفضليات ، ٢٣ ) . فى مهمة قذف يخشى الهلاك به أصداؤه ما تبي بالليل تغــــريداً لما تشكت إلى الأين قلت لها لا تستر نحن ما لم ألق مسمودا مالم ألاق إمرءاً جزلا مواهبه سمل الفنساء رحيَّب الباع محموداً » 1. - 1 المثقب : ( المفضليات ، ٧٧ ) . 

ð : · ·

بعد ما حاقت به إحسدى الظلم « إنما جساد بشنأس خسالد يبتدرن الشمخص من لحم ودم من منسایا اینخاسه بن این حسبن مجلسته غبر لسطم مترع الحفنة ربعى الندى إن بعض المال في العرض أمم مجعسل الهسنء عطايا جمه تلف المال إذ العرض سلمهم لايبسالى طيب النفس يسه إن خبر المال ما أدى الذمم) » ( اجعل المسال لعرض جنسة

11-1

المثقب العبــدى : ( المفضليات ، ٢٨ ) .. « فنهنهت منها والمناسم قرتمی وأيقنت إن شاء الإله ، بأنه فإن أبا قابوس عندى بلاؤها رأيت زناد الصالحين نمينسه ولو علم الله الحبسال عصينه فإن تك منا في عمدان قبيدلة فقد أدركتها المدركات فأصبحت إلى ملك بذ الملوك فسلم يسع 

أنهم أبيت اللعن إنك أصبحت وأطلقهم تمشى التسماء خلالهم مفككة وسط الرحال قيودها » 17 - 1

- المسبب بن علس : ﴿ المفضليات ، ١١ ) . « فعل السريعة بادرت جدادها قبل المساء تهم بالإسراع "

بمعزاء شتى لا يرد عنودها

سيبلغني أجسلادها وقصسيدها

جزاء بنعمى لا محسل كنودها

قديمًا ، كما بذ النجوم سعودها

لجاء بأمر اس الحبال يقرودها

تواصت بأجناب وطال عنودها

إلى خبر من تحت السهاء وفو دما

أفاعيله حزم الملوك وجودها

لديك كثبر كهلها ووليدها

6.1

| أف لا تعديها إلى مسلك شهم المقدادة ماجد النفس                                | فلأهدين مع الريداح قصيدة منى معلمات إلى القعقاع          |
|------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| وإلى ابن مارية الحــواد وهل شروى أبي حسان في الأنس                           | ترد المياه فما تزال غــريبة في القوم بين تمثل وسمــاح    |
|                                                                              | وإذا الملوك تدافعت أركانها أفصلت فوق أكفههم بذراع        |
|                                                                              | وإذا تهيج الريح من صرادها للجآ ينيخ النيب بالجعجب        |
|                                                                              | أحللت بينك للجميع ، و بعضهم متفرق ليحـــل بالأوزاع       |
|                                                                              | ولأنت أجود من خليج مفعم متراكــــم الآذي ذي دفـــاع      |
|                                                                              |                                                          |
| 10 - 1                                                                       |                                                          |
| سويد بن أبي كاهل : (المفضليات ، ٤٠) .                                        |                                                          |
|                                                                              |                                                          |
| « يدرعن الليل مهوين بنسا كهوى الكدر صبحن الشرع                               |                                                          |
| فتناولن غشياشاً منهيك ثم وجهن لأرض تنتجب                                     | ســــلامة بن جنـــدل : ( المفصليات ، ٢٢ ) .              |
| من دن برکر مرا مملکة منظر فیهم وفیهم مستقل                                   |                                                          |
| بسبط الأيسدى إذا ما ستلوا نفع النائل أن شىء نسفع                             | « دع ذا و قل لبنى سعد لفضلهم مدحا يسبر به غادى الأر اكيب |
|                                                                              | يومان يوم مقامات وأنسدية ويوم سير إلى الأعداء تأويب      |
| وإذا هبت شمــالا أطعمــوا في قدور مشبعات لم تجــــح                          |                                                          |
| وإدا مبت مسلما وابي ملت من سمينات الدرى فها ترع »                            | إنى وجدت بنى سعد يفضلهم كل شهاب على الأعداء مشبوب        |
|                                                                              | إلى تميم حماة العز نسبتهم وكل ذي حسب في الناس منسوب      |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                        | قوم، إذا صرحت كحل، بيوتهم عز الذليل و مأوى كل قر ضوب»    |
| ( ينهمي الملدح ثم تعود القصيدة لتبدأ من جديد بالخيال المؤرق و نأى الحميبة) . | $\frac{1}{12} = \frac{1}{12} = \frac{1}{12}$             |
|                                                                              | المحادث برجسانية والالفنار المعاري معرم                  |
|                                                                              | الحارث بن حسلزة : ﴿ المفضليات ، ٢٥ ) .                   |
| ( بِنْهِة تَقْلَيْدَية ، أَمَلَ اللقاءَ من جديد ) .                          |                                                          |
|                                                                              | « أنمى إلى حسرف مذكرة بي تهض الجصى بمواقع خلس            |
| «إذا الحارث الحراب عادى قبيلة الكاها ولم تبعد عليه بلادها »                  | خسذم نقائلها بطرن كأقرطاع للفراء بصحصع شأس               |
|                                                                              | ۵ • ۴                                                    |
|                                                                              |                                                          |

**\*\*** 

۷ – ۱۷ علقمة بن عبسدة : ( المفضليات ، ۱۱۹ ) . « إلى الحارث الوهاب أعملت ذاقتى لكلكلها والقصريين وجيب . . ( صعوبات الطريق ) . . لاتبلغنى دار امرىء كان نائياً ففد قربتتى من نداك قروب إليك أبيت اللعن كسان وجيفهسا بمشتبهات هو لهسن مهيسسب ( ضنسا الر احسلة ) . . . فلاتحسر منى نائسلا عن جنابة

في البغية التو ليدية الاساسية للنص الحاهلي من عط (ب م ش ) تتشكل حركة الاندثار ونضوب الحيوية في إطار الأطلال، أو التوتر القائم بين الشاعر والمرأة، أو التفتت في الوجود الحماعي ، أو التغير المؤدى إلى نضوب الحيوية، وتتشكل الحركة المضادة في أطر متعددة . وتؤدى هذه الحركة وظيفة عميقة الأهمية هي نجاوز الشرط الإنساني ( النفسي ، التصوري، الاجتماعي ) الذي ينبع من الحركة الأولى ، وتلعب الناقة أو تجربة الاندفاع في الصحراء دوراً أساسياً في تشكيل الحركة المضادة، وتغدو رمز المرحيل إلى عالم التوحد بالأشياء : بالطبيعة والحيوان والناقة ذاتها . هكذا يكون في جذر الحركةالمضادة تجربة انفراد بالنفس وحلول فيها وحلول لها في العالم الخارجي . ولا يحدث مرة و احدة في الشعر الجاه لي أن يكون الرحيل جماعياً ، في صحبة مجموعة ، أو دخولا في عالم الطبيعة دون الناقة ، أي دخولا إنسانياً فقط ، أو يكون سبراً على القدمين . الناقة طقس الدخول في الوجدة ورفيق الوحدة . من هنا يكون دور ها مز دوجاً : تأدية الشاعر إلى الوحدة وحمايته من العز لة المطلقة بتدمير هذه الوحدة ، في آن و احد ، بوجودها للفيز يائي الباهر وبالأصوات البارزة التي تحدثها في حركتها المندفعة . ومن الدال جداً أن الرحلة هي دائمًا خلق للحركة والصوت البارز ، ولا تتم رحلة و اجدة على الإطلاق في صمت أو سكونية . هـكذا تؤسس حركة الناقة نقيض الصمت والسكونية اللذين يسودان الحركة الأولى وتلعب الناقة هذا الدور في بنية كلية تتعدد فيها مقاصد

الحركة ، وتتخذى نصوص كثيرة قيمة مطلقة بذاتها دون أن تهدف إلىالوصول إلى مكان معين لكنها فى نصوص أخرى تهدف إلىالوصول إلى الحبيبة التى نأت ، أو إلىالقبيلة التى بعد عنها الشاعر ، هسكذا يقول حاجب بن حبيب الأسدى ( المفضليات ، ١١١ ) .

> « أعلنت في حب جمل أى إعلان وقد سعى بيننا الواشون واختلفوا هل أبلغنها ممثل الفحل ناجية كأنها و اضح الأقدر اب حلاه

وقد بدا شأنها من بعسد کتمسان حتى تجنبتها من غسير هجسر ان عنس عذافرة بالرحسل مذعسان عن ماءما و ان ر ام بعدا مسکان . . »

حيث يكون قصد الرحلة بلوغ الحبيبة النائية ، ويقول المرقش الأكبر ، وهو بعيدعن قومه ، بعدمدحه لهم :

(إذا يسروالم يورث اليسربينهم فواحش ينعى ذكرها بالمصايف فهسل تبلغنى دار قومى جسرة خنوف علندى جلعد غير شارف سديس علمها كسبرة أو بويزل جمالية فى مشها كالتقاذف » فى بنية لا تقود فيها الرحلة إلى المدوح ووحدة المدح بل تأتى تالية للمدح ، وفى صيغة نظرية « هل تبلغنى » تشف عن التوق واللوعة ، لا فى صيغة الفعل المكتمل التى نراها فى نصوص أخرى تكون فيها الرحلة فعلا حلقة قد اكتملت فى مسار الحركة نحو المدوح . ويلاحظ أن صيغة التساؤل هذه هى نفسها التى استخدمها حاجب حين كان هدف الرحلة الوصول إلى الحبيبة كما يلاحظ أيضاً أن حركة الناقة لا تتحول إلى دخول حسى حاد فى عالم من الخشونة الطبيعية والقسوة والصعوبات الفيزيائية .

من هذا المنظور بمكن اعتبار « وحدة اندفاع الناقة » مكوناً بفيوياً مرتبطاً جدرياً بعلاقة ضدية بالحركة الأولى فى النص وذا خصائص دلالية تحكمها خصائص الحركة الأولى من جهة، وغائية الرحلة من جهة أخرى . وبهذا التصور يبدو بروز وحدة للمدح فى النص ، فى مرحلة تسود فيها شروط اجتماعية واقتصادية وسياسية معينة ، تجلياً محدد للطبيعة محسوساً ، ضمن بفية أكثر شمولية واتساعاً تفتجه عملية

تحول ( أو تحويل ) ( Transformation ) ضمن البغية العميقة تتبلور الآن على صعيد البنية السطحية منتجة المدح بوصفه علامة من العلامات المكونة للبغية التوليدية لا مكوناً لبغية توليدية جديدة مستقلة . أى أن الحور المنستى الذى تنتمى إليه وحدة المدح يضم بدائل أخرى عديدة تشترك مع المدح فى خصيصة جو هرية هى أنها جميعاً تجليات لقوى الحياة أو ظاقات الحيوية القادرة على تشكيل نقيضا الحركة الأولى فى النص ، وتتأكد سلامة هذا التصور بملاحظة الحصائص الدلالية لوحدة المديح من جهة وللموقع الذى يظهر فيه المديح ضمن البغية والواقع التى لا يظهر فيها من

إن خصائص وحدة المديح الحوهرية هى ، دون استثناء بارز ، تأكيد الحياة وتعميقها : إنقاذها أو الحفاظ عليها أو الصراع من أجلها أو إبرازها أو خلقها . وليس ثمة من مديح يطرى الممدوح بوصفه قادراً على نبى الحياة وتدميرها ( إلا فى سياق يكون فيه هذا النبى شرطاً ضرورياً للحفاظ على الحياة ) . أما على الصعيد الثانى فإن من الدال جداً أن وحدة المديح لا تأتى إلا ضمن البنية التى ما زلت أصفها : أى مشكلة حركة مضادة لحركة الموت تبرز قوى الحياة . فالمديح لا ير دفى قصيدة الهجاء مثلاً فاصل لأن الرؤيا التى تنميها قصيدة الهجاء رؤيا سلبية إطلاقية أصلا وينبغى أن نظل سلبية تمتلك تناسقاً داخلياً ، أما في قصيدة الموت قار ثاء فإن المديح لا يأتى ليشكل حركة مضادة فى الحاضر أو المستقبل ، بل يكتسب شكلاً آخر هو تأكيد قوة منح الحياة في الماضى .

من جهة أخرى ، تبرز وحدة المديح في النصوص المدروسة في مواقع هي من التنوع محيث أنها لا يمكن أن تقلص إلى نموذج طاغ واحد ولا يصدق علما حتى وصف ابن قتيبة العام لطريقة تشكل للقصيدة ، وهذا التنوع في الطبيعة والدور ينبغي أن يؤكد بدلا من أن يتعجاهل لأنه يشكل مفتاحاً فعلياً لدر اسسة الموضوع دراسة دقيقة متكاملة .

من زاوية ثانية ترد وحدة المديح دائماً ضمن البنية في موقع تشكل فيه حركة مُضادة لوحدة سابقة تمثل ، بر مز بسيط ، شرطاً إنسانياً مىلبياً ( - ) : للتفتت ، والهشاشة ، والبؤس ، والانقطاع ، والفقدان أو العوز ( بلغة بر وب ) ، ولا يرد

المديح فى بنية تبدأ بشرط إنسانى إنجابى ( + ) : الفرح والغبطة والاكتفاء والحيوية والزمن المكتمل الحصب .

بيد أن أبرز الخصائص المميزة لوظيفة حركة المديح بنيوياً هى أنها تحدث ضمن البنية التوليدية الجذرية تحولا على مستوى ما سأسميه فى فصل قادم «زمن المنص ، وأقصد بذلك إلى القول إن وحدة المديح تدخل الزمن الحاضر كفاعلية منتظمة مطردة فى بنية النص ناقلة الحركة المضادة فى النص من طغيان الزمن الماضى عليها (متمثلاً فى ابتعاث لحظة الحيوية فى الذاكرة ) إلى مجال الحاضر ، بل إلى مجال المستقبل فى حالات نادرة ، ولهذه النقلة الجذرية من عمق الأثر على بنية النصما محم دراستها دراسة مستقلة آمل أن أستطيع – أو يستطيع غيرى من الباحثين – إنجازها فى المستقبل .

ولعل دراسة تاريخية لتطور بروز وحدة المديح أن تسمح بإعطاء الفرضية المطروحة هنا صيغة مماسكة ، لكن الدراسة التاريخية للنص الحاهلي وتطوره تصطدم ممعوقات وصعوبات فعلية لا مجال لتفصيلها الآن . بيد أن ملاحظة أولية قد تجدى هذا ، هي أن معظم نصوص المديح في المفضليات والأصمعيات ، مثلا، مرتبطة ببلاطي الغساسنة والمناذرة ، أي بمواقع السلطة والبُّر اء المادي المدنى والسيطرة الاقتصادية فىمرحلة تاريخية سابقة مباشرة للإسلاموقد أنتجها شعراء معظمهم مخضرم . أما النصوص المنتجة خارج الإطار فإنها تكاد تخلو من وحدة المديح تمامآ ويبرز فبها صوت التوحد بن الفرد والقبيلة الذى ينتج وحدة الفخر بالقم الحماعية للقبيلة التي تؤكد هي بدو رهاقوي الحياة . أي أن الفخر يبدو تجلماً آخر من تجليات قوى الحياة ضمن البنية يوازى في موقعه ودوره المديح ، لكن كلا منهما يتبلور في سياق تاريخي واجتماعي متميز . من جهة أخرى ، يتنامي دور وحدة المدبح في النص الشعرى تاريخياً وتطغى قصيدة المدح كلما ازدادت الحياة السياسية مركزية ، أى كلما ازداد دور السلطة تأثيراً في الحياة ، وكلما ازداد نمو الحياة المدنية وتعمقت الانقسامات الطبقية فى المحتمع وازدادت سيطرة طبقة سائدة على مقادير الحكم والموارد الاقتصادية إلى أن نصل إلى المرحلة الأموية حيث تمايز قصيدة المدح وتتميز لتستمر فى نموها وطغيانها في العصر العباسي والعصور اللاحقة . ويزامن هذا للتنامي والطغيان انحسار للتجليات

ិទ • ។

الأخرى لقوى الحياة فى الحركة المضادة ، وضمور لدور الفرد والتجربة الفردية ضمن بنية الحياة الاجتماعية والسياسية والاقتصادية ينعكس بشكل حاد فى اختفاء قصيدة البطولة الفردية ، مثلا ، وما يفترضه هذا التصور هو أن قصيدة المدح لاتشكل بنية مولدة ، بل تنامياً لبنية توليدية أساسية ، وانالتنامى يتكون من خلال عملية تحولات للوظائف يغدو شخص معين فيها ومزاً لقوى الحياة . ثم يفترض هذا التصور أن هذه العملية تتم فى مفصل تاريخى معين تحت ضغط شروط اقتصادية واجتماعية وسياسية وفنية أدت إلى تغيرات بنيوية فى الحياة الحاهلية تبدو صعبة التحديد الآن بسبب فقدان المنظور التاريخى في الدراسات العربية القدعة بشكل خاص وفى معظم الحديثة منها أيضاً (٢) .

قد يسهم فى تلمس عملية التحولات التى أشير إليها هنا تتبع بنية قصيدة المدح عن طريق حصر أقدم النصوص التى نملكها ودراسة طبيعة شريحة المدح فيها من حيث ١ - موقعها فى بنية النص ٢٠ - مقوماتها النصية ٣٠ - مقوماتها الفكرية والقيمية ذات الأبعاد الاقتصاديه والسلطوية خاصة ، ثمرسم تطور نص المدح تاريخياً ودراسته تز امنياً فى آن واحد، وليس فى نيتى القيام بمثل هذه الدراسة هنا، فهى تحتاج إلى مجال أكثر رحابة وتخصصاً، لكننى - سأناقش مفاصل تبدو لى علم قدر كبير من الأهمية تتمثل فى ثلاثة نصوص جاهلية : الأول للممزق العبدى، والثانى لحاجب الأسدى ، والثالث لربيعة بن مقر وم .

الممزق للعبدى : ( المفضليات ، ٨١ ، ١٣٠ ) .

ير د نص الممزق العبدى فى المفضليات مرتبن : يحمل فى الأول رقم ٨٠ ، وفى الثانية رقم ١٣٠ ( والأرقام من وضع المحققين للنص ) ، وهو النص الوحيد الذى يتكرر فى المفضليات . وفى صيغته الثانية يزيد النصسبعة أبيات عن صيغته الأولى ، ومن الدال جداً أن هذه الأبيات السبعة هى التى تحوى البيتين اللدين يحيلان النص إلى نص ملحى . أما فى الصيغة الأولى فالنص لا علاقة له يشعر المديح إطلاقاً ، مع أنه يتوجه إلى شخص اسمه النعمان يخطاب مباشر يدور حول

قضية محددة . أما فى الصيغة الثانية فإن القصيدة تزخرف حركة الرحلة ( الأبيات ٣ – ٧ ) وتذمهى محديث عن لكيز ذى دلالة مز دوجة : فهو يستخدم الصيغة : ( formula ) « لتبلغنى » التى رأيناها تلعب دوراً أساسياً فى تشكيل حركة الناقة باتجاه الحبيبة النائية أو القبيلة البعيدة أو باتجاه تجر بة التوحد فى الصحر اء، وهو يضفى على المتوجه إليه صفات تسمح باعتبار موقفه منه موقف المادح . « لتبلغنى من لا يسكدرنعمة بغدر ، ولا يزكو لسديه التمسلق يؤم بهن الحزم خسرق سميدع أخذ كصدر الهنسدوانى مخفق »

ورغم أن البعد التاريخي محال أن يؤسس فإن هذا التوجه والصيغة التي يستخدمها يبدوان المفصل الأولى الذي يتم عنده انتقال النص الشعرى من حركة خلق لحظة المبطولة الفردية أو الحمرة أوالقبيلة أو الحيوية رمزاً لقوى الحياة المضادة للحركة الأولى المجسدة للقلق والتوتر والتمزق والتغير السلبي ، إلى حركة خلق هذا الرمز عن طريق فرد آخر هو ، في شكل جنيني بؤرى ، ممدوح من نمط ما .

حاجب بن حبيب الأسدى : ( المفضليات ، ١١١ ) .

وتمسد بسدا شأَنُها مِن بعد كتمان ١ - أغلنتُ في حُبِّ جُمل أيَّ إغلان حتَّى تجنبتُها من غير هجران ٢ - وقد سعى بيننا الواشون واختلفوا عنس عذافرة بالرحل مِذعـــان ٣ \_ هل أبلغنها بمثل الفحّل ناجيَّة عن ماء ماوان رام بعد إمكان ٤ \_ كَأَنَّهُما واضحُ الأَقراب حلاًه وسُط. الأَماعِز ، من نقع جنابان هـ فجال هاف كسفُود الحديد لهُ في مُحرد من صفيح القُفِّ كذان ۲ - تهموي سنابك رجليه محنَّبمة وكان مؤرده مساء بحسوران ٧ - ينتسابُ مسماء قُطيَّات فأُخلفه كَأَنَّ أَعْيَنها أَشبادُ خِيلان ] ٨ - [تظلُّ فيه بناتُ الماءأنجيــة بشفى الغليل بعذب غير مُسَدًّان ٩ - فلم يَّهْله ولكسن خاض غَمْرْتُهُ

6 . 9

١٠ - وبل أم قوم رأينا أمس سادتهم فى حادثات ألمت خير جيران
 ١١ - ي-رعين غِبًا وإن يقصرن ظاهرة يعطف كرام على ماأحدث الجانى
 ١١ - ي-رعين غِبًا وإن يقصرن ظاهرة على عفوا كما أحرز السبق ألجو ادان
 ١٢ - والحارثان إلى غاباتيهم سبقا عفوا كما أحرز السبق ألجو ادان
 ١٢ - والمعطيان ابنيغات الحمد مالهما والحمد لايشتري إلا بأنمان

يتكون نص حلجب من ثلاث شرائح الأولى نجسد الانفصام الذى حدث بين الشاعر والمرأة ، بعد إعلانه حبه لها دون كتمان وبعد أن سعى الواشون بينهما . والانفصام ليس صرماً فعلياً بل تجنب دون هجران . ولا عدد الهجران ، فهو ليس من قبل الشاعر أو من قبل الحبيبة . والحركة الثانية حركةمضادة تهدف إلى الوصول إلى الحبيبة التى أصبح الشاعر بعيداً عنها ، وهى تبدأ بالمؤشر الصيغى « هل أبلغنها » التى تكتسب أهمية حاسمة فى هذا الموقع من بنية النص ، وتتلوها ملسلة أوصاف للناقة تنقسم إلى نمطين : الأول مباشر يتخذ شكل النعت اللغوى ( مثل الفحل ، ناحية ، عنس ، عذافرة ، بالرحل مذعان ) ، والثانى استعارى يتمثل فى الصورة الشعرية الرمزية التى تربط بين الناقة وبين الحمار الوحشى .

وهكذا ينفتح النص على وحدة أولية مكونة جديدة وعلى حركة جديدة هى حركة الحمار الوحشى التى تشغل الأبيات (٤ – ٩) ، وتنهى هسذه الوحدة لتبدأ وحدة جديدة دون أن يعود النص إلى الناقة إطلاقاً ، على خلاف مع عدد كبير من النصوص بينها ، مثلا ، القصيدة المفتاح . لا شك أن السمة الأساسية ، أو الكون الدلالى الأول للحمار هو أنه مطارد ، قد منعه عن ورود مياه ما وان رام بعد أن بدا هذا الورود ممكناً ، ويشكل هذا المكون تجسيداً لأزمة الشاعر الشخصية : فهو أيضاً كان على علاقة حب مع جُمل معلنة وكان نوالها ممكناً ، لكن الرماة – الوشاة سعوا بينهما فاضطر إلى تجنبها دون أن يكو ن ذلك هجر اذاً منها أومنه . وكما يندفع الشاعر بعيداً ثم عن للوصول إلى جُمل ، بجول الحمار هافياً كسفود الحديد المحترق يثير الغبار فى عدوه وسط أرض الحصى الحمار هافياً كسفود الحديد المحترق يثير الغبار فى عدوه وسط أرض الحصى

0 \ \*

التي لا يثار لها غبار عادة . و ممثل الحمار في هذه اللحظة رمز آخار قآ للحيوية والاندفاع والتوتر والقلق الذي لاقرار له مده الأفعال الحادة « فجال ، تموى سنابك رجليه ، خاض غمرته يشفي المغليل » ، وبالشدة المتمثلة في «سفود الحديد، محنبة » . ويندفع الحمار في « مكره » من الأرض لير دماء في قطيات فيجد الماء قد جف ، تماماً كما جف نبع السعادة والر واء الذي انقطع عنه الشاعر بابتعاده عن جمل ، ثم يرد الحمار ماء بحوران محفل بالخطر لما فيه من بنات الماء ذات العيون المحدقة التي تستثير أعين الوشاة في حكاية الشاعر ، ولما محيط به ، ضمنياً ، من احمال للموت يتمثل في وجود الصيادين أو الحيو انات المفترسة حوله . لكن الحمارذا العز مة والقوة والحيوية الهائلة لا محشي هول الماء بل « محوض غمرته» كأنه محوض عمرة معركة حامية مندفعاً لشفاء الفليل المعذب لشدة ماكان قد لقيه من حرمان بعد أن كان قد رد عن مياه ما وان ، ووجد ماء قطيات قد جف . وير وى الحمار ظمأه من ماء نتي مليه من وات في وان ، ووجد ماء وله .

هكذا تبلور حكاية الحمار، على مستوى رمزى عميق ، الضواغط العميقة فى نفس الشاعر : حرمانه من الحب الممكن الصافى بسبب الوشاة ، حنينه إلى الوصول إلى جمل من جديد ، تساؤله القلق هل تبلغه جمل ناقة كهذا الحمار الذى يرد عن ماء ويجف فى طريقه ماء لكنه فى النهاية نخوض الغمار غير هياب فير وى ظمأه ؟ هل يستطيع الشاعر أن نخوض نحمار معركة مع الواشين ، الذين ردوه عن مائه ، غير هياب لما يعترضه ولما يلاقيه، فيفوز بالحبيبة وير وى الظمأ ؟ يمقى السؤ ال قلقاً ، معلقاً . لكن الحكاية الرمزية تحل التناقض القائم ، تر وى الغليل تخيلياً ، أو عن طريق تصعيد الدافع الأساسى وإسقاطه من المستوى الإنسانى (الشاعر) إلى مستوى الحيوان الذكر الذى يصارع ويفوز بالرواء. كأن الحكاية تلعب دور الأسطورة هنا ، إذ تحل تناقضاً قائماً عن طريق فعل السرد نفسه (٣)

لحظة فوز الحمار المصارع وإروائه للغليل تبدأ الحركة الثالثة، وهي حركة بشرية : تشير بالويل إلى حاضر قوم كان سادتهم بالأمس في حادثات ألمت (تماماً كالحادثات التي ألمت بالشاعر والحمار) خيرجيران، وكانوا عادلين لا يدفعون أحداً عن الماء (الماء من جديد، ورد الناس للشارب الظمآن عنه ) بل تشرب

إبلهم يوماً وتظمأ يوماً لتترك المجال لإبل غير هم أن تشرب . بل إنهم ليعطفون على جان يجنى فيشرب فى غير موعده ، فيسامحون ويتلطفون . لقد كانوا ذلك بالأمس كالشاعر تماماً ، أما لليوم ؟

والقصيدة بذلك كله تحل أزمة قائمة في حياة الشاعر عن طريق نقلها إلى •ستوى آخر هو المستوى الإنسانى بعد أن كانت قد نقلت أولا إلى المستوى الحيوانى . و في حالة التسامح هذه التي تمنح كل إنسان فرصة الرواء يبرز بيتان أخبران ممثلان ذروة التحقق والرواء : فالحارثان سبقا إلى غاياتهما ، أما الشاعر فإنه ما ز آل في حالة التساؤل عن إمكانية بلوغ غايته . وهما سبقا عفوا كجو ادين أحرزا قصب السبق، وهما في ذروة بلوغ الغايات منحان الآخرين غاياتهم و محققان لهم ، رواءهم : إذ يعطيان ما لهما ابتغاء الحمد . و الحمد له ثمن يشترى به . وتحاق القصيدة الآن التحدى الأخير أمام الشاعر : ترى أى حمد يريده هو وأى ثمن يستطيع أن يدفعه من أجل شراء هذا الحمد ؟ هل يكفيه أن يتساءل : « هل أبلغنها مثل الفحل ناجية ؟ ، أم أن عليه أن يندفع كالحمار المخترق المحمم الذى لا يهاب وكالحارثين اللذين انطلقا كجو ادين ليحرزا قصب السبق ؟

هكذا تبلور القصيدة أزمتها الداخلية ، وحل التناقض القائم فيها ، عن طريق تصعيدها إلى مستويات أخرى وهى إذ تفعل ذلك تدخل ، بشكل جنينى أيضاً ، عالم نص المدح ، حيث تمثل الممدوح رمز القدرة على التحقق والإنجاز وعلى منح الرواء والحياة ، وهى بذلك تنتقل خطوة أخرى بالقياس إلى نص المزق ، لكنها خطوة محددة ، ما تز ال بؤرة تصورية لم تتحول بعد إلى حركة مدح كاملة تشكل شريحة مستقلة ضمن بنية النص ، وهى الخطوة الواسعة التى ستبرز الآن في النص الثالث الذي سأناقشه .

ربيعة بن مقروم : (المفضليات ، ٤٣ ) .

١ - بانت سُعاد فأمسى القلبُ معمودا وأخلفتك ابنة الحرَّ الدواعيدا
 ٢ - كأنها ظبية بكر أطـاع لهـا من حومل تلعاتُ الحوَّ أودا
 ٣ - قامت تُريك غداة البين منسدلا تخاله فوق متنيها العناقيدا

ع ـ وباردأ طيِّباً عــــــ مُقبَّلُـــهُ وجسرة حرج تسمية مناسمها ٣ \_ كَلْفَتُهَــا ، فــرأت حقّاً تَكَلّْفُهُ ٧ - في مهمه قَنْف يُخشى الهلاكُ به ۸ - اهـا تشكَّتْ إلى الأَيْن قُلـتُ لها ١٠ \_ وقد سمعت بقوم يحمدون فلم ١١ – ولا عفافاً ولا صبرًا لينائبة ١٢ ـ لا حِلْمُكَ الْحَلْمُ مُوْجُودٌ عَلَيْهِ . وَلا ١٣ - وقد سبقت بعايات الجياد وقسد 

مُحَيِّفاً نبئتُهُ بِالظَّّلَم مِسْهُ-ودا أعْملتُها بى حتَّى تقطع البيلا وديقة كَــَجيج النَّــار صيخُودا أصْداؤُهُ ما تني بالليل تغريدا لاتستريحين ما لم أأق مسُعُودا سهل الفناء رخيب الباع محمودا أسمع عثلك لا حِلماً ولا جودا وما أُنبَّ عنك الباطل السِّيدا يُلفى عطاؤُك فى الاَقوام منكُودا أشبهت آباقك الصيد الصناديدا

مم أنها هى بدورها ليست إلا تنامية لنص المديح بمكن اعتبارها بنية توليدية مستقلة مع أنها هى بدورها ليست إلا تنامياً لبنية توليدية أساسية أخرى كما كنت قد اقترحت فى فقرات سابقة . لكن الشكل الذى تكتسبه ، والخصائص التركيبية الى تمتلكها ، والمنطق الداخلى الواضح الذى تتنامى من خلاله ، هى جميعاً من الاكتمال بحيث تسمح باعتبارها نمو ذجاً لاستقرار نص المدح فى صيغته الأكثر كثافة واختصاراً ودقة فى التركيب فى آن واحد . وسأناقش النص دون مبالغة فى التفصيل مقتصراً على تتبع خطوات التكوين فيه ذات العلاقة المباشرة بالتصور الذى أحاول الستكمال بلورته فى هذا القسم من المحث عن للعلاقة بن بنية نص المديح والبنية التوليدية الأساسية من المنط ( ( GS ) ) .

017

الرؤى المقنعة - ١٣

يتكون المنص من ثلاث شرائح : الأولى تشغل الأبيات (١ – ٤ ) والمًا: م الأبيات (٥ – ٨) ، والثالثة الأبيات (٩ – ١٤) .

وتبلور الحركة الأولى حس الانفصام المكانى والأسى الطاغى على المفس بسبب نأى الحبيبة وإخلافها لمواعيدها ، لكنها تفعل ذلك فى البيت الأول فقط لتتبجه فى الأبيات الثلاثة التالية إلى خلق صورة للمرأة نابضة بالحسية واللذة والحمال والتواصل والإستجابة . فهى ظبية بكر ترتع فى خصب يملأ الدنيا حولها فى كل مكان ، وقد أفردت شعراً جميلا عنقودياً ( رمز الحمال التكوينى والنشوة النابعة من الحمرة ) على متنها غداة البن . ولقد تم فعلها هذا مشكلا مزيداً من الإغواء والاستثنارة إذ أنها « قامت تريك » إياه . وما أن تذكر العناقيد ( مصدر الحمرة ) والاستثنارة إذ أنها « قامت تريك » إياه . وما أن تذكر العناقيد ( مصدر الحمرة ) والاستثنارة إذ أنها « قامت تريك » إياه . وما أن تذكر العناقيد ( مصدر الحمرة ) والاستثنارة إذ أنها « قامت تريك » إياه . وما أن تذكر العناقيد ( مصدر الحمرة ) والاستثنارة إذ أنها « قامت تريك » إياه . وما أن تذكر العناقيد ( مصدر الحمرة ) والاستثنارة إذ أنها « قامت تريك » إياه . وما أن تذكر العناقيد ( مصدر الحمرة ) والمتحب ، وهكذا تتنامى الصورة فى إطار الحصب والعطاء من النبات إلى الاثمار الطيب ، وهكذا تتنامى الصورة فى إطار الحسب والعطاء من النبات إلى الاثمار والحصب .

لكن لحظة الرواءو الحصب هذه انطفأت وعبرت، والقلب الآن معمود بالأمنى إذ رحلت الحبيبة . وهكذا تولد حركة الناقة في مؤشر لغوى صيغى « وجسرة » يتألف من تركيب واورب + الاسم . ويندفع الشاعر على ناقته « أعملتها بى » يكلفها عناء الطريق اللاهب فى هجير النهار ، وهى ترى تكليفه حقاً ، مندفعاً ب فى متاهات الهلاك التى تملأها الأصداء المتر ددة المتطاولة تنشر حس الرعب والتيه فى متاهات الهلاك التى تملأها الأصداء المتر ددة المتطاولة تنشر حس الرعب والتيه فى الليل ، جاعلة من زمن الرحلة كله زمن مشقة وعناء : هجير النهار وتيه الليل ورعبه : ورغم رؤيتها لتكليفه حقاً ، فإن الناقة الآن تشكو الضى . يكتمل حركة ناقته « لا تستر بحين مالم ألق مسعوداً » .

هكذا تتحدد غاية الرحلة ، وتتعمق مشقات الطريق إلى رجل سينتصب الآن مثالا لقوى الحياة ، محل الأزمة المتفجرة فى ذات الشاعر وفى ذات الناقة ويصل بها إلى قرار من النعومة والرخاء والأمان . ويتجلى الممدوح بحق جزل العطاء سهل الفناء نقيضاً لسعاد التى أخلفت المواعيد ولطريق المتاهة المخيفة ، حليماً كريماً عفاً صبوراً ، كالشاعر الذى يندفع فى المتاهة ويدفع ناقته صبوراً على كل شي

من أجل تحقيق مر امه . ومسعود يعطي دون نكد ، على عكس سعاد التي أعطت لكنها بانت واخلفت فتركت القلب معموداً، وهنا تبر زالعلاقة اللغوية بين الاسمين باهرة الدلالة : « سعاد » و « مسعود » مشتقان من جذر واحد «سعد» ومر تبطان بالسعادة بطريقة ضدية : « سعاد » تسعد و « مسعود » ممنوح السعادة ، لكنهما هنا في وضع معكوس : « سعاد »تأخذ السعادة و « مسعود » يعطيها . ومسعود سبق بغايات الجياد لكنه في حركته إلى الأمام ما يز ال استمر ارأ لماضي متجذر ، على عكس سعاد التي أعطت ثم نفت ماضي العطاء بنأمها وخلقها لحاضر تعيس وهكذا يثنى الشاعر على مسعود مانج السعادة لأنه أولاه كل جميل ويدعو له بما اكتسبه هو الآن وهوالرخاء والقرار والتحقق : يدعو له أن يبقى قرير العبن وموضعاً ، يدعو له مهذا الدعاء اللافت للنظر بحق وللحسد لأنه في أوج الاكتمال . و هكذا أيضاً تجد القصيدة قرارها ، متحركة بين قطب التفتت وتغير الزمن الذي ينتج التوتر والأسى والانفصام والمرأة التي تخلف وتنزل العذاب بالإنسان وقطب الالتثام والقرار واللازمنية « لا زلت الدهر قرير العبن ، والرجل – نقيض المرأة – الذي بهب كل ما يعوض عن قلق الحركة الأولى وتوتر ها . وفي هـــذه اللحظة بالذات تبرز دلالة الكلمة المبهمة التي تعترض جملة الدعاء «لازلت قرير العبن محسوديآ » وهي « عوض » :

«لازلت عوض قسرير العين محسبوداً »

وهى ، دون شك ، مرتبطة بالعوض : كأن الشاعر فى لحظة حل الأزمة ، وتحقيق المرام وإمجاد البديل لعالم سعاد الملىء بالأسى ، يكتشف فى الممدوح المعوض الكامل عن كل ما فات فيدعوه « عوض » ما نحاً إياه – المصفة الحسذرية لفاعليته فى النص اسماً .

أما ما يقوله اللغويون من أن عوض هو الدهر فإنه يبدو تمحلا يصدر عن رغبة عارمة فى إيجاد معنى مقبول ضمن تركيب الحملة ، لكن حتى هـده المدلالة لعوض لا تنفى أهمية إطلاق اللفظة فى هذا السياق بدلا من البديل المألوف المفهوم المشائع « لازلت الدهر قرير العين ». وما الشاعر بعاجز عن تعديل الصيغة

0\\$

محيث يستقيم الوزن ، وما أقترحه هنا يستند إلى مفهوم الاختيار وأهمية البدائل التى نختارها النص فعلا . واختيار النص لإمكانية دون أخرى لا بد أن يكون نابعاً من العلاقات العميقة التي تتشكل منها بنية النص .

ثمة نقطة أخبرة تتعلق بطبيعة حركة الاندفاع إلى الصحراء نفسها وتستحق دراسة متعمقة ، ساكتفى بالإشارة إليها هنا دون تتبع دقيق لأننى ببساطة علجز عن تحديد دلالاتها ضمن البنية الكلية للنص الشعرى . إن الاندفاع إلى الصحراء يتم دائماً فى عزلة عن الإنسان ، وفيا نواجه بانتظام بصيغة «خليلى» أو «خليلى » أو « صاحبى » ، أى بصحبة تخيلية على الأقل فى وحدتى الأطلال ورحيل المرأة والقبيلة ( تبصر خليلى هل ترى من ظعائن ) فإن الاندفاع إلى الصحراء بالناقة هو دائماً فعل فردى ينعدم فيه الآخر ويختفى منه صيغه « يا صاحبى » المذكورة . لكن هذه العزلة عن الإنسان مصحوبة بنقيضها وهو صحبة الحيوان فى صورة طاغية هى الناقة . أى أن الرحلة تتألف من زوج على مستويين : إنسانى اطاغية هى الناقة . أى أن الرحلة تتألف من زوج على مستويين : إنسانى نرحل الرأة ، فى مواقع مطابقة من القصيدة ، على ناقة ) . بيد أن من الحدير بالملاحظة هنا أن الناقة ذات طبيعة منا القصيدة ، على ناقة ) . بيد أن من الحدير المائلية عليها في محموع التي من القصيدة ، على ناقة ) . بيد أن من الحدير نرحل الرأة ، فى مواقع مطابقة من القصيدة ، على ناقة ) . بيد أن من الحدير بالملاحظة هنا أن الناقة ذات طبيعة ملتبسة ، فهى بالتأكيد ، أنثى لكن الصفات بالملاحظة هنا أن الناقة ذات طبيعة من القصيدة ، على ناقة ) . بيد أن من الحدير نرحل المرأة ، فى مواقع مطابقة من القصيدة ، على ناقة ) . بيد أن من الحدير نرحل المرأة ، فى مواقع مطابقة من القصيدة ، على ناقة ) . بيد أن من الحدير نرحل المرأة ، فى مواقع مطابقة من القصيدة ، على ناقة ) . بيد أن من الحدير نرحل المرأة ، فى مواقع مطابقة من القصيدة ، على ناقة ) . بيد أن من الحدير نرحل المرأة ، فى مواقع مطابقة من القصيدة ، على ناقة ) . بيد أن من الحدير نرحل المرأة ، فى مواقع مطابقة من القصيدة ، على ناقة ا . بيد أن من الحدير نرحل المرأة ، فى مواقع مطابقة من القصيدة ، على ناقة ا . بيد أن من الحدير

« خنوف » « علندى » « جلعد » ، « غير شارف » ، « سديس » ، « بويزل » . وإضافة إلى ذلك فإن الناقة فى نصوص عديدة تقارن بالفعل بالذكر ( فهى فى نص المرقش « جمالية » ، وفى نصوص أخرى كثيرة « كالفحل» ) بل ان لغة المذكر لتكاد تطغى علما تماماً .

هذه الطبيعة الملتبسة ، المز دوجة للناقة ، ظاهرة تستحق التقصى ، كما أشرت ، فى السياق الذى تتم فيه . لكنها ، فى هذه المرحلة من نمو البحث ، تظل شديدة الإيهام بالنسبة لهذا الباحث على الأقل .

الفصل التاسع

البنية الفادة

# البنية المضادة -- I

### ا \_ بنية الحصار الزمني

أشرت ، فى معرض مناقشة بنية القصيدة ، (ب م ش) مقارنة بتركيب حكاية الحوريات كما وصفها فلاد يمر بروب، إلى أن عدد الوظائف فى القصيدة متغير كما هو فى الحكاية ، وأن ترتيب الوظائف فى القصيدة متغير أيضاً على عكس ترتيب وظائف الحكاية . واقترحت أن هذه الحقيقة تجعل من القصيدة عملا إبداعياً فر دياً ( رغم كل الأطر وحات السائدة حول التقليد والطبيعة التقليدية للتأليف الشفهى التى تؤكدها النظرية الشفهية ) (١) بجسد رؤيا فردية متميزة للوجود الإنسانى ولعلاقة الإنسان بالعالم. واقترحت أيضاً أن تغاير ترتيب الوظائف وعددها من قصيدة لأخرى هو المجسد الحقيقى للمايز رؤيا القصيدة بالقياس إلى غير هامن القصائد .

وليس أدل على سلامة الصيغة النظرية التى أطرحها هنا من الدراسات التى قدمت حتى الآن للبنى المتعددة فى الشعر الحاهلى . لكن تمة دليلا آخر قد يكون أبعد قدرة على تأسيس المنظور الذى أتبناه من كل ما سبق هو أن بنية القصيدة الحاهلية تتشكل أحياناً خارج إطار الأتماط الميزة حتى الآن تماما، مرتبة الوظائف بطريقة فذة ينتفى فيها الدور المركزى الأطلال ، وتتحول الحركة المضادة عن موقعها المألوف ، لتحتل مكونات أولية هامة (كالأسى لرحيل الأحبة) الشرعة النهائية فى النص بدلا من الموقع الوسطى المعهود لها . وبهذه الصورة يزداد تعقيد وتتحول الجريز الأطر وحات السائدة فى دراسة الشعر الحاهلى عن احتوائه . البنية ليبلغ حداً تعجز الأطر وحات السائدة فى دراسة الشعر الحاهلى عن احتوائه . وتتحول البذية إلى جسد من التشابكات الحادة والحوار المستمر بين مكونات وتتحول البذية إلى جسد من التشابكات الحادة والحوار المستمر بن مكونات الموجود وتفيض بها . وسأمثل على ما عدت هنا بنص عمرو بن معد يكرب : « أمن رعانة الداعى السميع » ( الأصمعيات ، ٦١ ) :

كما بمشى بأقدحه الخليسغ وهمم ما تبلُّعُمه الصَّلوعُ كَأْنَّ زُهاءها رأش صليعُ وخُلِّي ببنهم إلا الوَريعُ وشرخُ شبابهم إِنْ لَم يَضِيعُوا وهمز المَشْرَفَيَّسَة والوقسوعُ ترى حكماتُهم فيها رُفوعُ وجماوزة إلى مما تستطيعُ سَمَا لك أوسَموت له وَلُسرعُ قليــل الأنس ليس به كتييــع كَأَنَّ بياض لبَّتِه الصَّدِيعُ من الجنَّسان سَرْبُخُها مليدهُ كَأَنَّ عظامَها الرَّحْمُ الوقــوعُ على رَبَسَع يَرَعْن وما يَسَوِيعُ شديد الطعْن مَتْكَالُ جَزُوعُ تحدرًى في الحَنِين وتستبليغ غسداة تحمَّل الأنس الجميع فمهرى إن سالت به الرَّفيسعُ 071

۲۰ ـ تــراه حين يغْثُر فى دمـــاءِ ٢١ – أشماب الرأس أيسمام طوال ٢٢ - وسَوقُ كتيبة دَلفت لأُخْرَى ٢٣ - دَنيتْ واستأخير الأَوْغَالُ عنها ۲٤ - فسدى لهسم معاً عمَّسى وخالى ٢٥ – وإسناد الأُسنَّــة نحـو نحرى ٢٦ - فيان تنب النوائب آل عضم ٢٧ - إذا لهم تستطع شيئاً فدعه ٢٨ - وصِلْهُ بِالْرَمَّسَاعِ فَكُلُّ أَمَرَ ۲۹ \_ فکسم من غائط. من دون سَلمي ٣٠ - بمه السّرحان مفترشاً يديه ٣١ ـ وأنرض قسد قطعتُ ، مها الهواهي ٣٢ - تركي جيف المطبي بحافتيه ٣٣ - لعَمْسَرُك مَسَا قُسلاتُ حالمساتُ ٣٤ - ونساب ما يَعِيشُ لهما حسوارُ ٣٥ - سَديسٌ نضَجتْم بعددَ حمّل ٣٦ – بأَوْجَمع لموْعَمةً منّي ووَجُداً ۳۷ - فامساً كنت سائلة بمهرى and the second product of the second seco

١ - أمن ريدانة الدَّاعـي السميعُ يورَقْنِي وأصحابي هُجُوعُ ۲ – ینسادی مِن براقش أو معیسن فأسمع واتسلأب بنا مليعُ لأبوال البغسال بها وقيسع ۳ – وقسد جاوزن من غُمسدان دارا ٤ - ورب محسرتش في جنب سَلْمي : يعلُّ بعيبُها ، عندي ، شفيعُ ه ـ كأن الإنْمِـد الحـاريُّ فيهـا يسف بحيثُ تبتَّلِرُ الدمَوعُ ٦ -- وأبكبار لهموتُ من حيناً نواعم ، في أسرتها الرُّدوع ۷ – أُمثِّني حولهــا وأطــوف فيهــا وتعجبني للجاجبر والفسروغ ٨ - إذا يضحك أو يُبْسمن يوماً تركى بردا ألح به الصقيم ٩ - كَأَنَّ على عَـوارضِهِـنَّ راحــاً يفضّ عليسه رُمسانٌ يَنيسمُ ١٠ – تراهما الدَّهمر مقْتِرَة كبهاء وتقدح صحفة فيها نقيم ۱۱ - وصبيغ ثيابهما في زعفمران بحكتهما كما احمر النجيع ١٢ - وقد عُجبَتْ أَمامةُ أَنْ رَأَتَــني ١٣ – وقد أغمانُ يدافعنني سَبوحُ شديسة أسره فعم سريع ١٤ - وأحمرة الهُجَيْرَة كَسَلَّ يَسُوم يَصْدُوعُ جَكَانَدُهُنَّ بِمَا يُضُوعُ ١٥ - فأرسُلْنا ربيئتنـــا فــأوفى فقال : ألا ألا ، خمش رقوعُ ١٦ – ربَّاعيَــةٌ وقــارْحُهــا وجحْـشُ وهسادية وناليسة زموع ١٧ - فنسادانسا : أنكمسنُ أَم نُبسادي فلما مَسَّ حَـالِبَــهُ القطيعُ ١٨ - أرن عشيمية فاستعجلتمه قسوائم كلُّها ريدُ سُطُوعُ ١٩ - فأوفسي عندا أقصالهن شخص يلسوخ كأنه سيف صنيغ • ۲ ه

تتشكل بنية النص من تفاعل عدد من الشرائح كبير ، بادئة بحس التوتر الحاد الذى يولده صوت الداعى المسمع المؤرق للشاعر فيا الأصحاب هجوع وينبع التوتر من مستويين : الانفصام المكانى بين الشاعر وريحانة ، والانفصام النفسى بين الشاعر وصحبه ضمن المكان الواحد . ومحلق النداء استجابة حادة لا تقتصر على المستوى النفسى بل تصل الطبيعة نفسها . « فأسمع واتلأب بنا مليع » فيا تزداد صورة الانفصام المكانى حدة بعودة تأكيد تجاوز الراحلين لغمدان .

وتتشابك فى هسذه الحركة صورتان : الانبساط والارتفاع ، وتنتصب الأمكنة عالية شاعة متينة « براقش ، معن ، عمدان » مؤدية ما أسميته سابقاً فاعلية « خلق الثوابت » (٢) فى سياق فاعلية الزمن المدمرة التى تحدث الانفصام المكانى ، وموازنة بين الحركة والثبات : حركة النائين وحركة الصوت المخترق ، وثبات الأمكنة الراسخة ، وحين تبدأ الحركة الثانية فى النص فإنها تتجاوز مباشرة أزمة الغياب التى تمثلت فى ابتعاد الراحلين لتخلق عالماً من الحضور الطاغى : وحدوث شفاعة لدى النفس مها تلغى أثر الغياب ، والحضور جمالياً وفيزيائياً وحدوث شفاعة لدى النفس مها تلغى أثر الغياب ، والحضور جمالياً وفيزيائياً م تناميها إلى ذروة نشوانية مطلقة . ويتكامل زمن الحيوية والنشوة هذا جمالياً ولوحيياً عن طريق انبثاق صورة باهرة للتجربة الحسية الحادة التى عاشها الشاعر وحدوث شفاعة لدى النفس مها تلغى أثر الغياب ، والحضور جمالياً وفيزيائياً وحدوث شفاعة لدى النفس ما تلغى أثر الغياب ، والحضور جمالياً وفيزيائياً وحدوث شفاعة لدى النفس ما تلغى أثر الغياب ، والمنود التى عاشها الشاعر وحدوث شفاعة لدى النفس ما تلغى أثر الغياب ، والحضور و جمالياً وفيزيائياً وحدوث شفاعة لدى النفس ما تلغى أثر الغياب ، والحضور و جمالياً وفيزيائياً وحدوث شفاعة لدى النفس مو توريش الحربة الحسية الحادة التى عاشها الشاعر وحدوث شفاعة لدى النفس ما تلغى أثر الغياب ، والحضور و مالياً وفيزيائياً وحدوث شفاعة لدى النفس ما تلغى أثر الغياب ، والحضور و مالياً وفيزيائياً م تناميها إلى ذروة نشوانية مطلقة . ويتكامل زمن الحيوية والنشوة هذا جمالياً ولونياً ، وعلى صعيد المتعة والزمن والحركة ، كما يتكامل انفعالياً : فهو زمن ولونياً ، وعلى صعيد المتعة والزمن والحركة ، كما يتكامل انفعالياً : فهو زمن الضحك والتبسم والاستجابة واللهو بالبكور، زمن الثمار « رمان ينبع » في ذروة غضاضابياً ، زمن المتحابة والزهو والبرف ، لكنه بالدرجة الأولى زمن الكثافة الحسسية والحسلية والحسلية :

« كأن الأنمد الحسارى فيهما مسيسف يحيث تبتسدر الدموع »

فالأثمد الذي يو دهنا رمز آ للجمال يطوح في لغة تصل بالحدة الحسية ذروتها، فهو إذ ينقش في الحلد تصلحدة الاحساس به درجة انبثاق الدمع في لحظة يتوحد فيها البعد الحمالي بالألم الحسى ، وكذلك يبر ز الحسد مطيباً فائحاً ، كما يبر ز الثغر منبعاً للخمرة الشهية . وتتنامي الحدة الحسية في الأفعال «ألح» و « يفض» و «أمشى »

« تقدح » و « احمر المنجيع » وفى عناصر دلالية وصوتية أخرى . ثم ينعزل هذا الوجود المتفجر بالحسية ، والذى يتكامل فيه للسمع بالشم ، بالبصر ، باللمس ، والألوان بالعطور بالملامس بالمشاهد المثيرة للبصر ، لينتصب خارج الزمن ، عصياً على مروره وقدرته على للتدمير :

« تراهــــا الدهـــر مقترة كباء]]»

فهذا الحمال والفوح ليس محدداً بلحظة واحدة ، بل إنه لذو دعومة استمر الدهر كله . إلا أن أهم ما تشكله الحركة الثانية هو خلق وجود متناغم متكامل ، فى زمن متناغم متكامل ، وصور متناغمة متكاملة ، وحس بالتوحد فى الدات نابع من إرضاء جميع الحواس ، خصوصاً أن هذا التوحد يقف نقيضاً للتفتت والانفصام اللذين سيطرا فى الحركة الأولى . وتبدو الحركة الثانية الآن وكأنها قد أسست زمناً يتجاوز زمن التفتت ، ونصبا جمالياً وحسياً رائعاً موحداً يلغى دور الحركة الأولى الناضحة توتراً ، ومكن للقصيدة أن تستسلم الآن لثنائية الحركة والشريحة فها وتكتمل :

لكن كل شىء ينفجر فجأة فى ما يبدو أنه زمن الكينونة الثرة المطلق فأمام هذا الاكتمال فى الزمن الماضى ينتصب الحاضر مغابراً ، وأمام يناعة للعمر ولهو الشباب ينتصب الآن هول الشيب المرعب :

« وقد عجبت أمامة أن رأتسنى تفسرع لمستى شيب فظيم

وتفيض الدلالة ، أولا ، من ورود اسم جديد ( أمامة ) فى زمن جديد ، ومن حدة الفعل « تفرع » لمى ، ومن الصفة « فظيم » : ثمة زمن يفتر س الإنسان الآن ، ويجلو هشاشة زمن الكمال الذى كان قد فاض من الذاكرة . وينشأ حوار حاد بين هذين الزمنين يتنامى لا فى شرحتين فقط ، لكل واحدة ، بل فى شرائح تتعدد وتتوالى لكنها تظل تجسيداً لهذا الحوار الحاد . فما أن يبد وهذا الزمن المفتر س الفظيع حتى تنبئتى الحركة التالية ، مبتعثة لحظة الحيوية الجامعة على صعيد يعادل فى حسيته وحركيته زمن الاكتمال الأول لكنه يفوقه فى خشونته ودمويته وخارجيته : فإذا كان الزمن الأول زمن التوحد والنعومة والبناعة واللهو ،

مقابل أنفصام الحركة الأولى ، فإن هذا الزمن التانى زمن المغامرة الحسدية والقتل والمطاردة والخطر والدم، مقابل صورة الشيب الفظيع المفترس . وبلغة مختلفة يبدو الزمن الحديد متجسداً فى صورة حسية حادة قادرة على خلق معادل موضوعى لانفعالات توازن ، عن طريق التضاد ، حدة انفعال الفظاعة التي يولدها الشيب المفترع المفترس :

« وقد أغدو يدافعـــى ســـبو ح شـــديد أسره فعــم سريع » ويعمق فعل « المدافعة » حيوية الحركة ، كما تعمق اللحظة للزمنية حدة الوجود الحسية . فالزمن هو زمن الهجير :

« وأحمرة الهجـــبرة كل يوم يضوع جحاشهن بما يضوع »

كما تضاعف ردود الفعل النفسية والتكر ار الصوتى حدة الحسية والحسدية : تكر ار الفاء والراء ، « فأرسلنا ربيئتنا فأوفى » وتكر ار الصرخة : « ألا ألا » وتعداد الحيوانات المتسارع النابض ، دون هدوء أو صفات تخفف من الحركية : « رباعيسة وقارحهما وجحش وهمادية وتاليسة زموع » م تو الى الأفعال متر ابطة بالفاء ، فعلا يتلو فعلا ويتر اكب معه : « فنسادانسا . . . فسلمما مس . . . »

« ألان . . فاستعجلته . . »

قاوفي . . . . »

وتلتمع فى وسط هذا الاندفاع الحركى المتفجر صورة خاطفة : صورة للسيف الحاد يلوح :

« فأوفى عند اقصاهن شخص يلـوح كأنه سيف صنيع » وينذر انبثاق صورة السيف بانبثاق صورة الموت ، وتأتى الصورة التالية فعلا صورة خوض فى الدماء : « تراه حين يعـثر فى دمـاء كما يمشى بأقـدحه الخليـع » ويعود نبض المزمن المدمر ، زمن المقامرة والحسارة والتهديد ، ياتلتى فى وسط

الدماء ، فى صورة مدهشة تربط بن التعثر فى الدماء وبن مشى الخليع **بالقد**اح وقد قمر ماله ووقف عرضة للخسارة والفقـــدان (٣) .

وبعودة للزمن الهاجم تعود صورة الشيب التي كانت قد بدأت بها هذه اللوحة المتفجرة بالحسية والخطر والدم . فكأن وصول فيض الحيوية إلى ذروة مده لا يمكن أن يستمر لأن فيض الحياة دائماً مقيد باسار الزمنية والموت ، لذلك ينتهى فيض الحيوية بالدم والمقامرة ، ولذلك تعود الزمنية المدمرة لتختق فيض الحياة : « أشاب الرأس أيـام طوال وهم ما تبلعه الضهاوع »

ولا تنشأ هنا حركة مضادة خالصة بل تنشأ ، بعد هذا التداخل كله بس الزمنية واللازمنية ، بين الذبول وفيض الحيوية ، بين المد والجزر، حركة ملتبسة ضدية فى تركيمها . ذلك أن صور الشباب وقيادة الكتائب والأسنة والمغامرة لا تأتى الآن لتلغى دور فاعلية الزمن المدمرة ، بل تصبح هى بالذات منبع فاعلية الزمن المدمرة . فهى بالضبط ما أشاب الرأس وملأ الضلوع بالهموم :

« أشاب الرأس أيسام طوال وهم ما تبلعه الفسلوع وسوق كتيبة دلفت لأخرى كمان زهاءهما رأس صليع دنت وأستأخر الأوغال عنها وخسلى بينهم إلا الوريم فسدى لهم معماعي وخسالى وشرخ شبابهم إن لم يضيعوا وإسسناد الأسنة نحسو نحرى وهسز المشرفيسة والوقوع ا

وهكذا يكون دور لحظة البطولة وصورة الكر وللفر والطعان مغايراً تماماً لدورها فى المبنى التوليدية الأخرى التى وصفتهاسا بقاً ، حيث مثل ابتعاث لحظة البطولة حركة مضادة تقف فى وجه زمن الانهيار والأسى ، هنا تؤدى الشريحة وظيفة مغايرة تماماً إذ يصبح الجهد والمغامرة والصراع هى بالضبط منبع تدمير الزمن للحيوية ومصدر شيب الرأس والهم .

Andreas and a second second

- \*

من هذه الحركة الدائية بن لحظة الحيوية وللفعل ، ولحظة المفعولية والذبول ، من هذا الحوار بين الإنسان للفرد الفاعل فى العالم ، الحالق لزمنه ، وبين الإنسان العاجز عن الفعل الذى يعانى فاعلية الزمن فى وجوده ، ومن هذا الاندفاع بعد كل خمود ، والبحث عن فعل بعد كل ذبول ، تذبئق الأبيات الثلاثة التالية مازجة الصورة الحسية بالمحرد الذهنى ، ومجسدة صلابة الإنسان فى وجه العسالم لاالصلابة التى تقف إلى أن تنكسر بل الصلابة المرنة التى تبحث عن سبيل لنفسها تستطيع فيه متابعة الفعل والبحث محققة توازناً بين نز وعها وبين إنجازها ، بين الحلم والواقع – ويأتى ذلك كله فى صورة آل عصم الذين إذا أصابتهم مصيبة « ثرى كلماتهم فها رفوع » ، ما تزال شاخة جاهرة للحركة والاندفاع : وفى البيتين :

« إذا لم تسميطع شيئاً فدعه وجماوزه إلى ما تسمطيع وصمله بالزماع فكل أمسر سما لك أو سموت له ولوع »

اللذين يمثلان جوهر وؤيا النص وجدلية حركته المستمرة بين الأضداد التى يفشحن بها .وإذ يتبلور هذا الحوهر عكن لمشقات الحياة أن تتبلور فى النص ، بكل ما تطرحه من تحد وأسى ووعى متأزم ، لكنها تفتصب فى سياق هذا التأكيد على الحوار المرن بين الأضداد ، على إمكانية التجاوز التى عمتلكها الإنسان . ولأن هذا التأكيد قائم الآن ، مبلور بصورة نهائية ، عكن للحركة الأخبرة من النص أن تستسلم للمشقة والأسى دون أن تبدو وكأنها تتحول إلى حركة هز يمة كلية أو تفتت وإنهار ، وذلك ما عدت بالضبط ، إذ تتوالى الآن صور التيه والمحمو بات التى تفصل بين الشاعر وين سلمى ، التيه الملىء بالوحشة و بصور الحيوانات التى تفصل بين الشاعر وين سلمى ، التيه الملىء بالوحشة و بصور الحيوانات في معركة التجاوز، ويختم النص ، كما بدأ ، بطغيان المأساة ، فالشاعر أوجع لوعة ووجداً من :

« : : . شمالات حمائمات على ربسع يرعن وما يريسع

وناب ما يعيش لهــا حــوار شــديد الطعن مثكال جزوع سديس نتَضجته بعــد حمــل تحــرى فى الجنـــن وتستليع »

وجميع هذه الصور مشحونة بمأساة الفقدان ، وتبريح الانفصام ، فقدان الأم للطفل الذي ضاع ، أو مات بعد اكتمال سن ، أو مات بعد أن نضج الحمل وصار على وشك تير عم الحياة فيه ، أى أنها صور يختر قها الزمن فى حلقات تبدأ بالتبر عم وتنتهى بالموت مارة بالتيه والضياع ، وهذا الخط لفاعلية الزمن هو بالضبط الخط الذى يشق القصيدة كلها ، ومحور صراع الشاعر مع الزمنية : من من لحظة الفعل والزهو والرواء ، إلى لحظة المخاطر والمغامرة ، إلى لحظة الشيب المفتر س، وتغتهى القصيدة ، مفاجئة ، بالرحلة ، بتحمل الحماعة ، وبصورة في العسالم.

وبهذه الحسو كة تكون القصيدة قد قلبت صورة البذية المألوفة ، وبدات بالانفصام والتوتر لتفتهى بهما ، لكن بعد أن تكون قد مرت محلقات تؤدى وظيفة هامة جداً : هى التوسط الفعال بين المتناقضات ، وبين لحظى القصيدة المشلتين الانفصام ، وقد وصفت هذا التوسط بأنه فعال لأنه جعل الذات قادرة على تقبل والاسى ورحلة الأنس الحميع وحرمان الانفصام دون أن تنهار ، قادرة على وضع زبالرموز الأساسية لمثل هذا التجاوز . ولذلك فإن القصيدة تعلن أساها فى النهاية روالرموز الأساسية لمثل هذا التجاوز . ولذلك فإن القصيدة تعلن أساها فى النهاية دون أن تقاوم هذا الأسى ، ودون أن تتلو ذلك حركة مضادة –جديدة تبعث الحيوية وزمن الخصب والفعل ، إذ أنها تصبح الآن قادرة على تقبل من الحيوية وزمن الخصب والفعل ، إذ أنها تصبح الآن قادرة على تقبل هذا الأسى كله وتتبلور رؤيا القصيدة المكتملة هسده فى بنية فذة ، مغايرة تما أحركة الموت – الحياة وللتوسط بينهما التى نراها لدى لبيد ، ولحركة الموت الأسى الموت – الحياة وللتوسط بينهما التى نراها لدى لبيد ، ولحركة الموت الأسى الموت – الحياة والتوسط بينهما التى نراها لدى لبيد ، ولمركة الموت – الحيوية فى نصوص أخرى . إنها رؤيا الجدل الدائم والحوار الذى لا تقدرة على تقبل هذا الموت – الحياة والتوسط بينهما التى نراها لدى لبيد ، ولمركة الموت – الحيوية فى نصوص أخرى . إنها رؤيا المحدل الدائم والحوار الذى لا ينقطع والقدرة على نواها لدى امرىء القيات ، وطركة الموت – ابتعاث زمن البطولة التى نراها لما من خلال احتشاد الذات بطاقات التجاوز ، ولذلك تنتهى البنية بشر عة بدئبة فى نصوص أخرى . إنها والحوار هو إدراك الذى لا ينقطع والقدرة على لأن الحدل هو إمكانية البدء ، والحوار هو إدراك النقيض والتعامل معه ، وطاقة

التجاوز هي وعي انتصاب ما لا بد أن يتجاوز في اللحظة ذاتها من وجود الذات :

أليس ثمة من علاقة بين هذا كله ، بين هذه الفرادة في التصور ، والفرادة في للبغية ، وبين الفرادة التي كان عمرو بن معد يكرب تجسداً إنسانياً لها ؟ فراده البطولة الفردية والفعل الفردى والذات المتفجرة بشهوة الحياة الواعية ، وادراكها في اللحظة نفسها ، لمأساويتها ؟

#### ٢ - البنية المضاعفة

يشكل فعل البطولة والتجربة الحسدية الحسية إحدى الاستجابات الرئيسية للزمنية والتفتت فى الشعر الحاهلى، متجلياً فى ابتعاث لحظة الحيوية الفائقة عند مفصل فى النص حاد يكون حس التوتر والهشاشة قد بلغ فيه ذروته . وبين أجمل النصوص تجسيداً لهذه الاستجابة قصيدة المرار بن منقذ التالية التى تبلغ فيها «خلخلة» والحصوصية .

المرار بن منقذ (المفضليات ، ١٦) . .

١ - عجَبَبٌ خوالةً إذ تُنْكرني أم رأت خولةً شيخاً قسد كبر ٢ - وكسساه الدَّهـر سِبَّــاً ناصعاً وتنحنى الظُّهسر منهُ قَأْطُسُ ٣ - إِنْ تَـرَى شَيباً فَسَانَى مَاجِدُ ذو بُسلاءٍ حسن غير غمر ی – مسا أنا اليومَ على شيء مضى يُسا بنسة القسوم تولى بحسين قسد لبشت الدهر مسن أفنانيه كسلٌ فسنٌ حَسَن منه حَبِسَرُ ۲ – وتعلَّلُستُ وبـــالى ناعِـــمُ بغزال أحسور العينين غِسرٌ ٧ - وتبكَنْتُ مَجـــوداً عـازباً واكف الكوكب ذا نور شمسر ۸ - ببَعيسد قسدُرُه ذي عسيدر صلتان من بنات المنكسيدر

۹ - سائل شمراخه ذی جب-ب ۱۰ ـ قــارح قــد فُـــرَّ عُنْــه جانِبٌ ١١ - فهْ-وَ ورْد اللَّوْن في ازْبِشْرَارِهِ ۱۲ - نبع أ الحطاب أن يغدى به ١٣ - شُنَّدفُ أَشْسَلِفُ مَا وَرَّعْنَهُ ١٤ - يَصْرِعُ الْعَيْسَرَيْنَ فِي نَقْعَهِمَا ١٥ - ثُرَم إِنْ يُنْرِزِعُ إِلَى أَقْصَاهُما ١٢ ـ ألِزُ إِذْ خَــرَجَـتْ سَلَّنْسَهُ ١٧ - قـد بلسونداه علمي علاَّتِه ١٨ - ف-إذا هجنباه يوماً بادناً ١٩ \_ وإذا نحْـــنُ حمصْنــا بدُنــه ٢٠ - يؤلف ف الشَّبَّ على الشَّدَّ كما ٢١ - صفحة التَّعْلَمَ بِرْيَه ٢٢ ـ و نَشَــاحِيَّ إذا تُــفْزُعُهُ ٢٣ \_ وكسأَنَّسا كلَّمسا نغدو بسه ۲٤ - أو بمرِّيخ عَلَــــى شِرْيانة ٢٥ ـ ذُو مـــراح فـــــإذا وَقَــرْتُـه ۲۲ - بین أفسراس تناجلُس بسبه ۲۷ – ولقــــد تمْـرح بــــى عِيدَيَّةً ۲۸ - راضهما الرَّائِضُ ثمهم اسْتُعْفِيت

سَلِط السُّنْبِك في رُسْغ عَجرْ ورباع جسانبٌ لم يتَّغِـرْ وكُميْتُ اللَّوْن ما لم يسزْبِئِسرّ نَبْتَغِي صَيْد نعام أَوْ جمــرْ فإذا طُـوَطِي طَبَّارٌ طِمـرٌ أَحْوَدْتْيْ حِين يَهْوِي مُسْتَمِحْرَ يَخْبِطِ. الأَرض اختباط. المُحتفر وهلا نمسيحه ما يَسْتَقَرّ وعلى التَّيْسِير منسه والضَّمر فحضار كالضّرام المستعر وعصرناه فعقُبٌ وحضُرْ حفش الوابل غيث مسبكر وإذا يَرْكَضُ يَعْفُسُورُ أَشَسَرْ لَمْ يَكِد يُلْجَمُ إِلاَّ ما قُسِرْ نبتغى الصَّيد ببَاز مُنْكدر حشَّه الرَّامِي بِظُهْرَان حَشُـرْ فللأحول حسن الخلق يَسَرْ أعوجيات محماضير ضبر رسْلةُ السَّوْم سبنتاةً جُسَبر لِقِسرَى الهمِّ إِذَا مَا يَحْتَضِسُ الرؤى المقنعة ٥٢٩

٥٢٨

إِن كَبَا زِنْدُ لِتَبِم أَوْ قصرْ بفعَسال الخير إن فعلَّ ذكر وكلابيسي أنس غير عقر إن أتمى خابط. لَيل لَمْ يَهِرّ من أسيف يَبْتغي الخيْرُ وحُرّ يين تبراك فَشَمَّى عَبَقُرَ وتعَفَّتها مداليج بُكُـــر أشهر الصَّيْف بساف مُنفجر مثل خطٍّ. اللاَّم في وحي الزُّبرُ لم يخُنهُنَّ زمانٌ مقشعر راجحات الحام والأنس خُدَر بدَّناً مثل الغمَام المزمخ, وطعمن العَيْش خُلواً غير مُــر كاد من شدة لموم يُنتحر صورةً أحْسنُ مَن لات الخُمر يؤنق العين وضاف مشبكر فإذا ما أرسلته يَنعَف ر ضخسة تفسرق عنها كالضُفر كُنَّ يفضُلن نسَاء النَّاس غُرَّ تعليق الضال وأفنان السمر أَقِحُسوادًا مَيَّدتُهُ ذَا أُشُسرُ

٤٩ ــ وأنــــا المذكَّـــورُ مــن فتيانها ٥٠ \_ أعْــرفُ الحَـقَ فسلا أَنكُره ٥١ ـ لاتَـرى كُلْبِي إِلاَّ آنسـاً ٥٢ - كَتُسَرَ النَّسَاس فمسا يُنكرهُسم ٥٣ \_ هــل عَــرفت الدارُ أَمْ أَنكرتْهــا ٥٤ \_ جــرَّر السَّيْسِلُ مِـا عَنْنُونِهُ **٥٥** ـ يتقارضن بهسا حتَّى اسْتوَت ٥٦ ـ وتـ رى منهـا رُسوما قد عفــت ٥٧ \_ قــد نرى البيض بما مثل الدُّمَــى ۸ - يَتْلَهِنْنُ بنوماتِ الضَّرْحَى ٥٩ ـ قُطُف المشي قـريبات الخُطـي ۲۰ \_ يُتـزاورن كتقط\_\_\_اء القط\_\_ا ٦١ ــ لسم يطماوغسن بصرم عمانلا ٦٢ \_ وهـوى القلـب الـذِي أعْجبه ٦٣ \_ راقـــهُ منهـا بياضٌ ناصـــعُ ٢٤ - تهلكُ المدراةُ في أفسانه ٦٥ \_ جغيداةً فرْعاءً في جُمْجمية ٦٦ - شاذخٌ غُـرَّتُهـا من نسْرَوَة ٢٧ \_ وَلَهَا حَيْنَا خَــــنُولُ مَحْـــرف ٦٨ \_ وإذا تضحكُ أَبْسَدى ضحْكُها

٢٩ - بسازلُ أوْ أخلفست بازلهسسا عساقِسرٌ لم يحتَّلب منها فُطُسرْ ٣٠ – تتَّقِي الأَرضِ وصوَّان الْحصىي بوقساح مجمسر غير معسور ٣١ - مُسْلَ عَـــدَّاءِ بِرَوْضَاتِ القَطَا قلصت عنسه شمسادً وغُدر ٣٢ - فحسل قُسبٌ ضمر أقسرابها ينهس الأكفاله منها ويسزر ٣٣ = خبط. الأرواث حتى هساجسه مِن يَدِ الجوزاءِ يومُ مصْمَقِسر ٣٤ - لهبسانٌ وقـــدت حِـزَّانُسَهُ يرمض الجندُّب منه فيصــرّ ٣٥ - ظلقٌ في أعلى يفساع جساذلا يقسم الأمر كقشم المؤتمر ٣٦ - ألسمنسسان فيسقيهسا بسبه أم لقلب من لغاط يستمسر ٣٧ – وهـو يفلـي شُعْدًا أعـرافهـا شُخُص الأَبْصار للوحْش نُنظر ٣٨ – ودخلت الباب لا أُعْظى الرُّشي فحبسانسى ملك غير زمر ۳۹ – کم تری مـن شانی، بخسدنی قد ورأه الغيْظُ. في صدر وَغِرْ ٤٠ وحشوتُ الغيظ. في أضلاعه فهو يمشى حظلاناً كالنَّقرِرْ ٤١ – لـــم يضــرنى ولقــــــد بلَّغَنُــه قطع الغيظ بصاب وصبحر ٤٢ - فهمو لا يَبْرُأُ مما في نفسمه مثل ما لا يبوأ العرْقُ النَّحرْ ٤٣ - وعظيسم المُلك قسد أوْعدني وأنتنسى دونه منه النُّسلُر ٤٤ – حنسق قسد وقسدت عيَّناه لي مثل ما وَقَدْ عَيْنَيْهُ النَّمَسُوْ ٤٥ – ويَرى دونى ، فـــــلا يسْطيعُنى خرْط. شوْك من قتاد مُسْمهر ٤٦ - أنسا من خنلف في صُيَّابهسا حيثُ طاب القبض منه وكثُرْ ٤٧ - ولسى النَّبْعَسَةُ من سالَافهما ولى الهامة منهسسا والكُبِسرُ

64 .

041

٦٩ - لسو أنطعمت بسسه شبقتهد عَسَلا شيبَ به ثلجُ خصر ٧٠ - صلتة الحب ل طويل جيدها ناهسد الثَّدْبى ولمَّسا ينكسرْ ٧١ – مثلُ أَنف الرِّئم يُنبِسي درعَهــــا فی لبکان بادن میر قفسمدر ۷۲ - فهی هیف انه همیم کشیم. فخمة حَيْثُ يِنْزُ الْمُؤْتَـــزِر ٧٣ - يَبْهُظْ. المفضحل مدن أردافهــــ ضفر أردف أنقساء ضفسر ٧٤ ـ وإذا تمشـــى إلــى جــاراتها لمْ تكدْ تَبْلُغُ حَتَّى تَنْبَهُ--رْ ۷۵ \_ دَفعـت ربْلتُهــا رَبْلتَهـا وتهادت مثسل مَيْل المنقعبسر ۷۹ – وهي بـــدَّان إذا مــا أقبلــــت ضخمة الجسم رداخ هيدكر ٧٧ - يضرب السَّبْعُونَ في خلخالبها فإذا ما أكرهته ينكسر ٧٨ ناءَمتها أم مسدق بسرة وأبُّ برُّ بها غيرُحَكَـــــرْ ۷۹ – فی خلواء بعیش نساعــــم بسرد العيش عليها وتُعيدر ٨٠ – لا تمَشَّ الأَرض إِلاَّ دونهـــــا عن بلاط الأرض ذَوْبٌ منعفر ٨١ - تطــــةُ الخـــةُ ولا تُكرمُـــةُ وتُطيلُ اللَّيْل منه وتجرُّ ٨٢ – وتسرَّى الرَّيْطُ. مُسوَاديسم لهسا شعبوا تلبسها بعد شعبر ٨٣ - شمَّ تنهيدُ عسلي أنمساطهما مثل ما مسال كثيبٌ مُنقعهم. ٨٤ ـ عُبِــقُ العُنبَــر والمُسْلُكُ بِهِــا فهمى صَفْرَاتُ كَعُرْجُمُونَ العُمْر ٨٥ – إنَّما النَّوْمُ عشاء طَفَ \_\_\_\_لَّ سنةُ تأخُذُها مثل السُكُل ٨٦ - والضَّحَبي تغلُّبُهـــا وَقَــدَتُهُــا خرق الجؤذر في اليم الخسسدِرُ ٨٧ – وهسي لسو يعْصِر من أردَانهسا عَبِقُ المسْك لكادت تنعصر 031

غير سمنطين علمها وسُمَـــوُر قــد تبكت من غمَم مُنسفر كُلَّما تغُرُبُ شمْسُ أو تــــدُرَّ مَيَّتٍ لاقــى وفــاة فقُبِـر أمْ به كان سُلال مستســر منعته فهو مَــلُوِيٌّ عَســر أدرك الطالب منهُم وظفـر ماغدت وَرقان تدعو ساق حرَّ

0.77

تمثل قصيدة المرار نموذجاً فذاً لما سأسميه «البذية المضاعفة» ، فهى تتمحور حول فاعلية الزمن التدميرية ، لكنهاتنمى الحركة المضادة التى تتخذ تجليسات متعصددة : فى الحسلية والحسيسة أولا ، ثم فى فعل البطولة والحيوية الخارقة المتمثلة فى الحصان ، ثم فى الناقة ، ثم فى الإنسان . لكن القصيدة حين تبدو كأنها قد وصلت إلى قرار وحققت التوازن بين الحاضر المتفتت المحسد لفاعلية الزمن التدميرية وبين الماضى المتفجر حيوية المحسد لفاعلية الزمن الإحصابية ، تندفع من جديد مكررة الحركة ذاتها خالفة ، حول محور وسطى تقريباً ( البيت ٥٣ ) ، صورة استرجاعية معدلة لحركتها الأولى تهدأ بالأطلال وتشكل الحركة المضادة من تمثال ملىء بالحياة للمرأة وللمحمال وللشباب .

هكذا تنقسم القصيدة، تماماً كما انقسمت القصيدة الشبقية عند امرىء القيس، إلى حركتين : (MI) ، (MIM) تكادان تكونان متطابقتين (٤) . تبدأ الحركة الأولى بصورة فاعلية الزمن فى الإنسان ، إذ محل الشيب فى اللحظة الحاضرة . « عجب خصولة إذ تنكرنى أم رأت خولة شيخاً قصد كبر وكسماه الدهمر سباً ناصعماً وتحنى الظهمر منه فأطر »

لكن لهجة النص تشعر بدفق الحيوية الكامن ، فالشاعر يستغرب استغراب خولة « عجب خولة » وسرعان ما ينقلب هذا الاستغراب إلى تأكيد لكون الزمن لم يشوه إلا الوجود المادى فقط : .

« إن ترى شيبــآ فإنى ماجــد ذو بـــلاء حســن غير غمر »

وهكذا تمثلالتجربة والخبرة نقيضاً للجوانب السلبية لمرور الزمن . ثم تستمر الحركة المضادة بتأكيد حس الامتلاء في الذات والشعور بالإنجاز :

« ما أنا اليوم على شىء مضى يا ابنة القوم تولى بحسر » ويستمر تفجر زمن الحيوية والشباب والنياعة والارتواء الحسى والحدة والكثافة الشعورية ، فالشاعر قد عرف أفانين الدهر وتجاربه جميعاً ، ولذلك يتمتع بهذا الحس بالامتـــلاء :

« لقد لبست الدهر من أفنسانه كل فن حسن منه حسبر »

وتعود صور زمن النعومة والرخاء واللذة في تمتعه بالمرأة / الغز ال، ثم تنهمر الحسية والحسدية في نبطنه للمطر الغزير ، وليس بين صور القصيدة ، أو الشعر الحاهلي ، ما يفوق لغة الحسية والحسدية التي تفجرها هذه المصورة : الحسب الذي يتبطن المطر المنهمر الواكف ، الذي يوصف هو بدوره بلغة الجسد«واكف الذي يتبطن المطر المنهمر الواكف ، الذي يوصف هو بدوره بلغة الجسد» واكف الكوكب » والذي علاً المكان بالثمر المتفتح المضيء . وتكتمل صورة الاندفاع الجسدي هذه بصورة الحصان المنجرد كثيف الشعر ، التي تتشكل بلغة تنبض بالحيوية والحركة ، فهو « سائل شمراخه » متوحد محركة الماء المنهمر ، « سلط بالحيوية والحركة ، فهو « سائل شمراخه » متوحد محركة الماء المنهمر ، « سلط قي الأصوات ، وهو« إذا طؤ طيءطيار طمر» بمزيد من الحدة والتجانس المندفع قي الأصوات ، وهو« إذا طؤ طيءطيار طمر» بمزيد من الحدة والتجانس كالم يزبئر الصوتي ( الطاء المكروة أربع مرات والراء المكررة مرتين) الذي يخلق هذا الحس قي الأسور بالاندفاع والتكامل وحدة العرى . وهو بعد لحظة الإنجاز والصيد يريد الباهر بالاندفاع والتكامل وحدة العرى . وهو بعد لحظة الإنجاز والصيد يريد الباهر الاندفاع المكررة أربع مرات والراء المكررة مرتين) الذي يخلق هذا الحس قي الأسمر الاندفاع والتكامل وحدة العرى . وهو بعد لحظة الإنجاز والصيد يريد والموتي ( الطاء المكررة ليون ) ثم تطغي الأصوات الحاد في الأرض ، منطا الحرق المية يريد ومو يعد حضات المود إذا طؤ طيءطيار مار» بمزيد من الحدة والتجانس في المركيب قي الور يوقف ( يعبط الأرض اختباط المحتمر الحادة ( ينزع ، ألسز ) وتعود الطاء المتكررة الأرض » ، الضعمر ، فخضاو كالضرام ، وحضًر ) والصاد .

(حمصنا، وعصرناه) والشين (الشدعلى الشد، حفش، أشر، نشاصى، شريانه، حشه، حشر) فى سياق من تفجر اللهب المستعر وانهمار المطر، واندفاع اليعفور، وانكدار المبازى، وانطلاق السهم، ثم من اندفاع الذكر فى وسط مجموعة من الاناث (يتناسلن منه) اندفاعاً تتجسد فيه حيويته وطاقته الحفسية الهائلة إذ توصف الاناث نفسها بانها « أعوجيلت محاضير ضير » عائدة بصوت الضاد إلى البروز الحاد.

وتسهم المصور الشعرية الحادة ، وللبنية الصوتية المتفجرة حدة وقوة ، فى خلق حس غامر بالصلابة وسرعة الاختراق من جهة ، وبالتكامل والتناغم والتناسق فى صورة الحصان من جهة أخرى ، وتكتمل صورة الحصان قريبة من صورة الحصان عند امرىء القيس منتصبة فى وجه الزمن الحاضر ، زمن الشيب ونضوب الحيوية الفيزيائية .

وما أن تكتمل صورة الحصان حى تلهث القصيدة مندفعة فى تنمية صورة موازية للذاقة ، بادئة بسلسلة صوتية جديدة تطغى فما للسن « رسلة السدم سنبتاة مجسر » فى سياق من الحركة المتفجرة « تمرح بى عيدية » مستمرة فى الحركة التى تطفى فما الضاد من جديد ( راضما الرائض . . . محتضر ، الأرض ضمر ، يرمض . . إلخ والصاد ( صوان الحصى ) ، ويغذى البنية الصوتية المتشكلة على صعيد الأصوات المفردة التركيب الصرقى للصيخ الحادة المدمجة القوية فى أن واحد . وتخلق من هذا كله ، ومن المستوى الدلالى ، صورة للناقة لا تقل فى حيويتها وصلابتها وتفجرها عن صورة الحصان ، وتغذى البنية الصورة الآن صورة وحملا بنها وتفجرها عن صورة الحصان ، وتنبثق ضمن هذه المصورة الآن صورة الحادة القوية ) ، وعلى المستوى الدلالى ، صورة للناقة لا تقل فى حيويتها وصلابتها وتفجرها عن صورة الحصان ، وتنبثق ضمن هذه المصورة الآن صورة الحادة القوية ) ، وعلى المستوى الدلالى فى وهج الهجبر المستعر الذى يزيد من حدة الحادة القوية ) ، وعلى المستوى الدلالى فى وهج الهجبر المستعر الذى يزيد من حدة الحسية وكثافتها واستعارها<sup>(٥)</sup>، ويبدو صمارالوحش منثداً مفكراً حائراً فى اختبار مسار حركته ، ويعضعض إنائه فى حبرة ، ويبدو الجميع كأنهم ير قبون حدثاً ما . وتعلق صورة الحمار الأن فى دمرة ، مثرية أسمان منداً على من حدة الحسية وكثافتها واستعارها<sup>(٥)</sup>، ويبدو حمارالوحش منثداً مفكراً حائراً فى اختبار مسار حركته ، ويعضعض إنائه فى حبرة ، ويبدو الجميع كأنهم ير قبون حدثاً المستر من حدة منار منائه فى حبرة ، ويبدو الجميع كأنهم ير قبون حدثاً ما . وتعلق صورة الحمار الأتن فى خبرة معده دون حسم للحركة عاكسة القلق ما . وتعلق صورة الحمار الأتن فى خبرة ، قده دون حسم للحركة عاكسة القالة ما يزيد بداخلا على الملوك الآن ، فى ذروة الكبرياء والحيوية مفجراً شعوراً عارماً

070

بالحسد والغيظ لدى خصومه . وتبلغ عظمة الذات قدراً يفوق عظمة الغضب والوعيد اللذين يواجه الشاعر بهماملك تتقد عيناه كالنمر رافعتين حدة الحسية فى النص إلى درجة عالية ، لكن هذا الغضب والإتقاد لا ينالان الشاعر الذى يقف بينه وبين الملك«خرط شوك من قتاد مسمهر » يصل بالحسيةو الحسدية ذروة جديدة .

وتصل القصيدة قر ارها الحسى نسبياً لتركز على عظمة الشاعر ومنزلته ، لكنها حتى هذا لا تتحول إلى سلسلة من القيم الفكرية والأخلاقية المجردة بل تظل تعبر عن طريق المادة الحسية والصورة الفيزيائية ، وتكون بهذا قد خلقت فى الحركة المضادة نسيجاً متفجراً بالحياة قادراً على تجاوز هشاشة الحاضر ، وتحركت على محورين : محور الحيوية الحسدية ، وهو المحور الرئيسي ، ومحور القيم والمكانة المجردة ، وهو المحور الأسانوي . ويشعر النص بأنه وصل قراره وبلغ حد الاكتال ، بشكل خاص فى إنكار الإنكار الذي كانت قد بدأت به القصيدة .

« كَـــَّبُر الناس فما ينــكرهم من أسيف يبتغى الحبر وحر » لكنه فجأة يبدأ من جديد ، ويبدأ بصورة الأطلال المفاجئة تماماً . وكما تبدأ الحركة الأولى (MI) بالتساؤل والإنكار ، تبدأ الحركة الثانية (II M) بالتساؤل والإنكار :

« هل عرفت السدار أم أنكرتها بين تبراك فشسمى عبقسر » ولا يجاب على السؤال ، وتأتى الصورة الملتبسة للأطلال موحدة بين العفاء والبقاء ، الجفاف والماء ، اندثار الرسوم ودقة الكتابة وبقائها ، ومعمقة التباس الموقف الذى يصدر عنه الشاعر ، وتستمر هذه الطبيعة الملتبسة فى ابتعاث الزمن الماض فى صيغة متر ددة هى صيغة « قد ترى » لكن صورة البيض الجميلات تبدأ بالتكون فى نصاعة وحدة حسيتين تلغيان التردد والقلق اللذين بدأت بهما الحركة ، وتجسد صور الحميلات نقيضاً مباشراً لكل ما تشكل فى الحركة الأولى من صور ، فهن الحيوية المتفجرة والقوة والصلابة فى صور الحصان والناقة والشاعر وتتجسد هذه الليونة والرقة فى سلاسة الحركة الأولى

« راقه منهـــا بياض ناصــح يؤنق للعـــين وصاف مسبكر»

ويبدو الصفاء اللونى نقيضاً للامتزاج اللونى الحاد فى الحركة الأولى (صورة الحصان والناقة ) ، وتقف البرودة و الحلاوة (عسلا شيب به ثلج خصر ) نقيضاً للهجير واللهب المستعر فى الحركة الأولى ، وتقف صورة الرئم ونعومته نقيضاً للحيوانات التى تملأ الحركة الأولى . ويحتل الإحساس بالامتلاء الجسدى وبالرخاء والترف الحالى فى صورة المرأة ، فضاء هذه الحركة ، مقابل الحدة والقوة المسهمية والاختراق التى ملأت الحركة الأولى . وتفوح رائحة العطر مقابل رائحة الدم والاحتراق التى ملأت الحركة الأولى . وتفوح رائحة العطر مقابل رائحة الدم والاستسلام للنوم والانسياب الرخى والتهادى مقابل الاندفاع الهاجم فى الحركة الأولى ، وضوء الشمس الو ائق مقابل الشمس المحرقة .

لكن المتضاد الأعمق بين الحركتين يتجلى فى استجابة الشاعر نفسه وكينونته . فى الأولى كان تجسيداً للكبرياء والقوة والمنعة والحشونة ، متفجراً بحيوية الحركة والإباء ، أما هنا فإنه مستسلم حتى ليبدو ميتاً :

« ترکتیسی لسبت بالحی ولا میت لاق وفساة فقسبر یسیئل النساس أحمسی داؤه أم بسه کان سلال مستشر وهی دائی وشفسائی عنسدها منعتسه فهسو ملوی عسر »

وهكذا يبدو الوجه الآخر للبطولة والشدة والصلابة فى سياق مغاير ، فالفارس هناك عاجز هنا ، والمنتصر هناك الذى لا تناله قوة عظيم الملك ، ضحية هنا تقتله امرأة رقيقة ناعمة جميلة ، والفاعل هناك عاجز عن الفعل هنا ، فهى الداء والدواء، هى التى تقرر أن تعطى وتمنع ، وإذ تمنع فليس لدى الشاعر البطل من استجابة سوى أن يثأر له إخوته ، لا هو :

« وهى لو يقتلهـا بى أخـوتى أدرك الطالب منهـم وظفر » وتكتمل الحركة بحسم للتساؤل ، بيقين جديد خلت منه الحركة سابقاً ، لكنه يقين سلبى: يقين للعذاب المتمثل فى دتمومة الذكرى : « ما أنا الدهـر بناس ذكـرها ما غدت ورقاء تدعو ساق حر » ويكتمل النص ، الذى بدأ بفاعلية الزمن المدمرة فى الحاضر ، بصورة للدعومة وتكتمل الاستجبة التى رأيناها تتجلى فى عدد كمير من المنصوص : خلق

1700

07Y

الحيوية التى تبدعها الذاكرة نقيضاً للزمن الحاضر الهش المتفتت، وبكتمل واحد من أكثر نماذج الشعر الحاهلى دلالة وعمقاً وجمالا وترفآ .

-- ٣

يتجسد التضاد بين حركتى النص فى أكثر درجاته حدة على ثلاثة . ستويات : الفضاء المكانى الذى تتحرك ضمنه الذوات المرصودة (الحصان، الناقة ، المرأة ) ، وبالبغية الصوتية والإيقاعية للحركتين ، ثم الصورة الشعرية التى تتجلى فيها من اللذوات المذكورة .

وسأبدأ بالمستوى الأخبر لأنه يسمح ببلورة التضاد ، أولا ، ولأنه بين أبرز مكونات النص المدروس ثَّانياً .

ثمة صورتان بمكن أن تعتبرا بؤرتين لتجلى المرأة ، من جهة ، والحصان والناقة من جهة أخرى ، كل مهما ترصد الجسد المعاين وتركز على عنصر مائى فيه . الأولى صورة الجسد الفواح بالعطر :

« وهي لو يعصر من أردامهـــا حبق المسك لكادت تنعصـــر »

حيث تبلغ لدونه الجسد وماثبته درجة تجعله قابلا ، حين يضغط الإنسان على المثوب الذي ير تديه ليعصر عبق المسك منه ، للانعصار هو بدوره . والثانية صورة الحصان الصلب القاسي الذي ينضح عرقاً في اندفاعه :

« إذا نحن حمصـــنا بدنـــه وعصــرناه فعقب وحضــر »

حيث يستخدم فعل العصر نفسه فى وصف الحصان ، لكن مضمون فعل العصر ، وقابلية الجسد للانعصار فى إحدى الحالتين نقيض لهما فى الأخرى . فالعصر فى المرأة مادى ، وفى الحصان معنوى ، وللعصر فى المرأة تجسيد للدونة وليونة المسك ، وفى الحصان يغتج عدواً سريعاً مندفعاً ، ويصل التضاد بين الوحدتين ذروته فى السياق المكانى لكل منهما ، والحصائص الجسدية التى تطغى فيهما . فسياق حركة الفرس والناقة هى البر ارى العارية الماطرة الحشنة الصخرية ، هى الطبيعة فى وجو دهاالبكورى الحالص أما سياق حركة المر أة فإنهالتر ف الحضارى المتجلى فى النسج والصناعة ، أى أنه النقافة فى صورها المرهفة . ويتمجسد هذا التضاد

بين التركيز على العناصر الطبيعية في الحركة الأولى ( المطر ، الشجر ، الحصى ، الرمال ) ، وعلى العناصر المصنعة في الثانية (ثياب المرأة التي يعدد الشاعر منها أنواعاً نادراً ما تجمع في نص شعرى واحد ، الأنماط التي تنهد المرأة عليها المسك والعقد المنظوم من اللؤلؤ ، السوار ) .

أما الخصائص الحسدية فإنما تتكون في نموذجين : نموذج الجسب لا العضب القوى الحالى من الشحم ، الفاحل ، الصلب ( الفرس والناقة ) ، ونموذج الجسد الضخم السمين الملى ء لحماً وشحماً ( المرأة ) . الأول يؤسس القوة والصلابة ، والثاني يؤسس الليونة والدعة . لكن كلا منهما ، في سياقه ، يشكل نموذجاً أعلى للحسية والحسدية الباهرتين .

تنتشر فى بنية النص شبكة من العلاقات الداخلية التى تشكل إضاءات متبادلة بين الذوات المرسومة فيه . وتمنح هذه الشبكة النص وحدة داخلية من نمط متميز ، سوى وحدته النابعة من الولاقات التشكيلية التى تحكمه . وسأقتصر هنا على عدد من هذه العلاقات أقدمها نموذجاً للتحليل دون أن يكون غرضى التقصى .

يفصح المنص عن أزمة فى مواجهة الزمن تملأ وعى الشاعر ، وتبدأ بقلق السؤال الذى لا يجاب عليه حول موقف خولة الدقيق ، ونرى كيف يعود هذا القلق فى المبيت ( ٥٣ ) بداية الحركة الثانية فى صيغة تساؤل لا محسم حول موقف الشاعر نفسه هذه المرة . ثم ترى القاق ذاته فى موقف حمار الوحش الذى يبدو منكر أ في أى الاتجاهين يسير بأتنه « يقسم الأمر كقسم المؤتمر » ، ثم يعود هذا القاق فى نهاية النص فى صورة الشاعر الذى يبدو لا حياً ولا ميتاً ، ثم فى تساؤل الذاس فى نهاية المحص أم به كان سلال مستسر » ، وفى صيغة الشرط « لو يقتلها فى إخوتى » للذى لا يتحقق طبعاً .

« قد نرى البيض بهــا مثل الدمى »

٥Ÿ٨

والدمية لا زمنية ، لأنها لا تملك نعمة الحياة . ثم إن هؤ لاء الجميلات :

« لم يخبهـــن زمان مقشـــعر »

أما الشاعر فقد كانت هذه أزمته تماماً ، إذ خانه الزمان المقشمر الذى نقل عمره من حيوية الشباب إلى الشيب ( رغم إنكاره فى اللحفة الحاضرة لكون الزمن قد دمر حيويته ، إذ ان هذا الإنكاريتم على صعيد نفسى صرف ، وبالعودة إلى حيوية الماضى . أما فيزيائياً فقد سجل مرور الزمن بصماته الطاغية على الحسد ( وتتشكل الحركة المضادة فى النص من زمن الحيوية الذى كان الشاعر فيه فى رأد الشباب يتمتع بنساء كثير ات لا بواحدة فقط :

« وتعللت وبـــالى نــاعم بغــزال أحــور للعينين غر » وتعود هــذه المصورة فى وصف حصانه الذى يقف فى ذروة حيويته ، حين تكتمل صورته :

« بِنِ أَفَـراس تناجلن بِــه أَعوجيـات محاضــبر ضبر »

وتتوحد الصورتان : الشاعر وحصانه لا فى اندفاعهما معاً فى حمى الصيد والقنص وحسب ، بل فى تفجرهما بالحيوية الجسدية الغامرة التى تبلغ مما نقطة الاختراق الجنسى : اختراق الاناث (النساء) والاناث (الأفراس) فى ذروة تأجج جسدهما بالحسية وعنف الحياة . وتشكل هذه الصورة نموذجاً ثرياً للفعل الجنسى الذى كنت قد ناقشته فى فقرة سابقة من هذا للبحث .

بين أعمق وجوه التشابك الداخلى فى النص تخلله بصورة المائية والليونة والسيولة فى كلتا حركتيه . وهى مائية خارجية فى الحركة الأولى ، تتمثل فى المطر بشكل طاغ ، ومائية داخلية فى الحركة الثانية تتمثل فى غضاضة جسد المرأة ولدونته بصورة اسياسية ، اضافة إلى المائية الحارجية المتمثلة فى انهمار المطر الغزير فى وحدة الأطلال ( الهيتان ٥٤ ، ٥٥ ) .

أخبرا ، ثمة مستوى من التشابك فى النص ينبع من علاقات الذكر بالأنى فى تجلياتها المتعددة . ومن الشيق ، أولا ، أن النص يبدأ بنكر ان لأنى للذكر وينتهى بصورة أنى تدعو الذكر دعاء أبدياً « ما غدت ورقاء تدعو ساق حر » . وبين هذين النقيضين تتوسط علاقات تدويجية بين الأنهى والذكر : الحصان

يخترق الاناث ، الحمار يقود الاناث ، الأنثى تطيع الذكو ، الأنثى خاضعة تماماً للذكر ( تعللت بغسز ال . . ) ، كذلك ثمة مستوى أكثر موضعية لنشوء علاقات تشابك بين ( MI ) و ( MII ) فى بداية الحركة الأولى يرصد الشيب ونضوب الحيوية لكن المتعة والحيوية تبقيان على صعيد معنوى صرف ، وفى بداية الحركة الثانية يرصد اندثار الأطلال ، لكن حس الديمومة والحيساة ينبع من صورة الكتابة الباقية .

وعلى صعيد آخر ، ممتلك النص وحدة داخلية تلاحمية تولدها العلاقات المتشابكة بين الشرائح النابعة من مكونات البنية الصوتية ، ولقد أشرت إلى مثل هذه العلاقات في تكرار الأصوات الطاغية في صورة الناقة وصورة حار الوحش المنصوبة تحما . ويسمح تحليل النص بأكمله باستكمال هذه الشبكة من العلاقات الصوتية ، لكنني لا أود متابعة التحليل هنا مكتفياً بالإشارة إلى إمكانياته .

يكمل النص حركته حول محورين : محور المرأة /ومحور الحيوان ( الحصان ، الناقة ، حمار الوحش وأتنه ) . ومن الشيق أن الحركة الثانية ( المرأة ) تحتل حيز آ يعادل الحيز ات التي تحتلها أصناف الحيوان كلها مع . لكن من الدال أيضا أن القصيدة كانت قد بدأت بتشكيل الحركة المضادة لفاعلية الزمن بالإشارة إلى تمتع الشاعر بالنساء ( البيت السادس ) دون أن تستمر لتتقصى هذا المستوى من المتجربة ، مع أن مثل هذا التقصي طبيعي ومألوف في هذا المفط من البذية ، و اقد انتقلت القصيدة مباشرة ، في البيت السابع ، إلى صورة اندفاع الشاعر وسط والتقلت القصيدة مباشرة ، في البيت السابع ، إلى صورة اندفاع الشاعر وسط مطر واكف على حصانه المنجرد ، واختفت المرأة تماماً من النص حتى البيت عالم الحيوان دون إدخال المبعد الاختفاء ترك إكتناه تجليات الحيوية مقصوراً على عالم الحيوان دون إدخال البعد الجنسي الصريح ، أو المرأة ، في هذه العملية ، ويبدو أن هذه الحقيقة هي المسؤولة عن عودة النص ، بعد تنمية صورة كبرياء الشاعر وحيويته ، ليبدأ تشكيل حركة جديدة ناذراً للمرأة من هذه سعمة تعادل ويبدو أن هذه الحقيقة هي المسؤولة عن عودة النص ، بعد تنمية صورة كبرياء ويبدو أن هذه الموات والشاعر معاً تماماً ( ٣٥ – ٩٥ مقابل ٧ – ٥٢ ) . ومشاعر وحيويته ، ليبدأ تشكيل حركة جديدة ناذراً للمرأة من هذه العملية ، ويتنمية هذين الحورانات والشاعر معاً تماماً ( ٣٥ – ٩٥ مقابل ٧ – ٥٢ ) .

68.

الشاعر في أكثر المواقف جذرية في حياته وفي مظاهر الحياة المختلفة ، الحيوانية والإنسانية ( والطبيعية إلى حد ما ، دون أن تتنامى هذه الأخيرة تنامياً يعادل ما يحدث في القصيدة الشبقية ، مثلا ، حيث تأتلق صورة السيل مجمدة فيض الحيوية في الطبيعة ﴾ . ويشكل هذا الاكتناه لتجليات الحيوية الواقعة في الذات والمرأة والطبيعة والحيوان الاستجابة المضادة لفاعلية الزمن للتدميرية فىالذات (الشيب ونضوب الحيوية) وعلاقة المرأة بالرجل (عجبخولة واستنكارها للشيب) والنجمع البشرى (القبيلة وتشتتها) والمكان (الربوع للعامرة التي تستحيل إلى أطلال ) والحيوان ( حمار الوحش المطارد القلق ) . وبهذه الصورة تتوسط النصيدة بهن الموت والحياة ، بهن الحيوية واندفاقها ، بإن التشتت وللكينونة معاً ، ويكون توسطها ذا طبيعة طقسية وعن طريق فاعليات رمزية صرف . بيد أن القصيدة في النهاية تضع كلا بعديها في حيز واحد : الإنسان الآن في وهج الحمى والداء والقلق وسياق القتل ، لكنه سيظل يذكر إلى الأبد : ودكذا ياتتي العابر بالدائم ، العرضي بالأبدى ، الحش بالمتماسك ، اللي ء توتراً باللي، ملاماً مع النفس ووداعة . وتبرز هذه الحقيقة رؤيا النص الجوهرية : فهو لا يستسام في أي لحظة لعوامل الانهيار والتفتت والدبول ، ولذلك يواجه حركة الزمن المدمر باكتناه قوى الحيوية ، لكنه كذلك لا يستسلم لفيض الحياة الدائق ، والماك فإنه يعود إلى صورة الأطلال وتشتت الجماعة حين يصل إلى أعلى مستويات الحيوية والكمال (حتى المبيت ٥٢ ) ، لكنه من جديد لا يستسلم لحس الدمار في الأطلال بل يبتعث صورة المرأة حركة مضادة ، وحين تبدو صورة المرأة في ذروة اكتمال الحياة والنعيم والمرفاه تشرخها صورة الشاعر الممزق المصاب بالحسى ، وتصبح المرأة قاتلة تمنَّع الدواء، وتأتى فكرة أخذ الثأر من قبل الاخوة لتعيد القصيدة إلى العالم للعادي الضدى النابض بالحياة والموت ، بالذبول والحيوية في اللحظة نفسها و في الذات الواحدة عينها (٢ ) .

027-

## البنية المضادة -<sup>11</sup> القصيدة خارج الزمن

القصيدة خارج الزمن ، هى القصيدة التى تبلور الرؤيا التى تقع خارج دائرة الثقافة المركزية ، قصيدة اللحظة الحاضرة فى تفجرها وحدتها وكثافتها ، وهى فى الأغلب متجسدة فى انبثاقة البطولة ، والانفجار الانفعالى البرهى . إنها قصيدة لا تنبع من الوعى الحاد الضدى للزمن والموت ، ولا يشغلها الزمن فى عبوره وتدمير ه للعالم من جهة وفى إحيائه للطبيعة والحماعة من جهة أخرى ، وهى قصيدة اللهجة الفردية الحالصة ، قصيدة للشؤون اليومية أحياناً ، أو المداولة الاجهاعية مأحياناً ، أو صرخة الغضب أحياناً ، أو الاحتفاء بالمغامرة أحياناً ، وهى ، فى كل اللهجة الفردية الحالصة ، قصيدة للشؤون اليومية أحياناً ، أو المداولة الاجهاعية أحياناً ، أو صرخة الغضب أحياناً ، أو الاحتفاء بالمغامرة أحياناً ، وهى ، فى كل الحالات ، قصيدة تتشكل بنيتها خارج إطار البنية الطقومية للقصيدة متحددة الشرائح من النمط الذى ناقشته فى فصول سابقة ، ويكتمل محور تنامها حول انفعال آتى موضعى ، وتكون ذات شريحة واحدة ، وإلى مثل هذه البنية تنتمى قصيدة الفردة المعالم من حكون ذات شريحة واحدة ، وإلى مثل هذه البنية مرك الفرائر من النمط الذى ناقشته فى فصول سابقة ، ويكتمل محور تنامها حول الفرائر من المولة عند شاعر كعامر بن الطفيل ، وقصيدة المعلمية عند تأبط شرا وعروة بن الورد ، وقصيدة التداول اليومي التي سأناقش بعض نماذجها .

١ - نص التجربة البوحية :

عبد يغوث بن وقاص ( المفضليات ، ٣٠ )

١ - ألا لا تلوماني كفى اللوم مابيا وما لكما فى اللوم خير ولا ليا
 ٢ - ألم تعدما أنَّ الملامَة نفْعُها قليل ، وما لومى أخى من شماليا
 ٢ - فيا راكباً إمَّا عَرَضْت فبلغين نداماى من نجران أن لاتلاقيا
 ٤ - أبَا كَررب والأَيْهمَيْن كليْهما وقيساً بأَعلى حَضْرَموْت اليمانيا

017

 مَاللَهُ قَوْمَى بِالكُلَابِ مَلامَة صَريحَهُمْ والآخرينُ المَوَاليا ۲ - ولو شئت نجتنى من الخيل نهدة ترَى خلْفها الحُوَّ الْجِيَادَ تُوَالِيَا ۷ ـ ولكنَّنى أحمــى ذمــار أبيكُم وتكسأن الرَّماحُ يَخْتَطَفُنَ الدُّحَامِيَا ٨ - أقسولُ وقد شدُّوا لساني بنسعة أمَعْشُرَ نَيْمُ اطْلَقُوا عـن لسَانيَا ٩ - أمغشرَ تيم قد ملكتُم فأُسْجَعُوا فإِنَّ أخاكم لم يَكُنُ من بوائيا ١٠ - فَإِنْ تَقْتَلُونِي تَقْتُلُوا بِي سَيِداً وإن تُطْلقُونى تحربُونى بمَاليَا ١١ - أحَقًا عباد الله أنْ لسْتُ سامعاً نشيك الرُّعاء المُعزُّبين المتاليا ١٢ - وتضْحَكُ منَّـــى شَيْخَةُ عَبْشَمَيَّةُ كَأْنْ لَمْ تَرَى قَبْلَى أَسْيَرا بِمَانِيَا ١٢ - وظُــلَّ نساءُ الحيُّ حَوْلي رُكَّداً يُرَاوِدْنَ مَنِّي مَا تُرِيدُ نَسَائِيدَــا ١٤ - وقسد عَلَمَتْ عرْسَى مُلَيْكَةُ أَنَّنَى أَنَا اللَّيْثُ مَعْدُوًا عَلَّسِي وعاديا ١٥ - وقد كنت نيحًارَ الجزُّورِ ومُعْمِلَ ال مُطِيَّ و أَمْضِي حَيْثُ لاَحَيَّ مَاضِيَا ١٦ - وأَنْحُرُ لِلشَّرْبِ الكَسْرَامِ مَطَيَّتَى واصدك عُ بَيْن القَيِنْتَيْن ردَانيا ١٧ – وكُنْتُ إِذَا مَا الْخَيْلُ شَمَّصَهَا القُنَا لمبيقا بتصريف القناة بذانينا ١٨ - وعماديسة مُسومُ الجرَّادِ وَزَعْتُهُما بكفًى وقد أَنْحُوْا إِلَى الْعَوَالِيا ١٩ - كَأَنَّسى لَم أَرْكَبْ جُوَادا ولَم أَقُسُلْ لِخْيْلِي كُرَّى نَفَّسِي عَن رجالِيا ٢٠ – ولم أُمْسَبَبٍ السَزَّقَ الرَّويُّ ولم أَقُلْ لأيسار صدق أعظموا ضوء ذاريا

لقصيدة عبد يغوث بن وقاص نكهة الفجيعة الشخصية العميةة ، والمونة اللغة الفردية البوحية . إنها القصيدة الاعتر افية (Confessional) ، قصيدة النجوى الداخلية الأسيانة التى تندب النفس والعالم الحميم الذى ألفته والحياة الثرية الدافئة بتنجع نادراً ما يتحول إلى الحارج ، ونادراً ما يندفع إلى قالب تصورى

جاهز يصب نفسه فيه . من هنا أعتبر هذه القصيدة نموذج نص التجربة الشخصية البوحية ، وهو نص من النمط (ب و ش) – التيار وحيد البعد ، ذو لهجة مستكينة لا تتجه لتشكل حركة مضادة عن طريق ابتعاث البطولة والذات فى تفجر حيوتها بل تطرح الأوج فى منظور الفناء القائم المهدد نفسه، تجعله ينسباب فى مسار الأسى والهشاشة بصيغة ندبية حميمة هى صيغة « كأنى لم » . فنى لحظة الانهيار يبدو كل ابتناء سابق للعظمة وهماً من أوهام الذاكرة، وفى مسرى الموت تبدو الحياة الأرية غلالة شفافة واهنة الخيوط تسقط فوق الذات فى ماض يتناوس بين أن يكون أو لا يكون ، بل إنه ليكاد يبطل أن يكون .

هكذا يغبثق للنص من حضور الآخر اللائم ، ينهاه ، عن اللوم بدعة ورقة ، فاللوم لا خير فيه لأحد ونفعه قليل والشاعر نفسه ليس من شيمه لوم أخيه . لكن ذلك سينحسر بعد قليل إذ يتجه الصوت النادب فعــلا إلى أكثر من اللوم : إلى التقريع الذي يشمل الجميع، كأن الروح تنتفض من استسلامها المسامح إلى موقف الكبرياء الذي يريد أن يكشف عظمة النفس ويفسر سقوط البطل في الأسر ، على بطولته، بالقول إن أسره كان نتيجة الصمود في لحظة انهزم فيها الجميع ، وإنه ولو شاء الهرب لكانت فرسه النهدة طارت به عصية على اللحاق ، وفي دلدًا السياق يتبلور الإدراك المأساوي المستسلم بأن « لا تلاقياً » أن الزمن انتهى ، وأن الذين أحبهم الشاعر من نداماه ، الذين يعدهم فردا فر دأو يحدد مكانهم بدقة، مضفياً على الفقدان درجة أعلى من الفجيعة لأنه الآن يؤنسن ويبر ز بما هو حدث فر دى شخصي ، لا موقف عام مجرد، تمالأه وجوه وأسماء وأشخاص وأمكنة وتفاصيل هي بالضبط ما يعطى الحياة دفتها وزخمها ، وهي بالضبط ما يجعل الموت فقداناً مأساوياً عميةًا، وبعمق استكانة النفس وندبية اللهجة عنصر أن : تشكل صوتى مديد متناوح وقافية يائية طليقة تعطى للنفس الندبى التفجعي مداه الصوتى الأقصى وتسمح له في بهاية كل فقرة إيقاعية بالتر اخي بتدرج والوصول إلى قرار ثم بالصمت زمناً يترع فيه الأسى النفسي قبل أن ينطلق الصوت المتفجع من جديد . يتجلى ذلك كله في العدد العجيب من أحرف المد ، خصوصاً الألف :

و ألا لا تلومانى كنى اللسوم ما بيا
 وما لكما فى اللوم خدير ولا ليا
 و ألا لا تلومانى كنى المقنعة - و ٥٤

ألم تعلما أن المسلامة نفعهـــا قليل، وما لومى أنحى من شماليا فيا راكباً إما عسرضت فبلغن نداماى من نجران أن لا تلاقيا »

وتتناوس امتدادية الصوت وموجية الإيقاع ببن درجة أدنى تمثلها لحظات المحاجة ( الشطر الأول من البيت (٣) بحر وف مده الثلاثة فقط ونبضه المتسارع) ودرجة أعلى يمثلها البيت الأول والشطر الأول منه بشكل خاص . وحين نضيف إلى هذا المكون الإيقاعي لحظات الصمت الكثير ة على أصوات ناعمة مثل (اللام) و (من) وطغيان صوت اللام إلى هذه الدرجة المدهشة ، ومواقع النبر اللغوى والشعرى والبنيوى (٧) ، ندرك أسرار تركيب هذه البنية الصوتية – الإيقاعية – التصورية التفجعية العجيبة ( تر د اللام تسع مر ات في البيت الأول وسبع مر ات في البيت الثاني وثلاث مرات في الثالث وفي كل ذلك تر افقها أقرب الأصوات إلها ليونة وشفافية ) الألف والواو والياء والميم فقط في البيت الأول ، إضافة إلى الكَاف مرة واحدة والفاء مرة واحدة في الشطر الأول منه ، والكاف مرة واحدة والحاء مرة واحدة في الشطر الثاني ) . أما في البيت الثاني فإن التركيب الصوتي نفسه يطغى ، إضافة إلى العبن مرتين والفاء مرة في الشطر الأول ، والقاف والخاء والشين مرة لكل منها في الشطر الثاني . أما في البيت الثالث ، حيث تنجه الحركة إلى الخارج ، فإن التنوع الصوتي يصبح أكبر في الشطر الأول ، وهو شطر الحركة الخارجية فتبرز الفاء مرتبن والكاف والباء مرتبن والعبن والراء والضاد والمغنى، ليختفي هذا التنوع الصوتي الخارجي حين يعود الشطر الثاني إلى الداخل فتطغى اللام والألف والياء والنون والميم من جديد ولايبرز سواها ( إلا الجيم مرة والقاف مرة ) . ويشكل جزءاً أساسياً من هذا التركيب الإيقاعي فتر ات المصمت التمام الممكنة التي تملأ الأبيات، ولو كان مقدورنا دراسة العلاقة بين الصمت والنطق ( في معامل الأصوات الدقيقة ) لانكشفت دون شك أبعاد أخرى للثر اء الإيقاعي فيها .

027

في لحظة الأسر ومواجهة الموت ( أي حيث تنعدم إمكانية للفعل الحركي ) ، يطلب الشاعر أن يطلق من لسانه فقط ، فلسانه هو الآن الفاعل الوحيد الذي يستطيع أن تمنح وجوده بعداً مضاداً لوجوده الحاضر لأن الكلام ، لا الفعل ، أصبح الشيء الوحيد المتاح بعد أن أدى فعل البطو لة والصدود إلى الأسر ٪ هكذا ينسرب - اللسان - الكلام - الصوت ليضع البطل في مكانه الطبيعي « إن تقتاوني تقتلوا في سيداً » . ثم تفيض لحظة الأسي إذ يتفجر الحنين في لحة الموت : الحنين الذي يتحول حساً طاغياً بمر ارة الفقدان ، حين يبدو المعنى الحقيقي للموت بسيطاً لكنه مرعب في آن واحد : وهو أن الإنسان لن يعيش ثانية أبداً اللحظات الحميلة المليئة بالمعنى التي كانت له . هذا هو الموت : إنه هذا الانقطاع الأبدى والامحاء الأبدى ، هذا القسر المدمر على استخدام « لن » دون إمكانية عابرة لتغيير ها : لاشيء من غني الماضي سيعاش مرة أخرى، ولاشيء مما كان فعلا كان سوف يَكون . ويفيض موضوع الفقدان الاسمى من لحظة التجربة نفسها : فإذا كان اللسان الآن ، الكلام ، هو الأهم في وجود الشاعر ، ( إطلاق لسانه ) فإن من الطبيعي والفاجع في آن واحد أن ذروة ما سيفتقده هو الكلام - الغناء ، نشيد الرعاء المعز بين ، بكل ما في هذه الصورة من غنى بصرى وسمعى ومن طاقة على تفجير الأسى ومن حميمية تقربها من رومانسية التجربة الحديثة ، بإقحامها لعبارة « عباد الله » ببعدها الروحي ــ الديني الفاجع :

« أحقاً عباد الله أن لست سامعاً المن نشيد الرعاء المعسز بين المتاليسا » (

ذلك إن المصورة التي تجعل تجسيداً للفقدان الأعمق إيلاماً هي صورة من صور الحياة السامية : الإبل التي أطفلت تملأ الحو مع صغارها وبعضها ما يزال لم يطفل فهو محمل الوعد بأطفال ، الوعد باستمر ارية الحياة . والرعاة الذين ينتحون بإبلهم هذه يرعونها ويحنون عليها : إنهم محمون الحياة الوليدة المتعجددة ، وفي هذه اللحظة يغنون أناشيدهم : أناشيد الاحتفاء بالحياة . وذلك هو بالضبط ما يدرك الشاعر الميت أنه لن يراه ويسمعه مرة أخرى، وهو يصوغ إدراكه لا بلغة « أحقاً أنتي لن أسمع » بالإشارة إلى زمن مستقبل يتلو الموت ، بل بلغة

ogv

« أحقاً إننى لست سامعاً » ، مانحاًمأساة الفقدانحضوراً باهراً يبدأ من الحاضر ويستمر إلى المستقبل الأبدى ، حتى اللحظة التي أكتب أنا فيها الآن .

وفى لحظة الفقدان العظمى تبدأ لمحات منصور للرجو لة والامتلاء بالبروز : نساء الحى ير اودن البطل الأسد : للدافع الحفسى، سر كل حياة ، والتعبير الأسمى عن الحياة ، ينبثق فى سياق بدأت بتشكيله صور إناث الحيوان الحامل أو للى أطفلت ، لكنه سياق الموت ، آتياً بهذا التر ابط العجيب بين الموت والجنس الذى نر اه دائماً خيطاً لامعاً جو هرياً فى كثير من التجارب الإنسانية والمتعبير ات الأدبية عن الإنسان فى العالم . وتطغى صورة المرأة بثلاثة أشكال : الشيخة العبشمية التى تضحك منه ، والفساء ( العدوات ) اللواتى ير اودنه ، وعو سه مليكة التى تعرفه وتعرف أنه الليث معدواً عليه وعادياً . لكن كل هذه المعرفة والمر اودة لا تستطيع أن تتنجاوز فاجعة الموت المقبل بعد هنهات .

وتندب الذات بلغة البطولة ومنح الحياة : فهو نحار الحزور الذى يطعم ( الوجه الآخر – النقيض للولادة ، للإبل التى كانت قد أطفلت فى الصورة السابقة ) ، وهو البطل الذى نخترق ما لا نخترق ، وهو ، بلغة تقطر بالفجيعة الحاضرة وتلقى بظلالها علما ، « ماض حيث لاحى ماضياً »، وهو الملىء حيوية خطة الشرب ينحر مطيته ويشق رواءه للقينة ( الجنس و الحمرة فى توحد حقيقى يتفجر بالحياة والشباب ) . وتأتى لحظة الحيويةهذه بحيوية البطولة أيضاً فى البيتين ( ٧ ، ١٨ ) ، فهو يصرف القناة ببراعة ولباقة ، وهو فارس قادر على صد جحفل من الحيل وحده بكفه. لكن كل هذا الوهم لا يجدى : فيبدو كل شىء ، البطولة ، و الحمال ، و الحنس ، والقوة وهماً لم يكن :

« كأنى لم أركب جواداً ولم أقل للحيلى كرى نفسى عن رجاليا » وهماً ينقشع لحظة العجز الكاملة فى صورة كر للتنفيس عن رجاله، هو الذى لا ينفس عنه رجال قومه الآن ، بل لا ينفس عنه شىء : « ولم أسبأ الزق الروى ولم أقل لا يسار صدق : أعظمو ضوء ناريا » وهماً تمحى فيه البطولة والشرب والكرم وتمحى منه النار العظيمة ، ضوء الحياة ، بل تمحى منه حتى صورة ضاربي القداح . ذلك أن المصبر لم يعد مصير

احمَّالات كما هو فى ضرب القداح بل غدا يقينياً قاطعاً و احداً لا بديل له : الموت الآنى بعد هنهة . هكذا تنضح الفاجعة ، فالموت لا بمحو المستقبل فقط ، لا بمحو ما سيأتى ، وما كان ممكناً أن يأتى ( فبلغن نداماى من نجر ان أن لا تلاقيا ) - ولو فعل ذلك فقط لكانت الفجيعة أقل تمزيقاً – بل محو الكائن ، محو المتحقق فعصلا فى الزمن ، محو ما قمنا بفعله وخلقه وإبداعه ، ما جهدناً فى تكوينه ، إنه محو الماضى ، الفعل الإنسانى المتكون . لذلك كان الموت هذه الفجيعة المطلقة ، التي لا فجيعة بعسدها .

ويكتمل النص بعد أن تحرك بين قطي الوجود : المستقبل والماضى ، بعد أن ندب محو الموت لكل شىء : ما سيكون وما كان ، وسمح خلال هذا الإمحاء الهائل بقطرات بلورية من دفق الحياة – متفجعاً على زواليها الآن – بالانسراب إلى منتصفه ، حيث يقبع الأسير المصفد لا يتحرك فيه إلا اللسان – الكلام ، وحوله وقد الجنس فى أجساد تر اوده لكن جسده المنتظر الموت مشحون بوقد آخر . فى النهاية تبقى للكلمة . والكلمة كانت فى البدء .

> القصيدة خارج الزمن ٢ - نص التداول اليومي

خارج إطار البنى التى حللمها فى الفصول السابقة ، تتخذ البنية وحيدة للشر مح شكلا آخر لها يكون محور تناميه إنفعالا آنياً غالباً ما ينبع من حدث عرضى محدد ، أى أنه يشكل تياراً شعورياً وحيد البعد ، خطياً . ، تتعدد تجليات هذه البنية وتتكاثر المشمل آماداً من الشعر الحاهلى تجعل ، لكثرتها ، الحديث عن بنية ثابتة للقصيدة الحاهلية عبثاً يفتقر إلى أدنى شر وطالعلمية والمعرفة الشمولية. ومن هذه التجليات سأمير ما سأسميه الآن « نص التداول اليومى » الذى ينبع من تشابك الوجود اليومى للإنسان وتعامله مع الآخر و محشد شعرياً بعض مستويات هذا التشابك خارج إطار الرؤيا الحوهرية الضدية ذات البنية الطقوسية متعددة الشرعة . ومن الحلي أن النص هنا يتكون خارج تجربة الزمنية والموت ، خارج ملحمية الوجود الإنسانى ،

مع أنه قد يكون تعبير آ عن الصراع الحيوىالدائر في الصحراء بين الإنسان و الإنسان أو بين الإنسان والطبيعة . ومن بين النصوص العديدة التي تمثل هذا النمط ، سأبدأ بأقربها إلى مجال النجر بة الحوهرية التي تجسدها ( ب مش ) لأنه ير تبط بصراع البقاء . لكن النص الذي سأناقشه لا يعامل هذا الصراع معاملة شاملة ، ولا يتناوله في إطاره الإنساني العام ، بل يركز فيه علي « حدث » عارض بالقياس إلى هذا الصراع ، حدث مر تبط بشر وط موضوعية محددة .

والنص المقصود للكلحبة العرنى ، تورده المفضليات ( رقم ۲ ) ، وتربط بينه وبين حادثة معينة .

## قال الكَلْحَبَةُ الْعُرَنِي

ا - فإن تنتج مِنها يا حَزيمَ بن طَارق
 ٢ - ونادَى مُنادِى الحيِّ أنْ قد أَتِيَسَتُهُ
 ٣ - ونادَى مُنادِى الحيِّ أنْ قد أَتِيَسَتُهُ
 ٣ - وقاستُ لكأس : ألجميها فإنما ذَ
 ٤ - كأَنَّ يِليتنْهَا وبَلْكَة نحْسرهسا مُ
 ٥ - فأَدْرُك إِبقاء العَرادة ظَلْعُهسا وة
 ٥ - أمرتَكُمُ أمرى بمُنعرَج اللَّوى ولا
 ٧ - إذا المرئ يَغْش الكَربِهَ أَوْشَكَتْ حِبْر

فقد تَركتْ ماخلْف ظَهْرك بلْقعَا فقد تَركتْ ماخلْف ظَهْرك بلْقعَا وقد شربتْ ماء المَزَادَة أجمعا نزَلنا الكَثِيبَ مِن زُرُود لِنفْزَعَا من النَّبْل كُرَّات الصَّريم المُنَزَّعَا من النَّبْل كُرَّات الصَّريم المُنزَّعا وقد جَعَلَتْنِي مِن حزيمة إصبَعا ولا أمْرَ للمعصِيِّ إِلاَّ مُضَيعُسا حِبالُ الهُوينَا بالفتى أن تَقَطَّعا

يدور النص حول حدث عارض (له أهميته الكبيرة بالنسبة لقائله ، دون شك ، لكنه مع ذلك عارض ) هو محاولة الكلحبة اللحاق نخزيمة المذكور فى النص ونجاة الأخير . ويشكل النص محاجة منطقية تهدف إلى تعليل عجز فرس الكلحبة عن اللحاق بالهارب . فالفرس المشهو رة كانت ، قبل بدء الغارة مباشرة ، قد شربت « ماء المزادة أجمعا » وكان الشاعر قد طلب من ابنته كأس أن تلمجمها ،

فلما حدثت المغارة وتعقب الشاعر حزيمة لم تستطع عرادة أن تندفع فى جريها ، بل ظلعت لامتلاء معدتها بالماء ، ونجا حزيمة بعد أن كان على بعد إصبع فقط من الشاعر ، ثم ينتهى النص بالإشارة إلى عصيان قومه له ، وبضر ورة المغامرة وغشيان الكريمة لكى لا تفسد دعة العيش حياة الفتى وقوته :

ويبدو أن الكلحبة كان قادراً على هذا النمط من الشعر ، يسجل لحظات عرضية معينة من حياته . فقد أوردت المفضليات نصاً آخر له ( رقم ٣ ) يدور حول حدث مشابه . لكن كثيراً من الشعراء ألفوا من هذا النمط من شعر التداول اليومى ويكفى أن أشير إلى نص الحميح الذى يدور أساساً حول حدث عادى لكن الشاعر يطرحه فى إطار أكثر شمولية ، دون أن يتحول مع ذلك إلى نص له بنية القصيدة المفتاح أو أى من المعلقات مثسلا .

الجميح ، ( المفضليات ، ٤ ) :

۱ – أمست أمامة صمتاً ما تُكلمنا لا
۲ – مَرَّتْ براكسب مَلْهُوز فقال لها :
۳ – ولو أصابت لقالت ، وهى صادقة
۴ – يأبى الذكاء ويأبى أنَّ شيخكمم
۶ – يأبى الذكاء ويأبى أنَّ شيخكمم
۹ – أمَّا إذا حَرَدت حَرْدِي فَمَجْسريَة
۹ – أمَّا إذا حَرَدت حَرْدِي فَمَجْسريَة
۸ – فإن يَكُنْ حادث يخشى فلو علَق
۸ – لمَّا رأَتْ إبلى قلَّت حَلُوا على قِضَمة
۸ – لمَّا رأَتْ إبلى قلَّت منها وهى تتبعها
۹ – أبْقَسى الحوادث منها وهى تتبعها
۱۰ – كَأَنَّ راعِينَا يَحْسدُو ما حُمُرا
۱۰ – فإن تَقَرَّى بنا عينا وتختفضى
۱۲ – فأقى لعلَك أن تحظى وتحتلى

مجنونَة أم أحسَّبت أهل خَرُّوب ضُرَّى الجُميْح ومُسيَّه بتعذيب إنَّ الرَّياضة لا تُنْصِبْك لِلشِّبب لَن يُّعطِى الآنَ من ضرب وتأَديب جرْدَاء تمنع غِيلاً غير مَقْرُوب نظلُّ تَزْبُرُه مِن خَشْيَة اللَّيب نظلُّ تَزْبُرُه مِن خَشْيَة اللَّيب وكسلُّ عام عليها عامُ تجنيب والحقُّ صِرْمَة راع غير مغلوب بَيْن الأَبارق مِن مَكْرَان فاالُوب فينا وتَنتسظرى كرِّى وتغُريبى

إذا كان النص قبل السابق يتحرك فى إطار ضبق و ممكن أن تفسر بنيته المتميز ة فى إطار مفهومين تقليديين هما مفهوم « القصيدة » و « القطعة » بالقول إن النص قطعة لا قصيدة ولذلك لا تتطور بنيته لتصبح متعددة الشر أتح ، وهو تفسير شكلى صرف مر فوض هنا ، فإن نص التداول اليومى قد يبلغ درجة عالية من التشابك ويتطور ، حجماً ، دون أن يفقد محور نموه وحيد البعد ، أو يشكل بنية متعددة الشرائح ، أويتجاوز التيار الشعو رى الأصاسى فيه. وبين أفضل الأمثلة على هسذا التنامى فى النص قصيدة سلمة بن الحرشب الانمارى (المفضليات، ه) التي يبلغ عدد أبياتها ١٦ بيتاً

> ۱ – إذا ما غدوته عامدين لارضنا ۲ – فسان بنی ذبیان حیث عهسسدتم ٣ - يَسُلُّون أبروابَ القِباب بضُمَّر وأصْعَدت الْحُطَّابُ حتَّى تقاربُوا ٢ – نجوت بنصل السيف لاغمان فوقه ۷ - فأَثْن عليها بالذي هـي أهدُـه ٨ – فلو أنها تجرى على الأرض أدركت ٩ - خُــدَاريَّة فتُخاءَ أَلْثق ريشهــا ١٠ - فراري لأبي أسماء كلُّ مُقصّر ۱۱ – بَذَلْت المَخاض البُزْل ثُمَّ عِشارها ١٢ - مُقسرَنُ أفراس لسهُ برواحسل

بنى عامر فاستظهروا بالمرائس يجزع البتيل بين بساد وحاضر إلى عُنن مُسْتوثقات الأواصر على كلِّ ماءٍ بين فيد وسَاجـر على خُشُب الطَّرْفاء فوق العَوَاقِرِ وسَرْج على ظهر الرِّحالةِ قساتِر ولا تكفرُنها ، لا فلاح لِكَافِر واكنتهما تهفؤ بتمثال طائير سحابة يوم ذي أهاضيبب ماطر مِن القوم مِن ساع بوتر ووَاتِر ولم تنه منها عن صَفُوف مُظائِر فغاولنهسم مستقبلات الهواجر

١٣ - فأَدْر كهم شرق المروراة مَقْصَرا بقيَّة نسل مسن بنات القُراقِسر
 ١٣ - فأَد كهم شرق المروراة مَقْصَرا بندى شُرُفات كالفنيق المُخاطِسر
 ١٤ - فلم تنجُ إلا كُلُّ خوصاء تَد عى بدى شُرُفات كالفنيق المُخاطِسر
 ١٥ - وإنك يا عام ابن فارس قُرزُل مُعيد على قيل الخنا والهواجر
 ١٦ - هرقن بسَاحُرق جفانا كئيسرة وأَدَين أخسرى مِن حقين وحازر
 ٢ - ٤

يتشكل المنص في إطار لحظة محددة ، حدث يومى ع بالمعنى الذى حددته أعلاه ، خارج مجال الرؤيا الجوهرية التى تتخلل البنية متعددة الشرائح ، ويتحرك حول قطبين يشكلان ثنائية ضدية أساسية هما بنو ذبيان – بنو عامر . يبرز بنو ذبيان فى صورة الوحدة المتراصة ، النقية الراسخة فى المكان مستعدة للغارات والقتال . وحين تقع الحرب يصمدون لعدوهم وينتصرون . وفى وسط المحركة ينجو فارس عظم هو عامر بن الطفيل .. ويعزو الشاعر نجاته إلى سرعة فرسه التى تطبر كالعقاب المطورة . ويختم المنص باحظة المنصر الكاسح الذى ترق فيه جفان للأعداء وتسلب أخرى .

هكذا يظل النص حركة فى سياق محدد ورصداً لحدث معين ضيق المدى من منظو ر مهاشر لا بخرج بالحدث إلى آماد التجربة الإنسانية الشاسعة أو يضعه فى سياق المصراع الأساسى بين الإنسان والطبيعة أو الإنسان والإنسان على مصادر الحياة ، ولا يدخله سياق تجربة الزمنية الضدية . ولذلك يتنامى النص فى حركة مراوحة فى المكان تقريباً لا تخرج على لحظة البدء ولا تكتنه فاعلية المتغير الزمنية . ويهذه الصورة يبقى نصاً وحيد التيار ، وحيد الشركة ، متجانس الرؤية ، وينتمى إلى مجال المتداول اليومى للذى وصفته قبل قليل ، ويخلو من الشر ائح التى وأيناها فى القصيدة المفتاح ومن التركيب المفترض للقصيدة ( أطلال – نسيب – رحلة – مديح أو عرض آخر ) ، ويقدم دليلا جديداً على عدم سلامة هذا المتصور السائلا فى دراسة الشعر الجاهلى (٨).

قد يتخذ نص التداول اليومى شكل تجربة يومية أيضاً ، تنبع من الأحدث العادية فى حياة الإنسان ، ومن العلاقات المتشابكة فيها. وبين أجمل النصوص وأعمقها تجسيداً لهذا المستوى من التعبير الشعرى نص جران العود الذى يرصد مشكلات حياة زوجية بائسة معذبة ، لا مع زوجة واحدة بل مع النة ين كلتاهما تضطهدان الشاعر وتعذبانه ، ويتنامى النص ليخلق أفضل نموذج أعرفه للغة شعرية مليئة بالحيوية والحركة غنية بتفاصيل العراك المدمر وناضحة بفيض بارع من المسخرية المريرة بحيث يتحول النص كله إلى كاريكاتور لغوى مدهش بارع من المسخرية المريرة بحيث يتحول النص كله إلى كاريكاتور لغوى مدهش بلغة المأساة الحادة : اغترار الإنسان بجمال المرأة وشبابها . لكن جران العود يمزج المآساة بالملهاة الذكية فى تفاصيل موقفه وهو يحاول إتقاء الضربات والكمات وقذف « الأوانى » من قبل امرأة تبدو كالعفر يتة الهادرة المزاقة كان قد قدمها أولا فى صورة الناقة والمسر والعقاب ثم النعامة.

ويصل النص ذروةملهاويته في اللقطة الحارجية الأخبرة فيه التي تنقل : « العسدسة » من تركيز ها على الشاعر للذي يتبى المضربات و المر أة التي تر مي إلى شخصية زائر لهما يبتغي اللهو ، لكنه، بدلا من اللهو للذي يسعى إليه ، يدخل خضم اللجة المفزعة فيسلح في سراويله . فكيف إذن بالزوج المسكرين الذي ظل يعاني « المشهد » طوال ذلك الوقت ؟ ها هو ذا نص جران العود الغني (٩) : « ألا لايغسرت المسموءا نوفليسة على الرأس بعدى أو ترائب وُضَّحُ فسسان الفتى المغسسرور يعطى تلاده ويعطى المنى من ماله ثم يفضح ويغمدو بمسحاج كمممأن عظامهما محاجر أعسراها اللحاء المشيسح فتلــك التي حكمــت في المال أهلها وما كل مبتاع من النساس يسويح عقساب عقبناة كسسأن وظيفهما وخرطومها الأعلى بنسار ملمسوح لقسد کان لی عن ضسرتین عدمننسی وعما ألاق منهما متزحميوخ

تـداورنى فى البيت حتى تكبئهمى وعيني من نحو الهراوق تلمسح رجسالاً قيساماً والنساء تسبُّح أقول لنفسى أين كنت وقد أرى وبيتا بسذم فالتعسزب أروح خميذا نصف مالى واتركالى نصفه وما كنت ألقى من رزينــة أبــرح ألاقى الخنسا والبرح من أم خسسارم شعاليل لــم تمشط. ولا هــو يسرح تري رأسها فى كل مبدى ومحضر أزج كظنبوب النعسامة أروح لهما مثل أظفرار العقراب ومنسم سباب وقذف بالحجسارة مطسوح ولمسا التقينسا غسدوة طسار بيننا حجسارتها حقسا ولا أتمسسورح أجلَّى اليها من بعيك فأتقى مهن وأخرى في السذؤابسة تنفـح تشيح ظنابيبي إذا ما اتقينها فكاد ابن روق في السراويل يسلح ، أتـــانا ابن روق يبتغي اللهو عندنا القصيدة خارج للزمن

٣) نص البطو لة : شعر عامر بن الطفيل :

يضم ديوان عامر بن الطفيل ٢٢ نصاً شعرياً تر او ح أطو الها بين البيت الو احد والمثلاثة عشر بيتاً، باستثناء. نص و احد يبلغ عدد أبياته ٣٢ ، و لذلك دلا لة سأناقشها فيا بعد . وأول الملامح التي تمتلكها هذه النصوص جميعاً هو أنه ليس فما نص و احد يبدأ بالأطلال أو محوى الوحدات الأخرى التي اعتبرتها وحدات تكوينية في البنية متعددة الشرائح (النسيب ، الاندفاع إلى الصحراء، ...) و لعل هذه الملاحظة في حد ذاتها أن تكون كافية لنقض الصورة التي نملكها عن بنية القصيدة الحاهلية . إذ كيف نموضع شاعراً بارزاً كعامر في إطار الشعر الجاهلي إذا كان القصيدة الحاهلية البنية الثابتة التي افترضتها الدراسات التقليدية ، وشعر م ليس فيه قصيدة و احدة من هذا النمط ؟

والخصيصة الثانية الهامة للقصيدة عند عامر هي أنها تتشكل خارج الزمن ، لا بمعنى أنها مطلقة غير مرتبطة بزمنها ، بل بمعنى أنها لا تفصح عن ذلك الهوس الممزق بالزمنية الذي يتخلل نصوص (ب م ش) . بل ان قصيدة عامر ، فعلياً ، لتجمد الزمن وتلغيه . ويصبح الزمن الوحيد الدال المرتبط بالإنسان ، والذي يستقى معنى من أرتباطه به ، هو زمن لحظة البطولة ، وهي لحظة فعل الحلق الشعرى . ولذلك تتحد هاتان اللحظتان لتلغيا الزمن العادى ، الزمن الذي يعبر على الإنسان فيبنى ويخصب ثم يدمر ويجف ، وفي هذه اللحظة ينتهى زمن القصيدة حين يكتمل تجلى لحظة البطولة ، وقد تكون هذه اللحظة برهية تماماً ، فتتجسسد في ببت خاطف كالبرق ، وقد تكون غارقة في شبكة من العلاقات الجماعية والفردية فتستمر لتشكل نصاً طويلا نسبياً كما محدث في (وما سودتني عامر عن وراثة ) الذي يتألف من عشرة أبيات . أما الملمح الآخر الدال في شعر عامر فهو أن لغته تختلف جذرياً عن لغة (ب م ش) بشكل عام ، إذ أنها تكاد تنعدم فيها الطبيعة الطقسية للغة (ب م ش )، ولذلك فهي أكثر مباشرة وسلاسة وسهولة ( مع أن مفهوم السهولة هنا بحاجة إلى تقييد بشروط تاريخية محددة ) ، كما أنها في تركيها المصوني أكثر تنامحاً وانسجاماً ، كأن وحدة الرؤيا والانفعال تخلقها خلقاً عضوياً متناسقاً بعكس ( ب م ش ) التي تسيطر فيها درجة عالية من التنافر . ثم أن رؤيا عامر لغة متجانسة ، لا تطغى فيها الطبيعة الضدية التي رأيناها في نماذج (ب م ش) .

على مستوى آخر ، تتمتع قصيدة البطولة عند عامر بلهجة فردية تطغى على النص طغياناً كاملا وتؤسس قيم الفرد ورؤياه ودوره في خلق الواقع وصورة العالم، ومن هنا يختفي الصوت الجماعي تماماً ، وحين تبرز العشيرة فإنها تبرز في صورة وأحدة فقط : بوصفها المستفيدة من العظمة الفردية التي تحتاج هي إليها لا بوصفها البنية الاجتماعية والأخلاقية والقيمية التي يتوحد بها الفردمن أجل خلاصه الشخصي يتمثل هذا في النص « بني عامر غضوا الملام » ( ص ٥٢ ) .

« بنى عامر غضوا المسلام الكم وهاتوا فعدوا اليوم فيكم مشاهدى ولا تكفروا في النائبـــات بلاءنا إذا عضكم خطب بإحدى الشدائد سلوا تخبروا عنا غـــداة أقيصر وأيام حسمي أو ضوارس حاشد

وبالكور إذ ثابت حلائب جعفر لينتزعوا علقاتنا ثم يرتعدوا فأنفذت عبد الله ثم بضربة تركت صريعاً بالعدراء مجمدلا طمر وزيد الحيل قد نال طعنــة

فذلك ما أعددت في كل ماقط

إليكم وجاءت خثعم للتحاشــد فأردت قتانى منهم كل ماجد وقدخام عنها كل حــام وزائد ضبيعة إذ نجى شتيرين خــالد إذ المرء زيد جائر غير قاصد

كريه وعام للعشـ برة آ ثـــد » فالقبيلة هنا هي المعرضة للعض ، المهددة الحمي ، والفارس للفرد هو الذي يعد العدة لإنقادها ، والقبيلة هي التي يطلب منها أن تلعب دو ر من يعدو «مشاهد» للفرد وأفضاله علمها في أيام الشدائد، بل إن الفرد ليصل بعظمة دوره إلى درجة يتحول فيها ضمير الجمع إلى ضمير للفرد ، فتستخدم « بلاءنا » « عنا » لتشير إلى المتكلم المفرد وتلغى ضمير الجمع الذى يستخدم في نصوص أخرى للدلالة على توحد الفرد بالجماعة توحداً كاملًا .

ومن الجلى أن هذه البنية المتميزة تنشر خ بتوتر حاد بن الفرد والحماعة ، تو تر يلغى التناغم المطلق الذي نراه ضمن الرؤية المركزية ، لكنه لا يصل حد القطيعة والانفصام الذي نراه لدى الصعاليك . فهو تو تر ضمن الوحدة القائمة ، أى في بنية ما يزال الفر دفيها عضواً في الحماعة لكنه ذو دو ريتجاوز دو ر الكون العادى ليصبح دو ر الر ائد الطاغي . :

« لقد علمت عليا هوازن أننى أنا الفارس الحامى حقيقة جعفر وقد علم المزنوق أنى أكره عشية فيف الريح كراً لمشهر ، ومن هذا الدور الملحمي تقريباً للبطل تنبع خصيصة بارزة للنص الشعري : هي أنه نص الصيغة الفردية ، وأنصورة الحرب فيه هي صورة حرب تمارسها الفرد لا الجماعة ، وإذا ذكرت الجماعة فإن النص سرعان ما ينحرف عنها ليؤسس أبعاده الفردية الكتملة ، وثمة استثناء واحدلهـــذه الصيغة في شعر عامر هو نص « تجنت نميرا » (ص ٦٦ ) الذي يتحدث عن القبيلة و مختفى منه الفر د ( المتكلم ) اختفاء كاملا . بيد أن هذا الاستثناء من الهامشية بحيث يعجز عن تغيبر الصورة المتشكلة هنا أو نقضها .

001

OOV.

وصفت قصيدة البطولة بأنها « انبثاق » للحظة خارج الزمن ، لانفعال حاد يز دحم بصور الفعل والحركةوالإنجاز ، ولذلك فإنه يلغى الزمن العادي . ومن هنا لا تنقسم هذه القصيدة إلى زمنين متضادين ، كما هي الحال في (بم ش) ، بل يملأها زمن واحد هو زمن اللحظة الحاضرة ؛ وحين يبرز الماضي فانه يبرز تأكيداً لعظمة الحاضر وشاهداً عليها وسعجلا يستعادليشكل الحاضر استمر ارية له . فالزمن هو زمن الامتلاء المطلق ، ولذلك لا يبدأ بالخواء المتمثل في الأطلال ، هكذا يؤلف عامر (راحوا بهند) :

«یا رب قرن قد ترکت مجـــدلا ضخم للدسيعة رأس حي حجفل وتسركت نسوته لهسن تفجع يندبنه أصــــلا بنـــوح معـــول من آل عبس قد شفیت خر ارتی وغنمت كل غنيمة لم تضهـل ونجا بعنثرة الأغـر من الردى موى على عجل هوى الأجـــدل وتركت عبسلة فى السواء لفتية بأتواعلى كتف الخيسول الجول راجو بهنسـد والوجهة عنسـوة يوم الوقاع على نجائب ذمل »

وفي هذا الزمن الخصب ، زمن الامتلاء الذي يلغي فاعلية الزمن المدمرة ، يبرز دور المكان فى للنص باعتباره الإطار الذي جمد لديه الزمن العادى وخاق فيه زمن البطولة ، ومن هنا يطغى المكان في شعر عامر ويظهر في أسماء مو اضع شهدت لحظة البطولة لا أسماع مواضع مر عليها الزمن فدمرها .

إن المكان هنا هو أيضاً وكان الامتلاء : الامتلاء بفعل البطولة و بدم الأعداء وجنهم :

ا - ألسننا نقُودُ الخيل قبًّا عَوَابسنا ونخصيب يَوْمَ الرَّوْعِ أُسْيَافْنَا دَمَا ٢ - ونحمى الذَّمارحين يُشتجرُ القنا ونشى عن السَّرْب الرَّعيل المُسوَّمَا ٢ - ونستلب الحو العوابس كالقنا سَرُوَاهِمَ يَحْمِلْنِ الْوَشْيَمِجُ الْمُقَوَّمَا ٤ – ونحنُ صَبَحنا حى أسماء غارةً أبالت حَبسالي الحَيِّ مِن وقعها دَما

00Å

أنيساً وقد أردين سادة خشعما وبالنقع من وادى أبيدة جاهرت ۲ – ويَوْمَ عُكماظ. أَنْتُمْ تَعْلَمُونَــــهُ ٧ - ونَحمنُ فَعَلْنَا بالحليفين فَعْلَةً ۸ – وما بَرحت في الدَّهر مِنَّا عِصابَةً ۹ \_ یقودونجرداکالسراحینتستمی ١٠ ــ نبحن أبدنا حي أشجع بالقدا

شهدنا فأقدمنا بها الحي مقدما نَفَحَتْ بعدهًا عنَّا الظلومَ الغشمشما يَدُودون عَسَن أَحْسَابِنَا مَنْ تَعَرّْمَا صدور العوالى من كميت وأدهما ونحمن تركنما حمي ممرة مأتما »

وفي زمن الامتلاء ومكان الامتلاء هذا ، يصبح النص رصداً مباشر أ للفعل ، ويبرز المشهد محتشداً بالجزئيات والتفاصيل التي تكتسب درجة عالية من نصاعة الحضور ولا يبقى من بعد «غائب» للنص . ولانتفاء الغياب دلالاته العديقة ، ذلك أنه يعنى أيضاً انتفاء المبعد الرمزي للنص ، انتفاء بعد ما وراء الشيء . من هنا يخلو نص البطولة من الحكاية الرمزية ، وبشكل خاص من الحكاية الطاغية في (ب م ش) أى حكاية المثور الوحشى المطارد . إن نص البطولة هو نص الفارس المطارد المهاجم الطاعن فى لحظة تختصر الزمن ، ولذلك ينتفى منه السرد القصصي الذي هو ، تحديداً ، حركة للمطاردة في الزمن واكتناه لتحولاته وتطور مصبر ه : فيه نص البطولة عمتلك هـذا الحضور الناصع ، كما في « تركت نسـاء ساعدة بن مر » (ص ١٠٠):

لهن لسدى مزاحفه عسويل « ترکت نساء ساعدة بن مـر بقدم نصسله أظمى طسويل جمعت الےہ یدی بلی کعــوب فصار رداؤه منه طميك » شــككت به مجــامع رحبييه ولا علاقة لهذا الحضور الناصع بكون النص قصيراً ، خاطفاً ، فحتى حين يكون النص طويلا ، يظل هذا الحضور الباهر هو ما يميزه : بكأس في جوانبهـــا الثميــل « صبحنا الحی من عبس صبوح<sup>اً</sup> وإخوتهم فقسد ذهب الغايل وأبقينسا لمسرة يسوم نحس 00%

توكنسا دورهم فيهسا دمساء وأجسساد فقد ظهـر للعويل فسذل الأبلخ المختسال إنسا نخيســة وعــز بنــا الذليــل فتلنسا مالكة وأبا رزيسن غسداة القاع إذ لمسع الدليسل لنافى السروع أبطسال كرام إذاما الخيل جدد بها الصهيسل على جسرد مسومة عتساق توقص بالشــباب وبالكهــول إذا ما الركض أسهال جانبها وجد الســير وانقــطع النقيــل ويوم الشعب غــادرنا لقيطـــأ بأبيض صــارم عضب صقيــل غسداة أراد أن يسموا إلينسا بأسرته وأخلفسمه للقبيسل فأبنسا غسانمين بمسا استفأنسا نسوق البيض دعواها الأليل »

هذا يندفع النص كما تندفع الغارة تماماً ، مفاجئاً ، خاطفاً ، يبدأ بالفعل المخترق ويطغى عليه ، كما فى كل نص للبطولة ، فاعل هو « الأنا » فى صيغة المفرد أو الحمع ، مناقضاً بذلك مناقضة مطلقة لنص الأطلال الذى يطغى فيه فاعل غائب هو « الزمن » أو حاضر مجازاً هو المكان ( عفت الديار ) . ولعل هذا التمايز فى طبيعة الفاعل بين النص البطولى ونص الأطلال أن يكون علامة جذرية للتمايز بين النص الذى ينبع من الرؤ ياالمركز ية للثقافة و بين النص الذى يتشكل خارجها : فى الأول ، كما فى كل نص طللى ، الفاعل هو الزمن ، والإنسان الضحية يقف عاجزاً بإز ائه إلا عن الأسى والدمع إلى أن تأتى لحظ الاستجابةالتى تحاول تجاوز فاعلية الزمن المتدميرية . أما فى نص البطولة، وفى نص الصعلكة ، فإن الفساعل هو الأنا : الإنسان ، القادر ، المبدع ، المغير ، المصارع ، المقاوم ، المرعب ، هو الأنا : الإنسان ، القادر ، المبدع ، المغير ، المصارع ، المقاوم ، المرعب ، هو الأنا : الإنسان ، القادر ، المبدع ، المغير ، المصارع ، المقاوم ، المرعب ، هو الأنا : الإنسان ، القادر ، المبدع ، المغير ، المصارع ، المقاوم ، المرعب ، هو الأنا : الإنسان ، القادر ، المبدع ، المغير ، المصارع ، المادوم ، الموس ، الم

٤ -- ٤
أشرت سابقاً إلى أن زمن النص البطولى هو اللحظة الحاضرة ، وأن الماضى أشرت سابقاً إلى أن زمن أل النص البطولى هو اللحظة الحاضرة ، وأن الماضى لا يأتى تجسيداً لفاعلية الزمن في الإنسان في العالم . ومن هنا هذا الاكتمال والتكامل في الزمن : الماضى هو امتداد الحاضر والحاضر المعالم . ومن هنا هذا الاكتمال والمحال في الزمن : الماضى على النص ، والحاضر المعداد الماضى ، ومن هنا أيضاً طغيان الفعل المضارع على النص ، كما في « ابن الحرب » (ص ١١٩ ) لعامر :

وأنى الهمسام بهسا المعسلم « لقدد تعلم الحدرب أنى ابنها من المحسد في الشسرف الأعظم وأنى أحمل عملى رهموة فى ثورة الرهــج الأقـــــم و أبى أشمص بالــدار عــن بأكدرم من عطفسة الظيغسم وأنى أكــر إذا أحجبــوا أقسد بسه حساق المسبرم وأضرب بالسميف يوم الوغى يعمسر في غسير ما مهسرم فهـــذا عتـــادى لو أن الفتى بأن لنسا ذروة الأجسم وقد علم الحي من عسامسر إذا ما العروارير لم تقسلم » وأنا المصاليت يوم السوغسى فني نص طويل نسبياً كهذا لاير د فعل ماض واحد ، بل يطغى الفعل المضارع ( تعلم ، أخل ، أشمص ، أكر ، أضرب ، أقد ، يعمر ) إلا في حالة واحدة : حيث يكون الماضي تأكيداً للحاضر وتصبح البطولة حقيقة لا زمنية ( وقد علم الحي ) أو الحملة الاسمية الدالة على الحاضر : ﴿ إِنَّ ابْنُهَا وَإِنَّى الْمُعَامِ ، هذا عتادي ،

أن لنا ذروة الأجسم ، وأنا المصاليت . . . «

وهكذا يقلب نص البطولة زمن نص الأطلال الذى يطغى الفعل الماضى فى كل شريحة من شرائحه ، باستثناء شريحة الحركة المضادة التى قد تزداد فيها نسبة الفعل المضارع أحياناً . وحين يطغى الفعل الماضى فى نص البطولة فإنه يأتى ، كما أشرت ، لتأكيد فاعلية البطل وعظمة البطولة عن طريق تقديم شاهد يسرد حدثا جزئيا تتجلى فيه البطولة فى واقعة أصبحت اريخية لامجال لنكر أنها . وللزمن الماضى

الرؤى المتنعة - 110

هنا دلالة مغايرة تماماً لدلالته في نص الأطلال ، بل الأصح أن يقال إن للتاريخ هنا دلالة مناقضة تماماً لدلالته في نص الأطلال .

تتعشل علاقة التكامل والاكتمال بين للزمن الماضى والزمن الحاضر فى النص المبطولى بصورة رائعة فى قصيدة عامر « ألسنا نقود الخيل » التى تنقسم إلى نصفين: نصف يطغى فيه الحاضر ونصف يطغى فيه الماضى ، لكن الزمنين هنا لا يشكلان ثنائية ضدية ، بل محور تكامل وتنام : فالماضى هو النسخة التاريخية الموثقة عن الحاضر والحاضر هو الامتداد البطولى للماضى :

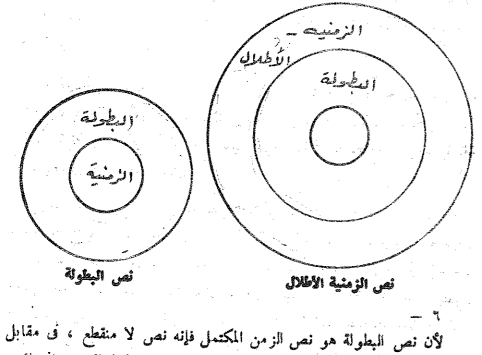
السنا نذود الحيسل قبا عوابسا ونخضب يوم الروع أسيافنا دما ونحمى الذمار حين يشتجر القنا ونتى عن السرب الرعيسل المسوما ونستلب الحو العسدابس كالقنا سواهم محمين الوشيج المقوما ونحن صبحنا من أسماء غارة أبالت حبالى الحى من وقعها دما وبالنقع من وادى أبيسدة جاهرت أنيسا وقد أردين سسادة ختلما »

وليس تأكيدى المتكرر لهذه العلاقة المتميزة بين الماضى والحاضر بولع بالجزئيات ، بل إنه لمهدف إلى بلو رةخصيصة جوهرية الأهمية للنص البطولى وللعلاقة بين النص داخل الزمن والنص خارج الزمن ، هى كون الأول جذريا مهو وساً بالتغير ، أى بفاعلية الزمن فى عبوره وتغييره للعالم : للأشياءو المكان والانسان والطبيعة ، وكون الثانى نقيضاً لذلك : أى كونه نصاً يؤ كد الدعومة والاستمر ارية . فى الأول يكون الماضى زاهر أخصياً ثم يندثو ليعود الشاعر إلى محاولة بعثه انطلاقاً من وعى الاندثار ، وفى الثانى يكون الماضى زاهر أخصباً ، ويستمر زاهر أخصباً فى الحاضر لاستمر ار فعل المبطولة . هكذا يشكل النص المبطولى نقيض نص الأطلال على مستوى فاعلية الزمن ، فهو يثبت الزمن ويكشف الدعومة والاستمر ارية فيه . ولذلك بالضبط نرى أن المكون المطولى يصبح حركة الدعومة والاستمر ارية فيه . ولذلك بالضبط نرى أن المكون المطولى يصبح حركة أساسية أحياناً فى نص الأطلال : فهو هنا يؤ دى وظيفة النقيض لما تجمده الأطلال أساسية أحياناً فى نص الأطلال : فهو هنا يؤ دى وظيفة النقيض لما تجمده الأطلال أماسية أحياناً فى نص الأطلال : فهو هنا يؤ دى وظيفة النقيض لما تجمده الأطلال أساسية أحياناً فى نص الأطلال : فهو هنا يؤ دى ويكشف أساسية أحياناً فى نص الأطلال : فهو هنا يؤ دى وظيفة النقيض لما تجمده الأطلال أماسية أحياناً فى نص الأطلال : فهو هنا يؤ دى وظيفة النقيض لما تجمده الأطلال أماسية أحياناً فى نص الأطلال الما يؤ دى وظيفة النقيض لما تجمده الأطلال أماسية أحياناً فى نص الأطلال الما يؤ دى وظيفة الما يقيش ما تجمده الأطلال

078

مثلاً ، وفى عشرات المنصوص الأخرى . أما حين يستقل للنص البطولىتماماً ليصبح تجسيداً للحظة البطولة كما هو عند عامر فإنه يأتى تجلياً لتجربة متكاملة وارؤيا كلية تتجاوز الزمن وفاعليته المدمرة وحتى حين تعى الزمن وحدية النهاية فإن هذا الوعى يظل ضامراً لأن فعل البطولة أكثر جوهرية منه وأضخم وأكثر طغياناً من أن يسمح له بالتبلور فى صيغة مأساوية .

للملك نرى فى شعر عامر إشارات لمحية إلى للزمنية ، إلى حتمية الفناء ، لكنها لا تتنامى لتشكل الحركة التوليدية لرؤياه للوجود ، أو لتشكل الحركة الأولى فى بنية نصبه (كما هى فى النصوص التى درستها فى فصل سابق ) . بل تأتى ( وذلك دال عميق الدلالة ) فى ثنايا نص البطولة . أى أن نص الأطلال يشكل السياق الفعلى الذى تطغى فيه الزمنية ثم تنبثق فيه حركة البطولة ، أما نص البطولة فإن سياقه الفعلى الشامل هو فعل البطولة وإلغاء الزمن ، ولذلك فحين ترد فيه إشارات إلى الزمنية فإنها ترد متضمنة منطوية داخل للنص ، و يمكن توضيح ذلك بهذا المحطط :



لأن نص البطولة هو نص الزمن المكتمل فإنه نص لا منفطع ، في معابل نص الأطلال ذى الزمن المنقطع . ولأنه كذلك ، فإن نص البطولة يشى بخصائص تستحق دراسة مفصلة في معرض أكثر تخصصاً ، فهو نص الرؤيا المتناعة ، كما تستحق دراسة مفصلة في معرض أكثر تخصصاً ، فهو نص الرؤيا المتناعة ، كما

أما فى نص البطولة ، حيث تطغى فاعلية الأنا ، فإن هذه الحاجة للوجودية للآخر، للرفيق ، تختفى لأنالنحن تنضوى أصلا تحت فعل الأنا . وقد تكون هذه الحصيصة نفسها مسؤولة أيضاً عن غياب الرحـــلة فى الصحراء والتوحد بالناقة أو الطبيعة فى نص البطولة الذى أصفه .

بهذه الخصائص جميعاً يبدو نص البطولة عند عامر بن الطفيل توسطاً بن الرؤيا المركزية والرؤيا الخارجة على المركز، بن التوحد بالقبيلة والانفصام عنها ، إنه توسط يتم عن طريق هضم القبيلة فى دائرة الفرد والاستمر اربها ولها فى آن واحد ومقابل هذا يقف نص الصعاكة الذي يتجاوز القبيلة مهائياً ليقف خارجها ويصبح فيه البطل نقيضاً للقبيلة ولرؤياها ولقيمها . أى أن نص الصعلكة بملك من نص البطولة بعد انتصاب الفرد شاعاً ، لكنه مخالفه فى أن هذا الانتصاب لا يوضع فى خدمة القبيلة بل يوضع فى خدمة رؤيا مغابرة هى رؤيا الفرد والطبقة ، ومن

نقطة المعاينة الأخرى يكون نص البطولة ممتلكاً لدور الفرد البارز فى قصيدة الصعاكة لكنه مختلف عنه فى انبثاقه داخل القبيلة وتأكيداً لوجودها واستمر اريمها فيزيائياً وقيمياً ، وعلى الطرف الآخر من نص البطولة نقف الرؤيا المركزية : رؤيا توحد الفرد بالقبيلة توحداً تاماً وانحلال دوره البطولى فى دورها . وفى هذا الإطار تبدو قصيدة البطولة عند عنترة مثلا سعياً مجاهداً للتوحد بالقبيلة عن طريق البطولة ، عن طريق وضع دور الفرد فى موقع المنقذ – الخادم لها أى أن عنترة لا ينفصل عن رؤيا القبيلة أو يقف نقيضاً لها ، ولذلك تأتى بنية قصيدته من نمط (ب م ش) التى تجسدالرؤيا المركزية للثقافة (القبيلة ) وتأتى حركة البطولة فيها إستجابة مضادة التى تجسدالرؤيا المركزية للثقافة (القبيلة ) وتأتى حركة البطولة فيها إستجابة مضادة التى تجسدالرؤيا المركزية للثقافة (القبيلة ) وتأتى حركة البطولة فيها إستجابة مضادة التى تجسدالرؤيا المركزية للثقافة (القبيلة ) وتأتى حركة البطولة فيها إستجابة مضادة

أشرت فى فقرة سابقة إلى أن النص البطولى نص ناصع الحضور وأنه لا يمتلك بعداً ما ورائياً . وإنه لمما يعمق نصاعة حضور النص أنه يركز على صراع مادى صرف فى الوجود الإنسانى ، صراع القوى التى تتعا رك على مو ارد طبيعية قليلة : مراع نادرة ، وماء شح ، ولعل الوجه الآخر لهذه الصراع ، أى الصراع من أجل القيم ، أن يكون تجليا على مستوى أكثر تجريد أطذا الصراع الأساسى . هكذا تبرز فى شعر عامر بن الطفيل عبثية الوجود الإنسانى أحياناً فى سياق البطولة حين تأتى الغارات لتعصف بقوم لم يكونوا مقصد المغبرين ، فتكون الصدفة وحدها ، تفتقر إلى نبلها الذى تملكه فى معارض أخرى . ولذلك فإن عامر ، للمرة الأولى فى شعره ، عبيد بفسة الفاعلية إلى الإنسان الملح المولة هنا جارحة ، قاسية تفتقر إلى نبلها الذى تملكه فى معارض أخرى . ولذلك فإن عامر ، للمرة الأولى فى شعره ، عبيد بفسبة الفاعلية إلى الإنسان ليلحقها بالله ، كأن الفعل الإنسانى لا يمكن أن يكون على هذه الدرجة من المصادفة والعبنية :

« لله غارتنا والمحل قد شجبت منه البلاد فصرار الأفق عرياناً حتى صببنا على همدان صبقة سؤر الكلاب وما كانوا لنا شانا ختى صببنا على همدان صبقة الإ ضربنا ولا وجهراً ولا شانا فظل بالقراع بوم لم ندع كتدا إلا ضربنا ولا وجهراً ولا شاناً

م نزعنا وما انفسکت شقا وتهم وما أردناهم عن غسير معسذرة سرنا نريد بنى نهسد وإخوتهم

م حتى سقينا أنابيباً وخصرصانسا ة منا ولكنه قد كان ما كانسا م جرماً ولكن أراد الله همسدانا و

كنت قد أشرت إلى أن نصاً واحداً لعامر يبلغ من الطول ٣٢ بيتاً وأن لذلك دلاله ستناقش في سياقها الطبيعي .

والنص المعنى هو « فلو علمت سلمى » (ص ، ١٠) ، وهو النص الوحيد الذي يبدأ بما يكاد يشبه الحركة الطللية ، رغم أنه ليس طللياً . ولا ينبغى أن نتسرع إلى تقرير أن هذا النص يستخدم المقدمة التقليدية خارجاً بذلك على بنية نص البطو لة كما وصفتها سابقاً . بل ينبغى أن تتناول حركته الأولى في سياق بنيته للكلية وندرس خصائصها دراسة متعمقة قبل أن ننسب إليها قيمة ما أو دوراً ما .

يبدأ النص بصيغة مألوفة فى النصوص الطللية هى ذكر المرأة و المكان الذى بر تبط بها ، ثم يستعيد زمناً ماضياً كانت سلمى فيه تستبى بجمال الثغر و بعينين جميلتين . لكن النص يفتقر إلى مكونات أخرى مألوفة فى الشعر القدم ، الأطلال ، و الأسى ، والصمت ، و رحلة الحبيبة مبتعدة . أى أنه يفتقر إلى الكونات الطقسية القصيدة الطللية . بل أن النص لينى أك إمكانيات طقسية بر صد العلاقة بين الشاعر و سلمى فى إطار العداوة بين قومهما وإكراه قومها لها على الا بتعاد عن الشاعر ، و تفتتم حركة المرأة بالإشارة إلى أن سلمى لا تعرف قدر الكرم ولو أنها عرف و تفتتم حركة المرأة بالإشارة إلى أن سلمى لا تعرف قدر الكرم ولو أنها عرف الكانت و صلته . و تكتسب حركة المرأة مهذه الملامح طبيعة بعيدة عن الطقسية و تعتم حركة المرأة بالإشارة إلى أن سلمى لا تعرف قدر الكرم ولو أنها عرف المحانت و صلته . و تكتسب حركة المرأة مهذه الملامح طبيعة بعيدة عن الطقسية و تعتم حركة المرأة بالإشارة إلى أن سلمى لا تعرف قدر الكرم ولو أنها عرف و تعتم حركة المرأة بالإشارة إلى أن سلمى لا تعرف قدر الكرم ولو أنها عرف و تعتم حركة المرأة بالإشارة إلى أن سلمى لا تعرف قدر الكرم ولو أنها عرف و تعجلى فى صيغة علاقة فردية متميزة فعلية . ومن المحاجة المتخدمة فى البيت و تنجلى في معاً حركة للفعل البطولى ، أى شرعة و احدة منكاملة كل بيت ( أو بيته ن فيها يذكر و اقعة جديدة أو اسم قوم هز موا . مبذه البذية مختلف نص عامر التي تشكل معاً حركة للفعل البطولى ، أى شرعة و احدة منكاملة كل بيت ( أو بيته ن أنص الطللى المألوف . فالأطلال غائبة عنه ، و المرأة ليست الحبينية الراحاة عن النص الطللى المألوف . فالأطلال غائبة عنه ، و المرأة ليست الحبينه الواحاة عن النص الطللى المألوف . فالأطلال غائبة عنه ، و المرأة ليست الحبينه المواحاة المالوفة ، و المركة التي تشكلها المات حركة الحنين أو الندب المالوفة ، بل

إنها لجزء من محاجة القصيدة ، من أطروحها النظرية التى تستخدمها للدخول إلى عالم الفعل البطولى . وهكذا يظهر بجلاء أن النص الطويل عند عامر لا ينقلب إلى نص يجسد الرؤيا المركزية فى الثقافة للز من وفاعليته التدميرية ، بل يظل نصاّ خارج الزمن ، ويصدق هذا القول على جميع النصوص الأخرى التى تبدأ يما يشبه بداية النص الطللى مشيرة إلى المرأة ، أو الطيف مثلا ، فهى جميعاً نصوص توظف المكون شبه التقليدى توظيفاً جديداً نابعاً من شروط تنامى نص البطولة نفسه لا من ضغط تقاليد شعرية طقسية مسبقة النصور .

وبهذه المكونات المميزة جميعاً ، يغدو نصالبطولة بفية مغايرة لبفية القصيدة (ب م ش) . فهو لا يتشكل إلا فى بفية وحيدة الشريحة ، ويكون وحيد التيار الشعورى ، وهو نص خارج الزمن ، بالمعنى الذى حددته سابقاً . وفى تجليه الأكثر صفاء ، فى شعر عامر بن الطفيل ، يمثل نص البطولة لحظة تفجر باهرة فى وجه العالم ، ورؤيا يقيفية تجسد الفعل الإنساني العظم وحضور الإنسان فى العالم . ولذلك فإن هذه البغية جديرة بالتمييز عن متعددة الشرائح من النمط الموصوف فى فصول سابقة ، وبالتحليل المتقصى الدقيق .

نص البطولة : (ب و ش )

غالباً ما ممثل نص البطولة لحظة انفجارية حادة ، لا تتمحور حول رؤيا الزمن أو فاعليته ، بل تنشأ وتكنمل فى لحظة خاطفة تبدو خارجة تماماً على الزمن . وتغلب على النص فى هذه الحالة الحملة الاسمية والفعل المضارع و ممثل دفق حيوية فائرة منذ انبثاقه حتى اكتماله ، ويبقى عالقاً فى اللحظة ذاتها دون أن يصل إلى قر ار متجسداً فى بفية وحيدة الشريحة . بعبارة أخرى ، يبقى النصهنا ثابتاً لا يتطور متجسداً فى بفية وحيدة الشريحة . بعبارة أخرى ، يبقى النصهنا ثابتاً لا يتطور عبر الزمن ، ولهذا الثبات أهميته العميقة لأنه يمنع لحظة البطولة من أن تغدو خاضعة للزمنية مما هى فعل تغير ، لأن كل تغير هو انصار للحيوية ثم الدئارها لذلك يبقى النص فى أوج الحيشان ، ويتجلى جيشانه فى الأنا الإنسانية الدئارها لذلك يبقى النص فى أوج الحيشان ، ويتجلى جيشانه فى الأنا الإنسانية المتحدثة ، وفى الحصان المتفجر حيوية ، فى فعل القوة و الحركية الدائبة . وبن

أعمق النصوص تجسيداً لهذه اللحظة الحاضرة التي تتحول ، عملياً ، إلى لحفة أبدية لأنها تخرج على الزمنية ، نص عمر و بن معد يكرب الذي تورده الأصمعيات ، ( رقم ٦٢ ) :

بين أبرز مكونات البنية فى نص عمرو الصيغة اللغوية التى تنسكب انسكاب سبيكة متماسكة صلدة معمقة حسالصلابة واللازمنية وانتصاب النص فى لحفة تنأبد. هذه الصيغة تحيل النص بأكمله إلى جملة واحدة تتنامى عبر العطف فقط : أى أنها تتنامى دون حركة تغير على الإطلاق ، بل عن طريق التر اكم الذى يعمق الحملة الأولى ويزيدها حجماً واحتلالا للفضاء الشعرى دون أن تدخل فى انقلابات لغوية ، كأن تعود إلى الماضى ثم إلى الحاضر ثم إلى المستقبل بحيث تصبح نامية على عور زمنى . من هنا يمكن كتابة النص بأكمله فى جملة و احدة من الشكل :

ف + مفع + صفه + متعمات

فالبيت الأول يتألف من :

١ - أعددت فضفاضة + دلاصا + تثنى + متمم + للحرب .

والأبيات المتالية تتألف من تركيب خاضع للفعل معطوف على المفعول به : ٢ – وأجرد + مطردا + متمم + وسيف + متمم ٣ – وذات + جملة إسمية .

07A

ولا محدث انتقال في الزمن حتى البيت السادس ، لكنه انتقال إلى اللحظة الحاضرة نفسها . أما النقلة الزمنية في البيت السابع فلمها إلى الماضي شكلياً فقط ، إذ أن دلالة الفعل هي الحاضر .

ويؤكد هذا التلاحم العميق بين الصيغة اللغوية التى أصفها هنا وبين اللحظة الانفجارية فى نص البطولة بروز الصيغة نفسها فى نصوص لشعراء آخرين ، كما يحدث فى نص عبد قيس بن خفاف ( الأصمعيات ، ٨٨ ) :

صحوت وزايلى باطلى لعمر أبيسك زيالا طويسلا وأصبحت لا نزقا للحاء ولا للحوم صديقى أكولا ولا سابقى كاشح نسازح يذحل إذا ما طلبت اللحولا وأصبحت أعددت للنائبات عرضاً بريئاً وعضباً صقيلا ووقع لسان كحد السفاف ورمحاً طويل القنساة عسولا وسابغة منجياد الدروع تسمع للسيف فيها صليسلا كماء الغسدير زفته الدبور يجر المدجج منها عضولا»

يتشكل نص البطولة ، نص اللحظة الانفجارية كما وصفته ، فى بغية وحيدة الشريحة ، وهذه حقيقة أساسية تفرض علينا التساؤل عن علاقة هذا النمط من البغية بالتجربة التى مجسدها ، من جهة ، وعلاقته بالبغية متعددة الشرائح من جهة أخرى . ويلاحظ فى هذا المعرض أن نص البطولة الإنفجارى يخلو من الوحدات المكونة الأولية التى تبرز فى القصيدة المفتاح وبشكل خاص من الأطلال . لكن يلاحظ أيضا أن (ب م ش) قد تحوى وحدة أولية مشامة لنص البطولة فى صيغتة العامة . كما أن ثمة نصوصاً مماثلة لنص البطولة تبدأ بوحدة أولية مكونة تجسد التفت ، والمشاشة أى فاعلية الز من التدميرية . كيف إذن نميز بين هذه البنى ونكتنه العلاقة بين التجربة والبغية التى تتجسد فيها ؟ .

وللإجابة على هذا السؤال يغبغى أن ترصد النصوص المتباينة و محال دور فاعلية الزمن فيها أولا ، ثم تحلل العلاقات التى تنشأ فيها بين الوحدة المشامية لنص البطولة وبين الوحدات الأخرى . ولعل أهم خصيصة فى هذه الدراسة المقارنة أن تكون ما يلى : نص البطولة وحيد الشريحة لازمنى ، بمعنى أنه لا يتمحور حول فاعلية الزمن بل يشكل انبثاقاً فى اللحظة الحاضر ة لانفعال بطولى . أما الوحدات المشامية فى ولذلك تكون دائماً مؤلفة من حركة أولى وحركة مضادة لما ، وتكون الحركة الأولى تجسيداً لتجربة التغير التى محلكة الولى وحركة مضادة ما ، وتكون الحركة الأولى تجسيداً لتجربة التغير التى محلقها الزمن . فى القصيدة الفتاح ، مثلا ، تشكل ونو ار . وفى المنص ثنائي الشريحة تشكل حركة المحلولة استعادة للزمن الماضى ، زمن ونو ار . وفى المنص ثنائي الشريحة تشكل حركة البطولة استعادة للزمن الماضى ، زمن الجيوية ، فى وجه التغير الذى أنتج التفتت فى اللحظة الحاضرة ، أو تأكيداً للماسك الراهن فى وجه التغير الذى أنتج التفتت فى اللحظة الحاضرة ، أو تأكيداً للماسك الراهن فى وجه التغير الذى أنتج التفتت فى اللحظة الحاضرة ، أو تألي مالي ، زمن الرامن فى وجه التغير الذى أنتج التفتت فى اللحظة الماضرة ، أو تألماسك ، فرمن الرامن أو فى الم منائي الشرعة تشكل من أنه المالم الحادة الماضى ، زمن ونو ار . وفى المنص ثنائي الشريحة تشكل حركة المولة الماضرة ، أو تأكيداً للماسك الرجل والرأة ، ولما تعد والمشاشة فى العالم الحارجي أو تم الموسلاقة بن

قد تتعقد بنية نص البطولة وترتبط باشكالية مرقفية ما ( في حدث محد) تمنحه خيطاً زمنياً بارزاً : بمعنى أنه يتحرك عبر الحدث في زمن ماض ويتحول إلى ما يشبه السرد . بيد أنه يظل خارج الزمن بالمعنى المحدد في دراسة القصيدة معور نمو له . وفي هذه الحالة تظل للنص بنية ( ب و ش ) ويظل مجسد تياراً شعورياً وانفعالياً وحيدالبعد ، فلا تنشأ فيه حركة مضادة ، بانجاه الماضي أو المستقبل شعورياً وانفعالياً وحيدالبعد ، فلا تنشأ فيه حركة مضادة ، بانجاه الماضي أو المستقبل معرو في معد يكرب ( الأصمعيات ، ٣٤ ) نموذج متميز لما أصفه هذا . فهو بل يظل رصداً للحظة البطولة الانفجارية رغم تناميه السردى والبنيوى . ونص عرو بن معد يكرب ( الأصمعيات ، ٣٤ ) نموذج متميز لما أصفه هذا . فهو يتحرك بين فيض البطولة الفردية وبين أز مة جماعية تنبع من دور الحماعة في واقعة عددة ومن شعور الشاعر بالعار أمام تراجع قومه . و يكتنه النص لحظة حارة في التجرية الإنسانية الفردية تمنحه تميزاً باهراً عن غيره من النصوص ، إذ يرصد الضعف هذه . ثم يبنى النص موقف ضعف جماعي هو ، من وجه معن ، التعبير الضعف هذه . ثم يبنى النص موقف ضعف جماعي هو ، من وجه معن ، التعبير الضعف مذه . ثم يبنى النص موقف ضعف جماعي هو ، من وجه معن ، التعبير الضعف من من المول بنائس موقف ضعف جماعي هو ، من وجه معن ، التعبير ميشان نفس البطل بقلق مواجهة المكروه ، لكنه يستمر ليجسد تباوز البطل للحظة موالي على من الحلة مواجهة المكروه ، لكنه يستمر ليجسد تباوز البطل للحظة موالي على من عليه مواجهة المكروه ، لكنه يستمر ليجسد تباوز البطل للحظة معدة مواجه من النص موقف ضعف جماعي هو ، من وجه معن ، التعبير مواجماعي عن لحظة جيشان النفس بالحوف فردياً . بيد أن هذا الموقف لا يتجاوز

من قبل الجماعة بفعل بطولة مواز للبطولة الفردية . ويبقى للفرد البطل أن يتجاوز " هذا الضعف الحماعي ببطولته الفردية . وهو يفعل ذلك . لكن هذه الأزمة تخرس اللسان فتجعله عاجزاً عن النطق بإطراء الحماعة ، مقراً بالعار الحماعي دون مكابرة :

« فلو أن قومى أنطقتنى رماحهم نطقت ، ولكن الرماح أجرت » و ممثل النص ، بهذا الإقرار ، لحظة انفصام حادة بين الفرد والحماعة ونفياً للتوحد الذى نألفه فى نصوص أخرى بين السلوك الفردى والحماعى والمصبر الفردى والحماعى . لكن ذلك كله ينصهر فى بوتقة فعل البطولة الفردى الذى يبنى دفق البطولة فى النص أولا ( الأبيات ١ – ٦ ) بحيث يتجاوز التوتر الأسامى النابع من قرار الحماعة حين يذكره النص (٧ – ١٠ ) أخيراً . ويتبلور هذا الانصهار فى بنية لاتنقسم لتشكل حركتين متضادتين ، بل تنصهر أيضاً لتشكل نموذجاً متميزاً له (ب و ش ) .

عمروبن معد يكرب ( الأصمعيات ، ٣٤ )

١ - ومُرد على جرد شهدت طرادَهـ...
٢ - صبحتُهم بَيضاء يبرق بَيْضُها إذا ٣ - ولما رأيت الخيل رَهُوا كَأَنَها جَد ٣ - ولما رأيت الخيل رَهُوا كَأَنَها جَد
٣ - وجَاشت إلى النفس أوَّل وَهُلة وراً
٥ - عَلَم تقول الرُّمَح يُنقِل عاتِقِي إذا ٥ - عَدْرت جَوَادَ ابنى دُريد كليهما وم ٢ - عَدَرت جَوَادَ ابنى دُريد كليهما وم ٢ - عَدْرت جَوَادَ ابنى أَريد كليهما وم ٢ - مَا الله جَرما كلَّما ذرَّ شارق وُدً ٢ - ما ينف جَرما كلَّما ذرَّ شارق وُدُم ٢ - فلم تُغن جَرم نَهْدَها إذ تلاقتا ولا ٩ - فلم تُغن جَرم نَهْدَها إذ تلاقتا ولا ١ - ١ - ما ما يُعْن جَرم مَ نَهْدَها إذ تلاقتا ولا ١ - ١ - ما ما يُعْن جَرم مَ نَهْدَها إذ تلاقتا م

قُبُيْل طُلوع النَّسمس أو حين ذرَّت إذا نظَرَت فيهما الْعُيُون ازْ هُرَّتِ جَداولُ زرْع أَرْسِلتْ فاسبمطرَّت ورُدَّتْ على مَكْرُوهِها فاستقرَّت إذا أنا لم أطعُسنْ إذا الخيلُ وَلت ومَا أخذَنْنِي في الخُتُونة عِسزَتى وُجُوه كلاب هارشت فازْبَأَرَّت أقاتِلُ عن أمناء جَرْم وفرَّت ولكنَّ جَرْماً في اللَّقاء ابْدُعَرَّت نطقتُ ، ولكنَّ الرماح أجرَّت ه

€¥.•

# القصيدة خارج الزمن ٤ - نص الصعلكة : بنية الانفصام والخروج

# نص الصعلكة

- 1

ليس غرضى من هذا الفصل تقدم دراسة شاملة لشعر الصعاليك ، بل موضعة المكونات الأساسية لعالمهم الشعرى في الإطار التصورى المطور في هذا البحث . وأود ، لهذا الغرض ، أن أشير إلى التمييز الذى قدمته في نهاية العصل الثاني بين الرؤيا المركزية للثقافة ، التي اقترحت أنها تتجسد في المعلقات بوصفها بنية واحدة كلية ، ورؤيا الثقافة المضادة (counter – culture) التي اقترحت أنها تتمتل في شعر الصعاليك .

وإذا كانت الرؤيا المركزية للثقافة تتكون وتتجلى فى إطار وحدة اجماعية - إقتصادية – سياسية محددة هى القبيلة ، من حيث هى بفية كلية مماسكة ، فإن رؤيا الثقافة المضادة تتشكل وتتجلى فى مسافة الخروج على هذه البفية ، فى رفض القبيلة ، وخلق فضاء اجتماعى – اقتصادى جديد للمعل الأنسانى يقع خارج القبيلة . وعلى هذا الصعيد ، يبدو بجلاء أن أهم ما يميز شعر الصعلكة أمران :

١ – انتماء الصعاليك إلى طبقات أو فئات اجتماعية هامشية ، محرومة أو ملعونة أو « ساقطة » اجتماعياً أو اقتصادياً . وتسمع هذه الحقيقة بتصور العلاقة بين القبيلة والصعاليك فى إطار مفهومى الداخل / الحارج ، ومفهوم السلطة الذى درسه كتاب مثل ميشيل فوكو (١٠) ، ( Foucault ) أو المركز / الهامش كما يتجلى عند كتاب مثل سمبر أمين (١١) .

الذي يتحدد ضمنه نظام القيم ودور الفرد وعلاقته بالجماعة . بل تنفصم القبيلة ويكشف انعدام التجانس فيها ، وتبرز التناقضات التي تشرخ بنينها ، لتنشأ وحدة جديدة تصبح الإطار المرجعي لتصور الشاعر للعالم ولنفسه ، هي الفئة الاجتماعية أو الطبقــة .

ونأيجة لهانين الحقيقتين ، لا تعود بنية القصيدة الطقسية (ب م ش) ، التى جاءت تعبيراً عن الرؤيا المركزية للوجود ، قادرة على بلورة هذه الرؤيا الجديدة . ولذلك تنهار هذه البنية وتفتق تماماً من شعر الصعاليك لتحل محلها بنية جسديدة وحيدة الشريحة أقدر على تجسيد رؤيا الخارجي التي ينميها شسعر للصعلمكة (١٢) .

ولعل أول تجليات هذه البنية أن يكون انعدام الطبيعة الطقسية للقصيدة و انحسار الاهمام بمشكلة الزمنية وعلاقة الزمان بالمكان وتفتت النسيج الاجماعى ، وأنهيا، الاهمام « الميتافيزيقى » لينشأ اهمام جديد بالسلوك المعاين، بعلاقات الصراع المادية والمومية بين المحروم والغنى، الأدنى والأعلى، الأبيض والأسود( أي بين طبقتين)، والمركيز على العالم الحاضر الفيزيائى .

تأبط شرا – التوحد بالطبيعة – اللهجة الفردية

---- Y

يؤسس للنص الصعلوكي فاعلية الإنسان – الفرد في العالم نقيضاً لفاعلية الزمن في بنية الحياة الاجهاعية والوجود الفردي. وتتجلي هذه الفاعلية في انقلاب الحملة الأساسية المشكلة للنص من صيغة « عفت الديار » مثلا إلى صيغة «فعلت ».

يتحول المكان فى النص الصعلوكى إلى مكان مغاير لمسرح الحدث الاجتماعى: لتجمع القبيلة فى ، ورحيلها عن ، مو اضع محددة توفر الكلأ و الماء . يصبح المكان مسرحاً للحدث الفردى ، للغارة ، والقتال ، ولذلك يفقد صفة الثبات النسيى والتكر ار النسبى ، أى أنه يفقد بعده الزمنى . ومن هنا فإن المكان يصبح عرضياً فى النص الصعلوكى ، وبسبب عرضيته تفتنى ظاهرة التعبير الرمزى بالأطلال وينفصم المكان عن الزمان كلبة .

أما حين يبرز المكان فى نص الصعلكة فإنه يبرز بصورة مغايرة لبروزه فى المنص الطقوسى : يبرز مسرحاً لفاعلية الفرد ، أو حلماً ، أو تجسيداً للانفصام عن مكان الآخر وزمائه – القبيلة – والتوحد بالمحهول ، باللا، سمتى ، بآماد الحرية والوحدة والخشونة الطبيعية : من هنا لا يكتسب المكان اسماً فى نص الصعلكة بل يظل مجهولا ، دون هوية ، وإذا حدد فإنه محدد بكونه تجسداً للفاعاية رالتوحد . ولأنه كذلك ، فإن المكان يستقل أحياناً بنه مكاهل ، نص ينسج رونتى الحلم ، يصورة تقترب كثيراً من جزيرة الحلم الرومانسية الحديثة أو من « أرض الميعاد » في شعر الحداثة (١٢) : المكان الآخر الذى تتحقق فيه الذات و تنحل فيه فى جسد العالم . لذلك لا يرحل تأبط شراً فى المكان ، ولا محيتان من مان الماك و من الشراء يفعل ، بل « يتبطنه » ، يلتحم به وفيه ويتوحد : ( الأصمعيات ، ٢٧ ) :

وشعب كشل الثوب شكس طريقه مجامع صوحيه نطاف مخاصر به من سيول الصيف بيض أقرَّها جُبَار يصم الصخر فيه قراقسر تبطنتسه بالقسوم لم يسلنى لسمه دليل ولم يثبت لى النعت خسابر به سملات من ميساه قسديمسة مواردهما ما إن لهسن مصادر» فالمكان هنا لم يعرفه لا خابر » ولم يهد إليه دليل . إنه مطلق المحهول والجدة

فالمكان هذا لم يعرقه و حابر الموم مدير على من من من من من من من من الحدب والمطراوة والبكورة ، وهو منفتح شكس ، لكنه بؤرة رواء فى عالم من الحدب والحفاف ، إذ أن سيول الصيف التى قذفت الصخر متدافعا فيه مقرقراً فى زمن مضى انتهت إلى قرار ناعم حلمى يتعجلى غدرانا صافية عذبة ونطاف ماء مستقر تتى الماء فى الصخر ، الماء فى الأرض ، الماء فى دائرة تحيط بها الوعورة والمشاكسة ووحشة المحهول . لكنه ، بكل ذلك ، يغدو تجسداً للحام الذى ينال عبر الشقات والمهالك ، بالفعل الإنسانى المبدع وحده . من هنا فهم أحد الشراح ، وهو أبو عمرو ، أن صورة تأبط شراً هذه لم تكن صورة لمكان ، بل صورة لهم امرأة عذب جميل . ولهذا التصور - سواء أقبلناه أو لم نقبله ، دلالته العميقة . فما تثير ه مورة الرونق والعذوبة والنقاء والانفتاح فى هذا العالم المغلق القامى أخى بكثير من أن يكون بكاناً ما أى مكان : إذه ، على صعيد عميق ، مكان تجسد الحلم ،

الرؤى المقنعة \_ ٧٧ه

وتحقق الرغبة ، شهوانية أو جمالية أو نفسية . إنه المورد الذى ما أن له من مصدر . فيـــه يقر القرار ويروى نزوع الإنسان إلى عالم أحلى وأفضل وأغزر دفقاً وثراء .

الصعلكة وهو نقيض المكان – الحلم يكاد يغدو صورة ممطية عليا ( archetype ) فى نص الصعلكة وهو نقيض المكان – الحلم الذى تمزق واندثر فى نص الرؤيا المركزية للثقافة كما يتجسد فى الأطلال ، فمكان الأطلال تجسد للزمن الماضى ومرور الزمن وتدميره للعالم ، أما مكان نص الصعلكة فإنه إمكانية تجسد المستقبل وبناء عالم جديد . لذلك يقف نص الصعلكة نقيضها ، أو بذلك يجسد نص الصعلكة طبيعته المضادة لنص الرؤيا المركز بنا الناز في قصيرة تأبط شر أالطويلة ( المضليات بخصائصه هذه إلى التجلى :

مكذا توحد لغة البطولة والمغامرة بين أسلحة العراك والقتال وبين مكان الحلم ، فتصبح قلة الجبل سنان الرمح ، فى صورة فذة لا أعرف لها مثيلا فى الشعر الجاهلى . وهكذا تحول لغة البطولة واختراق المشقات اللغة العجمية إلى سلسلة من التجسيدات التى يولد فها النتى ما هو أنتى منه ، الشاق ما هو أشق منه ، فتصبح « القلة » خطوة فقط باتجاه « القنة » ويتحول انتقال الزمن من الضحى إلى الشروق الكامل « إشراقاً » غنياً بدلالاته النفسية والروحية ، كأن المشقة وحدها ، خشونة التسلق إلى قمة العالم ، هى مصدر إشراق النفس بضوء غامر داخلى ، وكذلك يتحول السفر فى المجهول إلى استجابة فذة ترد على صوت العادل المثل للقيم الحماعية البالية التي يرفضها الشاعر . فإذا ألح العاذل في عذله ،

يقول تأبط شراً ، فإن ما سيفعله لن يكون سوى الضرب في العالم يحيث ينقطع عن وجود الآخرين تماماً ، إلى آفاق لا تبلغها معرفة أهل المعرفة :

« إنى زعيم لئن لسم تتركوا عــذلى أن يسمَّل الحى عنى أهل آفــاق أن يسئل القــوم عنــى أهــل معرفة فــلا يخبرهــم عن ثابت لاق هــذا السفر فى المحهول ، فى نص الصعلكة ، هو الصورة النمطية العليا ( archetype ) لكل سفر فى المحهول مارسه فنان ، أو رافض ، أو خارجى عبر المتاريخ . إنه اندفاع يوليسيس فى محمته ، وسفر رامبو فى زورقه «السكران» ، ورحيل أدونيس فى مدن مبحرة إلى العالم الحديد ، بل إنه ، فى المنص المدينى ، إقلاع نوح نجاة من العالم المهار أملا بعالم جديد . وما أشبه قنة تأبط شراً التى « كسنان الرمح » ، بتمنة أرارات حيث استقر فلك نوح .

يتجسد انفصام الصعلوك ، إذن ، بالدرجة الأولى ، انفصاماً مكانياً عن الآخر ، وهو ممنح للمكان ، بهذه للصورة ، طبيعة مضادة تماماً لمكان الآخر الطللى . فهو مكان معزول عن الزمن ، خارج عليه ينتنى منه أول ما ينتنى فعل الزمن التدميري في مكان الآخر الطللى . وهو ، على صعيد أعمق ، تجسيداً لتضاد أبعد غوراً هو تضاد الثقافة / الطبيعة كما يصفه كلود ليثى – شتر اوس . فعالم القبيلة، على بدائيته ، هو عالم للثقافة لأنه عالم التجمع ونصب الحيام ، وخلق الثبات النسي وصناعة الأشياء ، أما عالم للطبيعة فهو العالم البكر الذي الذي لاثبات فيه لأشكال حياة جماعية . وفي صورته هذه ، يكون المكان في نص الصعلكة تجسيداً للانفصام الحاد بين الذات الفردية والذات الجماعية ، الانفصام الذي يتجلى أيضاً على صعيد القيم ، والتطلعات ، وتصور الفرد لوجوده وعلاقته بالحماعة ، وبنية القصيدة ودور الشكل والطقوس في خلق الفن والنص والتجربة .

لذلك لا يكتسب النص الصعلوكي بنية ثابتة أو توليدية أو طقوسية ، فاكتساب مثل هذه البنية تجسيد للوجود الحماعي ، المستقر نسبياً ، الطقوسي ، تجسيد للاجماع

وللممارسة الجماعية . وللنص الصعلوكي هو ، تحديداً ، انفجار الخروج على هذا الإجماع والممارسة الجماعية وتأسيس الانبثاق الفردى في العالم واختر اقه من أجل تغيير نظام القيم وبنية العلاقات الاجتماعية والاقتصادية السائدة ، وتدمير سلطة أصحاب المصلحة في ترسيخ النظام ، من أجل تفكيسات كلى اكمل ما هو قائم سلطوى .

- 2

إذا كان نظام القيم الحماعي يشتق من نظام الإنتاج الإقتصادي والحياة الاقتصادية في القبيلة ، فإن من الطبيعي أن يكون أول ما يرفضه نص الصعاكة التركيبة الإجماعية الطبقية التي تفرزهذه القيم والرموز الانتاجية الأساسية للمنية الافتصادية : الاستقرار الفسبي المتجسد في الرعي . ولذلك فإن تأبط شرآ في المنص المناقش يضع الفروسية الصعلوكية المنبتة عن الإنتاج الاقتصادي المستقر نسبياً نقيضاً مباشراً لا للمجن ، مثلا ، بل للرعي ويضع الصعاوك ، نموذجه الأعلى ، نقيضا مباشراً للراعي ، في هذا المقطع العجيب :

« لكنما عسولى إن كنت ذاعسول على بصير بكسب المحمد سباق سباق غايات مجد فى عشيرته مرجع الصوت هذا بين أرفاق عارى الظنابيب ، ممتلة نواشره مدلاج ادهم واحى الماء غشاق حصال ألوية ، شهاد أنديسة قوال محكمة ، جسواب آفاق فسذاك همى وغزوى أستغيست به إذا استغثت بضافى الرأس نغاق كالحتف حساة النامون قلت له : ذو ثلتَّنين وذو بهم وأربساق »

هنا تتمثل الثنائية الضدية الحدرية فى صورة ذاتين حادتى التضاد : بصير يكسب المحد سباق ، (آلية الإنتاج لديه هى جوب الآفاق ، أى الانفصام عن المكان المتكرر المستقر نسبياً الخاضع لدورة الزمن ولنظام الإنتاج الرعوى ، والاندفاع فى وحشة الطبيعة البكر عارى الظنابيب بارز عروق الدراع ، يدليج

فى الليل المنهمر بالمطر ينتج قوته بفعله الفروسى ) ، وراع فى عالم الإستقرار النسبى والإعماد على ما تقدمه الطبيعة من عشب وماء ، غزير شعر الرأس مرفه نسبياً ، فعله الوحيد هو الصياح فى غنمه ، وهو على عكس جواب الآفاق البكر المنفلت من كل ألفة ، مألوف كالحتف حدأه العابرون وله قطيعه الوف بر المقيل بأرسان .

ذلك هو التعارض بين عالمين : عالم البطل المندفع فى غربة الوجود ، فى جسد الطبيعة الخشنة الواعدة ، النائل ببطولته أو هر به أو حيلته ، وعالم الإنسان سيجين الطبيعة ، والألفة ، والقطيع ، والصعلوك ، من هنا ، هو الخروج المطلق والعودة إلى بداية البداية ، إنه ، فى نسبية الطبيعة الحضرية لحياة القبيلة ، صوت البداوة البكر ، المطلقة ، التى لاتر تبط بالرعى وبالاستقر ار المكانى بل نجتاح المكان اجتياحاً يلغيه باحثة عن الحياة فى كل صورة من صور الفروسية . إنه قلق اللامكان فى مواجهة استكانية المكان . إنه حصّى التيه المندفع فى مواجهة ر تابة اللامكان فى مواجهة استكانية المكان . إنه حصّى التيه المندفع فى مواجهة ر تابة اللامكان الم المتكررة . إنه الزمن المتوهيّج السهمى الذى لا يتكرر فى مواجهة الزمن الدائرى الموسمى .

ذمن كان نص المعلكة هو نص الانفلات من المكان فى بعده الحماعى ، إنه أيضاً نص الانفلات من الزمان الحماعى ، من زمن القبيلة الدائرى حيث يبدو الماضى دائماً مستقر العصر الذهبى والتناغم والتشابك والخصب . ولأنه كذلك فهو تأسيس للزمن الفردى ، تأسيس يلغى فاعلية الزمن فى العالم ليبنى مكانها فاعلية الإنسان فى العالم . من هنا يصبح النص خارجاً على الرموز الأساسية لتعرض الإنسان للزمنية ، وللعبة القدر أو الحظ المتعسقة . وأبرز هذه الرموز الأطلال ثم قصة حمار الوحش والثور الوحشى ، ولذلك فإن النص الصعلوكى لا يعرف هذا المستوى الطقسى من التعبير ، وتنتنى منه تماماً حكاية العبرة وللرمز ، لأنه يؤسس الفعل الإنسانى باعتباره الحالق المبدع للعالم . ولأنه كذلك ، فإنه يلغى المدعم المعلم الإنسانى باعتباره الحالق المبدع للعالم . ولأنه كذلك ، فإنه يلغى الزمن الدائرى ، زمن الأطلال ، ليؤسسه الرحيل إلى المستقبل، يلغى الرحلة عبر المحراء إلى مكان خصب اخر ، أى الانحصار فى الدائرة ، ليغى

البحث عن عالم حاضر ينال هو فيه ، بفعله ، قوته . هكذا هو زمن عروة الرائع : اندفاعاً في العالم لذو ال الرزق بالفعل البطولى :

« ذريني أطوف فى البسلاد لعلنى أخليك أو أغنيك عن سوء محضر » وهو اندفاع مغامر ، ليست نتيجته ، كما هى نتيجة رحيل القبيلة ، الوصول إلى مكان بديل فيه الكلأ والماء ، بل إنه لاحمال للربح و الحسارة ، للموت أو الانتصار :

« فإن فاز سهم للمنيــة لم أكن جز وعاً ، و هل عن ذاك من متأخر و إن فاز سهمى كفكم من مقاعد لكم خلف إدبار البيوت ومنظر »

فإذا كان الموت فإن الصعلوك يموت نبيلا ، وإذا نال الغنى فإنه لحديربه بعد كل هذا الصراع :

« فذلك إن يلق المنيــة يلقهـــا حميداً ، وإن يستغنى يوماً فأجدر »

وفى هذا البحث المغامر المندفع ايس تمة من قرار ، والملك ، ايس تمة من إمكانية للممارسة الطقسية، لأن الطقس هو دخول فى عالم القرار والمتكر اروالحياعة والملك تفتنى الطبيعة الطقسية للنص المركزى فى الثقافة من نص الصعلكة انتفساء تامياً .

- 1

فى لغة الفعل الإنسانى ، فى لغة الحضور الطاغى للفرد، ليس تمة من مكان للغة الحماعة، للنحن ، أو للآخر باعتباره تجسيداً للقم الحماعية ، وايس تمة من مكان للسلطة ، وكل تجسد للقم الحماعية فى الفرد وهو تجسد للسلطة فيه . من هنا كان المدوح دائماً صاحب سلطة .

ومن هنا أيضاً ينتى من النص الصعلوكى وجود الآخر المحسد للقيم الحماعية وللسلطة وتنتصب ، نقيضاً له ، صورة الأنا المحسدة لقيم جديدةمغايرة لقيم الحماعة . هكذا تحل الأنا محل الأنت أو الهو . ونص الصعلكة ، تحديداً ، هو نص الأنا . لكنها أنا قلقة ، تبحث لا من أجل أنويتها بل من أجل تغيير للعالم ، من أجل تدمير

آ ثـــار المركيبة الطبقية للقبيلة ، من أجل أن تنقذ المسحوقين والمحرومين من القهود وراء مضارب الآخرين ينتظرون فتاتاً ، في صورة عروة الموجعة :

« وإن فاز سهمى كفكم عن مقاعد لكم خلف أدبار البيوت ومنظر »
بيد أنه ، فى شاعريته ، يصل بصورة الزراية ذروتها ، فلا يقول ، كما
قلت أذا ، « القعود وراء مضارب الآخرين » ، بل يعمق حسن الأسى و الحرمان
إذ يقول : « مقاعد لكم خلف ادبار البيوت » والادبار هى مصدر البراز لا أكثر.
إنه صراع الأذا من أجل الآخر ، لكن الآخر الآن لم يعد هذه الذات الفوقية ،
إنه صراع الأذا من أجل الآخر ، لكن الآخر الآن لم يعد هذه الذات الفوقية ،
إنه صراع الأذا من أجل الآخر ، لكن الآخر الآن لم يعد هذه الذات الفوقية ،
إنه صراع الأذا من أجل الآخر ، لكن الآخر الآن لم يعد هذه الذات الفوقية ،
إنه صراع الأذا من أجل المتحانسة المتناعمة « القبيلة » بل صار آخر من نوع جديد المايت وقر مايت والخران المايت وقر مايت أوقل ميتافيزيقية . إنه الآخر المسحوق الحائم مادية وتحديداً ، أكثر شقاء وحر مانا وأقل ميتافيزيقية . إنه الآخر المسحوق الحائم في مايت والمايت وقل معافي والمايت وقل من نوع جديد أبنا من أجل المود المصحوق منافيل ميتافيزيقية . إنه الآخر المسحوق الحائم أو أسود . هكذا يجل عروة من سعيه شرطاً حتمياً لأن هناك المحر ومن :
« أبى الحفض من يغشاك من ذى قر ابة ومن كل سوداء المعامم تعامرى المن والمرى :
« أبى الحفض من يغشاك من ذى قر ابة ومن كل سوداء المعامم محمرى المعرى » مرى ومسهى عرباً .
« أبى الحفض من يعمد المن أرى له مدفعاً ماقسى عيسائين ويرباً أو غريباً .
« أبى الحفض من مناك من ذى قر ابة ومن كل سوداء المعام تعربي .
« أبى الحفض من يعم جديد هذا التوحد بالآخر : توحد لا بالدم والقرى بل ومسهى ، وإنه لتوحد من مط جديد هذا التوحد بالآخر : توحد لا بليم ومسهى ، ورابطة الفقروالحوع والحرمان وانعدام الفرص للوصول إلى الشيم .
بر إبطة الفقروالحوع والحومان وانعدام الفرص للم من لمومول إلى الشيم .
بر إبطة الفقروالحوع والحومان وانعدام الفرص للوصول إلى الشيم .
بر إبطة الفقروالحوع والحومان وانعدام الفرس من المال من المالمي ما المحلي .

« أقسم جسمی فی جسوم کشیرة وجسمك موفور وزادك واحد »

فى عالم القبيلة ، تنسب الفاعلية الأولى للزمن ، وهو زمن ضلى، ، يعطى ويأخل ، خلق الحفاف والحصب ، وأمام هذا الزمن يكون الإنسان عاجزاً عن الفعل . ويغدو النص الشعرى بنية طقسية تحاول أن تكتنه القوى القادرة على تجاوز الزمن . وتتشكل هذه القوى فى اشكال : الذاكرة التى تبتعث زمن حيوية مضى ، أو القبيلة وقيمها ، أو الاندفاع إلى المصحراء لتحقيق تو ازن عن طريق المغامرة

الحسية ، أو الغناء أو الحمرة ، أو البطولة الفردية في سياق الحماعة أو ، في صورة بارزة ، الرحيل إلى الممدوح .

أما في عالم الصعلكة ، فإن الفاعلية الأولى تصبح فاعلية الإنسان . فهو الذي نخلق التركيبة الاقتصادية الاجتماعية التي تفرز الفقر والحرمان والاضطهاد اللوني أو الطبقى أو العرقى أو الاقتصادى، لكنه هو أيضاً، في صورته الفردية أو للتكتلية (مجموعة من الأفراد) ، الذي يغامر ليغير العالم . أي أن زمن القبيلة ، والنص القبلي، يصبح زمناً أسطورياً، أما زمن الصعلوك فإنه زمن تارخي . وضمن هذا للزمن المتارخي لا تجدى إلا الثورة على التركيبة القائمة ، لا مجدى الرحيل إلى ممدوح لأن ذلك استجداء طقسي ، ولا البطولة في خدمة القبيلة لأن ذلك إلغاء لجوهر للوعى التارخي الذى يدرك أن القبيلة ليست إلا وحدة ميتافيزيقية وأن الانشراخ ضمنها ، والصراع للنابع من الأوضاع الاقتصادية – الإجهاعية، هو الحقيقة التارنخية الوحيدة ، ولا مجدى ابتعاث زمن الحيوية في الذاكرة ، لأن ذلك ليس له بعد طبقي أو زا- فردى (زائد على الفرد) ، ولا بجدى الغناء أو الحمرة أو الاندفاع إلى صحراء التجربة الحسية . بجدى فقط التعامل مع الزمن التاريخي ضمن معطيات تارنخية واقتصادية واجتماعية سائدة . لللك كان نص الصعلكة نصاً لا طقسياً ، لا قبلياً ، لا زمنياً ، و لذلك كان نصاً ثورياً ، مجسداً لوعى اجتماعي حاد ، ولصراع طبقي حاد ، ولذلك ، أيضاً ، كان وعيه للزمي ، فى بعده الفيزيقي ( أى منحيث هو زمن ممر ليتوحد بالموت ) وعياً هادئاً ، وعي قبول لحقيقة عادية ، وحين يشعر نص الصعلكة إلى الزمن فإنه يشعر إليه في هذ الإطار ، وبهذه الروح القابلة ، فهو لا يعانى قلق الزمنية و قلق الموت ، بل يقبل واقعهما قبول عروة له :

> « فإن فاز سهم المنيــة لم أكــن ···· فسلا أنا مماجسرت الحسرب مشقك أو قبول تأبط شراً لــه : « عاذلتى إن بعض اللــوم معنفــة

جزوعاً ، وهل عن ذاك من متأخر ؟ ولكن حسبن المرء لا يسد واقع ، ولا أنا مما أحمدت الدهمرجازع»

وهل متساع وإن أبقيتـــه بـــاق »

ولهذا فإن الزمن لا يشكل حركة نعلية في النص الصعلوكي ، وحين يبر زفانه يبر ز لمحة عاجلة ، حقيقة أكيدة ، ولا محدث في بنية النص استجابة تؤدي إلى تشكيل حركة مضادة أو تعطى البنية بعداً جديداً من أبعادها .

ولأن زمن الصعلكة زمن تاريخي فإنه يكسر دائرة الزمن القبلي ونخرج من إطار الماضي إلى إطار الحاضر المستمر : إنَّه زمن سهمي كما وصفته . وهو لا يوجد منفصلا عن الإنسان ، بل إن الفاعل الحقيقي الذي يولد حركة الزمن في النص ، هو الإنسان ، الصعلوك نفسه . . وهو يولد حركة متجهة إلى الأمام دائمًا ، إلى المستقبل ، تبحث عن سبل لتغيير العالم ، لا تهدأ ولا تني (١٤) : « تقول : لك الويلات هل أنت تارك ضبؤاً برجـل تـارة وبمنسـر أراك على اقتصاد صرمساء مذكر ومستثبت فى مسالك لأعسام إنسنى

#### . . . . . . .

أتهسلك معستم وزيسد ولم أقسم سيفزع بعد اليأس من لا نخسافي نطاعن غنهسا أول للقوم بالقنسا و ويوماً على غسارات نجسد وأهله يناقلن بالشمط المكرام أولى المهسى

كواسع فى أخصرى السوام المنفر و بيض خفـاف وقعهــن مشهر » ولأن هذه الحركة لا تهدأ ، فإن سياقها هو كل زمَّان وكل مكان ، هو العالم : ويوماً بأرض ذات شت وعــرعر نقاب الحجاز فى السريح المسير»

على ندب يوماً ولى نفس مخسطر

يتملب نص الصعلكة نظام الأشياء والعلاقات الاجتماعية وبنية القصيدة الطقوسية. لكنه يقلب أيضاً نظام للقيم . تصبح البر اعة الفردية ، في أي صورة تجلت ، منبعاً للتفوق . هكذا يصبح الحسد العضب سريع الحركة ، خفيفها ، وللعدو المتفوق الذي لا يطال ، مصدو اعتز از عامر ، وينذر تأبط شر ٱلسرعة عدوه شريحة كاملة من نص أساسي له . العدو هنا ، بلغة الحماعة ، هرب ، لكن الهرب لم يعد مصدراً للشعور بالذل ، تصبح للنجاة والحفاظ على الحياة عن طريق بزَّ الآخرين جسدياً هي الفضيلة ، ويتحول المصعلوك ، يهسذا المعنى ، إلى بطل مضماد : (counter - hero)

« إنى إذا خلة ضنت بنائلها وأمسكت بضعيف الوصل احذاق نجوت منها نجائى من مجياة إذ ألقيت ليلة خبت الرهط أرواق ليلة صاحوا وأغروا بى سراعهم بالعيكتين لدى معسدى ابن براق كأنما حثحثوا خصا قوادمه أوام خشن بذى شت وطباق لا شىء أسرع منى ليس ذاعذر وذا جناح بجنب السريد خفاق حتى نجوت ولما ينزعوا سلبى بواله من قبيض الشد غيد ق (١٥) »

ويقف هذا النص ، بتأكيده على بطولة من نوع جديد ، نقيضاً لقم الحرب التى نألفها فى نصوص أخرى من الشعر الحاهلى حيث يكون الثبات على الشدائد وعدم الهرب ، حتى لو دفع الآنسان حياته ثمناً لثباته، مصدر الاعتز از . كذلك تصبح البطولة لدى عروة بطولة ارهاب أعدائه وخلق ما يشبه الشبح من النفس محيث ترهب و يخم ظلها على الآخرين :

« ولله صعلوك صفيحة وجهمه كضوء شهاب القابس المتنسور » مطلا على أعمدائه يزجرونه بساحتهم زجر المنيح المشهمر وإن بعمدوا لا يأمنون اقررابه تشوف أهل الغمائب المتنظر »

وإذ يقلب الصعلوك نظام القيم فإنه يقلب طبيعة العلاقة بينه وبين الحماعة ، فإذا كانت استجابة الفرد داخل القبيلة للعاذل الذى يمثل قيمها عادة هى مجرد رفض الاصغاء إليه ، فإنها لدى تأبط شرا تتخذ شكل الانفصام الكلى والرحيل ، كما أشرت سابقاً ، لحوب الآفاق .

---- \ +

بيد أن الانقلاب الأعمق جذرية الذي يمثله شعر الصعلكة هو الانتماء لا إلى الوحدة الكلية التي تمثلها القبيلة ، بل إلى شريحة أو طبقة اجتماعية داخلها ( أو على هامشها ) . ويحدث هذا التغير في الانتماء شرخاً في البنية الاجتماعية حاداً . فوعي الصعلوك هو وعي الفقير البائس والمضطهد المحروم ؛ ويمنحه هذا الوعي حساً بالقهر وبالظلم الاجتماعي نادر المثال في الشعر الحاهلي . ويغدو هذا الانفصام

حاداً إلى درجة أن عروة بن الورد لا يتصور فقط أن الغنى يضطهد الفقير ، و أن الفقر أكثر الشرور أذى ، وأن الفقير مزدرى حتى من حليلته، بل يتصور أيضاً أن للغنى رباً آخر غير رب الفقر :

« دعينى للغـــى أســعى فإنى رأيت الناس شــرهم الفقــبر ويقصيه النــدى وتــزدريــه حليلتــه وينهــره الصــغبر ويلفى ذو الغــنى ولــه جــلال يكاد فــؤاد صاحبــه يطــبر قليــل ذنبه ، والــذنب جم ولكن للغى رب غفور » (١٦)

وبهذا للوعى الحاد يكشف لامداوك عن تصور جديد للوحدة الاجتماعية الكبرى : القبيلة . ففيما تبدو الزبيلة وحارة متجانسة ، متلاحمة ، متكاملة ، فى نصوص جاهلية كثيرة تنتمى إلى الثقافة المركزية السائدة ، فإنها فى تصور للصعلوك تبدو تركيباً تشرخه التناقضات الحادة ، فاقداً للتجانس والتلاحم والتكامل ، وبدلا من القبيلة تنشأ وحدة اجتماعية جديدة هى الطبقة ، فى صورة جنينية لها . و مثل هذا التصور المضاد وعياً للطبيعة التاريخية للمجماعة والكون بنيتها الاجتماعية مرتبطة جدرياً بالنشاط الاقتصادي المادي السائد فيها و بتوزيع الثروة ، لكن الأخطر من ذلك هو أن هذا التصور ، كما سأظهر فيما بعد ، يكشف عن وعى عميق للعلاقة الجدرية بين البنية الاجتماعية - الاقتصادية والسيطرة المادية والمون بنيتها الاجتماعية المقافية والفنية والعقائدية فى حياة الحماعة .

- 11

â

كان زمن نص المصعلكة ، إذن ، الزمن الحاضر ، وكانت حركته حركة نحو المستقبل ، نحو المغامرة لتغيير العالم ، أو الامتلاء ، فى وجه الخواء القائم ، أو الموت . وكان زمنه ، لذلك ، الزمن التاريخى الذى لا يتجسد فى شكل طقسى ، والزمن الفردى ، زمن الفاعلية الإنسانية من أجل طبقة محرومة فى نظام من القيم الاجتماعية والعلاقات الاقتصادية المنهكة . ولذلك كله لم يكن ممكناً أن يتجسد هسذا الزمن فى بنية طقوسية ، فى تجاوز للحاضر المتفتت بالعودة إلى ماض جميل موحد : ماضى القبيلة . لقد جسد شعر المصعلكة وزمن للصعلكة ، يهذه المصورة ،

أبهبار الوحدة وانعدامها فى الحياة العربية ، وحدة الكينونة القبلية فى الزمن الماضى ووحدة القبيلة الاجماعية الاقتصادية فى الزمن الحاضر . ونشأ ، مكان عالم الوحدة ، وعى بالتفتت ، وعى بالانفصام الحاد بين الإنسان و الماضى ( الذى لا مملكه أصلا لأنه ماضى الطبقة المسيطرة ) وبين الإنسان و الإنسان فى الحاضر ( بسبب مسيطرة الطبقة الغنية القوية ) وهامشية المضطهدين المحرومين ، وكانت الحركة الوحيدة الملبكنة أمام هذا الوعى هى تفجير الحاضر و الآنجاه نحو المستقبل . ولأن تفجير الحاضر لم يكن ممكناً عن طريق وحدة قبلية جديدة - إذ أن القبيلة هى الحاضر المنفسخ المدى أمر من الفرية ) وهامشية المضطهدين المحرومين ، وكانت الحركة الوحيدة المحاضر لم يكن ممكناً عن طريق وحدة قبلية جديدة - إذ أن القبيلة هى الحاضر المتفسخ الحاضر لم يكن ممكناً عن طريق وحدة قبلية جديدة المدين الوحيد الممكن : الحروج المحاضر لم يكن ممكناً عن طريق وحدة قبلية جديدة الما في المحاضر المتفسخ المحاضر لم يكن ممكناً عن طريق وحدة قبلية جديدة الماد الوحيد الممكن : الحروج المحاضر لم يكن ممكناً عن طريق وحدة قبلية جديدة الماد الوحيد الممكن : الحروج المورية الذى يسعى الإنسان إلى تغييره – فقد اتخذ البديل الوحيد المكن : الحروج المورية سلاحها الوحيد قدرتها على الغز و والقتال والهرب ثم الكر من جديد والفر من جديد . ويدو أن المثر وط الموضوعية لأحداث هذه المحموعات لردود فعل من جديد . ويدو أن المثر وط الموضوعية لأحداث هذه المحموعات الردود ومال فردية لدى الحرومين كانت شبه معدومة ، ولذلك ظل تمردهم فردياً ، تجمعياً ، ولم يتحول إلى ثورة جماعية .

هذه الرؤيا المتميزة للعالم وللانسان : للفود وعلاقته بالحماعة، وللفود وعلاقته بطبقة محرومة مضطهدة، تملك تماسكها الداخلى وطبيعتها الانفجارية الحادة وحركتها المتنامية ذروياً ، الصافية التى لايشرخها تضاد داخلى ، ولذلك تجسدت فى بنية انفجارية ، وحيدة الحط ، وحيدة الشريحة ، بنية بحث عن عالم آخر ترى ما تريده بجلاء ونسعى إلى تحويله إلى واقع اجتماعى اقتصادى إنسانى واضح التكوين ، جلى التركيب . يقول عروة مجسداً هذه المرؤيا اليقينية :

« بنيت على خسلق الرجال بأعظم خفاف تشى تحمّسن المفساصل وقلب جلا عنه الشكوك ، فان تشأ بخبرك ظهر للغيب ما أنت فاعل.. » ويقول عروة نفسه أيضاً، مهلوراً هاجس الهحث عن عالم جديد بطريقة فذة توحد طموح الذات بمصمر البشر المحرومين المضعفاء :

« دعينى أطوف فى المسلاد لعلنى أفيد غنى فيه لذى الحق محمل أليس عظيماً أن تسلم ملماة وليس علينا فى الحقوق معول فإن نحن لم تملك دفاعاً بحسادت تلم به الأيام، فالموت أجمل.. (١٧) »

أمام هذا الطموح للفردى – الطبقى ، يصبح الموت احمّالا ، و احمّالا جميلا فى حالة معينة هى حالة الاخفاق فى إعطاء مصبر الإنسان معنى عن طريق جعل وجوده الفردى منفذاً وملاذاً ودرعاً للآخرين، وما من قطعة أخرى فى الشعر الجاهلى يبدو فيها الموت أجمل مما هو عليه هنا .

ويبلغ الوعى بوجود الآخرين الضعفاء ومصيرهم درجة من الحدة يتوحد فيها هذا الوجود بالمعنى الجوهرى للعالم ، بالحقيقة الوحيدة ، وتصبح اللفظة « الحق » تعنى أيضاً الحاجة والحرمان والفقر ، كما هى فى الأبيات المقتبسة وفى النص التالى :

« أنهز أ منى أن سمنت وأن ترى بوجهى شحوب الحق ، والحق جاهد.. »
وفى هذا التوحد الحديد بين الفرد والطبقة يصبح الحسب طعاماً وقر باناً

« وإنى امرؤ عافى إنائى شركة وأنت امسرؤ عافى إنائك واحد أقسم جسمى فى جسوم كثسيرة وجسمك موفور وزادك واحد » ويصبح التوحد بالآخر توحداً بأكسير الحياة ، بجوهر للوجود : « فسلا أترك الإخوان ، ما عشت ، للسردى

كما أنه لا يُترك المــاء شاربه . . » (١٨)

ومن هذا التوحد يفيع نظام القم الحديد ، وصورة البطل الحديد ، وصورة نقيض البطل الحديد :

لا لحى الله صعلوكاً إذا جن ليله مضى فى المشاش آ لفاً كل مجزر يعد الغنى من دهره كل ليسلة أصاب قر اها من صديق ميسر قايل النماس المال إلا لنفسة إذا هوأ ضحى كالعريش المجور ينام عشاء ثم يصبح قاعسداً محث الحصى عن جنبسه المتعفر يعين نسباء الحى ما يستعنه فيضحى طليحاً كالبعير المحسر» (١٩) المنقيض هنا ذو صورة حيو انية تماماً فهو يلغ فى العظام (كالكلب) يألف كل مجزر . والألفة هنا هى نقيض الاندفاع فى وحشة المعالم كما يجسده عروة : (٢٠)

« وسائلة أين الرحيـ وسـ اثل ومن يسأل الصعلوك أين مذاهبه مذاهبه أن الفجاج عـريضـة إذا ضن عنه بالفعال أقاريـه » أوكما يجسده تأبط شرا في صورته « جواب آفاق » المدهشة :

والنقيض يعيش على قرى الآخرين الموسرين وفتاتهم مكتفياً ، كالحيوان المعلوف ، بملء بطنه ، ومكتوماً بعد ذلك كالحيمة المتهاوية على نفسها دون حياة ، دون طموح ، ودون شهوة ، وهو ، كالحيوان أيضاً ، يتململ فى التر اب : ينام المساء ثم يستيقظ كالحيوان لامندفعا إلى العالم بشهوة المغامرة ، بل كسولا ينفض عن جسده التر اب المعفر . وهو ، فى ذروة فعله ، يعمل « صبياً للمطبخ » ، يلبى حاجات الفساء البيتية حين يطلبن منه فيفتهى فى صورة الحيوان الأبله « للبعبر المحسر » الكليل المتعب .

المنقيض هنا هو، تحديداً ، من يفقد الفاعلية : فاعلية تغيير العالم أو السعى إلى تغييره ، فاعلية المغامرة والتطواف والإغارة . أما البطل فإنه يتجلى ، مقابل صورة الحيوان الترابية التي تملكها النقيض ، في صورة مهاوية ؛ الشهاب المضي ء المندفع المخترق ، وفي صورة الفاعل المهدد الذير الذي تتحدد من خلاله مواقع الآخرين وسلوكهم :

« ولله صعلوك صفيحة وجهه كضوء شهاب المقابس المتنوّر مطلا على أعــدائه يزجــرونه بساحتهم زجر المنيح المشهــر وإن بعــدوا لا يأمنون اقــترابه تشوّف أهل الغائب المتنــظر فذلك إن يلق المنيــة يلقهــا حميداً ، وإن يستغن يوماً فأجدر »

هاتان المصورتان ، للبطل ونقيض البطل ، في الجوهر من رؤيا الصعملوك للعالم . وهما في الذروة من التضاد : الثبات في مقابل الحركة، اللافاعلية في مقابل الفاعلية ؛ العيش على فتات الآخرين في مقابل انتزاع المبتغى من الآخرين ؛ الحيوانية المستكينة في مقابل الإنسانية المبدعة القلقة المندنعة ؛ الحيرانية الأرضية في مقابل الضوئية السماوية ، ويصل التضاد ذروته في صورة حضور البطل في وعى الآخرين حضوراً متوتراً فياضاً ، وفي غياب نقيض البطل عن وعى الآخرين حتى في

حضوره الفيزيائى ؛ فالثانى نخدم النساء حين يطلبن منه فقط . فهو غائب عن وعيهن إلا حين يكون أداة للتنفيذ ، ولذلك ينتهى كالبعبر المحسر ، أما الأول ، [المبطل ، فإن حضوره الضوئى الطاغى ، المرتبط بلغة المستقبل ، بالمغامرة والمقامرة على الكسب والحياة ، لدى الآخرين ، محوله إلى وجود طاغ عليهم حتى حين يبتعدون عنه ، و ممتزج فى وعيهم به الحوف بالإعجاب بالقلق على المستقبل بالمغامرة. [ولذلك فإنهم فى كل لحظة « يتشو فونه » مهذا الامتزاج العجيب فى الفعل بين قائرهم المنتظر محص ممتزج في ألا يظهر والأمل فى أن يظهر ، كما يتشوف الأهل غائبهم المنتظر محس ممتزج في حالي بالقلق ، المرهبة بالرغبة ، واليقين بالشك .

र होव 1 1 1

## البنية المضادة III التجربة الانفجارية : نص الكثافة الانفعالية صبد المسيح بن عسلة

تبدو تجربة عبد المسيح بن عسلة (٢١) متميزة ، شديده الخصوصية ، تشكل خارج إطار الرؤيا السائدة فى الثقافة . فالنص الشعرى هنا انفجار حاد يجسد لحظة البطولة أو الحدث المأساوى فى ذروة انفعالية . وللنص بنية وحيدة الشركة ، وحيدة التيار تخلو من المكونات التى تسيطو على (بم ش) . فالقصيدة (٣٧) من المفضليات (٢٢) ترصد الانفجار الحيوى الحركى لصياد يندفع عبر الليل ليبلغ مع الفجر مورد الخصب الغامر والماء ، حيث ترتفع الأعشاب الكثيفة ندية طرية و تنبض التربة بالمائية ، و تفيضالصورة التى يخلقها الشاعر بحيوية الصوت والمشهد البصرى : فحصانه كالدئب معتدلا يبرق صدره كانه مداك أصداف ، ويكاد لغو العصافير علا الحو بطرب شرشبته إذ يفد الصياد عتبر قاكل هذا الخصب والمشهد البصرى : فحصانه كالذئب معتدلا يبرق صدره كانه مداك أصداف ، ويكاد لغو العصافير علا الحو بطرب شرشبته إذ يفد الصياد عتبر قاكل هذا الخصب والاخضر ار والمائية فتخفيه وهو الذى لا نخفيه عادة شىء . و تقف الصورة فجأة والاخضر ار والمائية معيد عمل خطافاً يعتقل الوحش حدرها منه ، ولا مفر عند لحظة النزع : فالحصان قدر كالموت لا ينفع الوحش حدرها منه ، ولا مفر من طفلة النزع : فالحسان قدر كالموت لا ينفع الوحش حدرها منه ، ولا مفر من خطرة النور على المواذ عمل خطافاً يعتقل الوحش الديما منه ، ولا مفر لما من قنصه فكانه صياد خمل خطافاً يعتقل الوحش اليه فهى قادرة على الحرى لكن إلى حد فقط ، ولحظة يشاء يشد الحبل فيامها إليه .

والحصان الذي يجسد سلطة الموت الكاسحة فى هذه اللحظة يتعجلى فعبأة فى صورة المطر الذى ينهمر على البرذى ، إذ يحاول الشاعر أن يخفف من حدته ، وهكذا يلتنى فى صورة الحصان بعدان متضادان : الخطاف القاتل والمطر الواهب الحصب . وينكشف النص عن طاقة إمحاثية ثرية ، عن بنية رمزية غنية : فهو خلق لصورة مثلى للخصب واليناعة والرواء والحياة ، لكنها صورة تفصيح

فجأة عن الموت الكامن : هنا يلتقى الصائد بالطريدة فى سياق الخصب الأمثل ، يصبح الوجود فى فيضه بالحياة فيضاً محتمية الموت . وتعلق الصورة فى فضاء مشحون بالتوتر : فالنص لا يسرد قصة مكتملة ، ولا يخبر عن حدث تم وانتهى فتحوّل إلى تجربة فردية ، بل يرصد الموت الكامن فى الحياة بلغة احمّالية قادرة على الانسحاب على كل زمن . ولحظته عائمة لا تتجمد فى الماضى ، بل تتوتر كأنها قوس فى منتصف حركته يرصد دون بداية أو نهاية ، أى أنها تصبح لحظة زمنية أبدية . ويتجلى ذلك كله فى الابتداء بواو رب « وعازب » التى تخرج الحدث من الحاص إلى العام ، من المؤقتية إلى العمومية ، ثم فى صيغة الأفعال ، ومنية المضارعة « لا تنفع المعام » . « لا ينفع الحياة بالمة المعاد ، عرج المضارعة « لا تنفع الفعل » « لا ينفع الوحش » صيغ الحملة الاسمية « كأن المضارعة « لا تنفع الفعل » « لا ينفع الوحش » صيغ الحملة الاسمية .

« إذا أو اضح منه . . . . »

١ - وعازب قد علا التّهويلُ جنبته لا تنفع النّعْلُ فى رقْرَاقِه الحاف
٢ - صبّحتُه صاحبا كالسّيد مُعْتَدِلاً كَانَ مُوْجَوْه مَدَاكُ أَصْداف
٣ - باكرْتُه قبل أَنْ تَلْمَى عصافِرُه مُسْتخفياً صاحبى وغيرُه الحاف
٣ - باكرْتُه قبل أَنْ تَلْمَى عصافِرُه مُسْتخفياً صاحبى وغيرُه الحاف
٤ - لا يَنفع الوحش منه أَنْ تحدَرَه كَانَهُ معد الله معد الحفيا ماحبى وغيرُه الحاف
٤ - إذا أواضع منه منه أَنْ تحدر من كانته معد الله على برديبة الطاف
٥ - إذا أواضع منه منه منه منه أَنْ معدوى الزمن ، من حركه دائبة بين الماض
٥ المنافر والمستقبل، وبينالتجربة المنتهية، الحدث الفردى (باكرته ...) والتجربة المحمد المنه المستمرة في الحاضر والمستقبل. ويلتقى ذلك كله فى الببت الأخير الذي يشكل غيه الفري منها بولانه والم يشكل معليه معدوم المن من من حركه دائبة بين الماض

« إذا أواضع منسه مر منتحيكًا . . . »

و ترد فيه صيغة المفعول المطلق ذات الانسحاب على الحاضر والمستقبل : « مر الأتى على برديه الطـــاف »

090

09£

ويغلق النص بصورة باهرة : صورة انهمار المطرعلى البردى « الطافى » كأنها تترك الوجود الذى تصفه بأكمله عائماً دون قرار، مثل السهم الذى وصفته فى منتصف حركته، دون بداية أو نهاية : وهكذا ينتهى النص الذى بدأ بصورة النبات فى وضع الاحتواء « علا التهويل جنبته » التى تنبض بحس الخطر، واختار اسم النبات مشتقاً من الهول « التهويل » وامتلأ بأفعال وصيغ مشحونة باللاجدوى واليأس والقلق « لا تنفع الفعل ، لا تنفع الوحش ، تحدره ، مستخفياً خطاف » ببلورة كاملة لهذا الخطر الكامن فى صورة النبات العائم ، كذلك تنتهى الصورة التى بدأت بالندى الرقراق ومرت عبر صورة البحر ( الأصداف ) بصورة الماء المنهمر بقوة بحيث يقتلع البردى ( النبات الشديد ) ويطفو به عليه . كما تهجس مورة الأصداف ، بما تشى به من مجهولية وسرية وعالم مغلق واحتوا ثية ، يصورة الموت الكامن ضمن الغدير الذي تحيط به الأعشاب من كل صوب ، و عمل عالماً مغلقاً مجهولا .

هذه الرؤيا المتوترة القلقة للوجود تتجسد فى بلية متميزة ، خالية من الوحدات التكويذية المألوفة، وواصلة إلى درجة عمجيبة من الصفاء والنقاء والكثافة والحدة . إنها رؤيا اللحظة المتفجرة بالضدية المباهرة فىالوجود الإنسانى : الوجود الذى يكمن ، فى الصميم من ثرائه وحيويته وخصبه ، رجل الموت المقتنص يمسك الإنسان يخطاف ينتظر لحظة الشد .

--- ¥

تبدو هذه الكثافة العجيبة ، والحدة النازعة المتوترة ، سمة أساسية لشعر عبد المسيح بن عسلة . فنى نصيه الآخرين اللذين توردهما المفضليات تنكشف اللغة عن برق خاطف يلتمع لحظة الحز والقطع لتولد القصيدة فى ذروة ائتلاقه وتنتهى . فى النص (٨٣) .

« ألا يا اسلمى على الحوادث فاطما فإن تسسألينى تسسألى بى عـــــالمَّا غــدونا إليهــم والسيوف عصينا بإيماننـــا نفــلى بهن الحماجمـــا لعمــرى لأشبعنا ضبــاع عنيــزة إلى الحــول منها والنسور القشاعما

تملك أطراف العظمام غمدية ونجعملهن للأنوف خواطمما (ومستلب من درعمه وسلاحه تركنا عليمه الذئب يهس قمائماً) فأما أخو قمرط، ولستبسماخر فقولا له: يا اسلم بممرة سمالماً »

تبرق لحظة الانفجار بين صورتين متضاد تين للسلامة : سلامة فاطمة « ألا يا اسلمى على الحوادث فاطمة » وسلامة مقلوبة هى موت يسميه الشاعر سفرية سلامة ، ويسميه ذلك بتعليق ضلى ، بمفارقة لا ذعة إذ يقول : « واست بساخر » ، إنها سلامة الاستسلام لأبدية الموت . وبين هـ لين الطر فن تلتمع السيوف العصى تفرى الحماجم والحواطم وتتمكك في ضربها العظام . وتبقى الأجساد طعاماً للضباع والنسور والذئاب . ويرشح النص بمفارقة اللحظة المرة : فالشاعر الباتر يسمى نفسه « عالماً » ، كأن العلم صار الآن من نمط واحد : هو العلم ببتر الرؤوس وتقطيع الأوصال ، والسيوف الباترة تصبح فى يديه ويدى قومه « عصياً » ؟ واليمن والسلامة . والضباع التي تنهم مار الآن من نمط واحد : هو العلم ببتر الرؤوس وتقطيع الأوصال ، والسيوف الباترة تصبح فى يديه ويدى قومه « عصياً » ؟ والأيدى الضاربة بالموت تصبح « أعاناً » بما فى ذلك من مفارقة نابعة من الارتباط والأيدى الضاربة بالموت تصبح « أعاناً » بما فى ذلك من مفارقة نابعة من الارتباط اللحظة المرة لكل شىء ليس لشىء د مومة ، وإذا كان ثمة من د مومة فهى د مومة اللحظة المرة الأنوف الحياية علامة مذلة وهز يمة والموت الذي ي علي عنيزة » . ومورة الأنوف المحلومة باقية علامة مذلة وهز يمة والموت الذي على بأسي الرتباط اللدي الذي يسمى درحيله يجسده المي على منداة وهز يمة والماني ألمن الان من عربه الذي يرا الذي على ألمي ما ي المي على تنهم الأجساد تفسب إلى عنيزة » . وضمن هـ لما اللحظة المارة لكل شىء ليس لشىء د مومة ، وإذا كان ثمة من د مومة فهى د مومة اللدي يوصف رحيله يجسده الميت بأنه معائمة ما لمي والموت الذي على بأخى قرط الذي يوصف رحيله يجلسه الميت بأنه معائمة بالسلامة .

٣- وفى نصى المفضليات رقم (٧٧) (٢٣)
١ - يا كَعْبُ إِنَّك لو قصَرْت على حُسْن النَّدام وقلة الجُرم،
٢ - وسماع مُدْجنة تُعلَّلُنا حتَّى نُوُوب تناوُم العجْرم،
٢ - وسماع مُدْجنة تُعلَّلُنا حتَّى نُوُوب تناوُم العجْرم،
٣ - لصَحَوْت والنَّمَريُّ يحْسِبُها عمَّ السَّماك وخالة النَّجْم،
٤ - هلْه ل لِكَعْب بعد ماوَقعَتْ فَوْق الجبين بمعْصهم فعْم،
٤ - جسَدً به نضحُ النَّماء كما قناتُ أنامِلُ قاطف الكررُم
٢ - والخمرُ ليْسَتْ مِنْ أَخِيك ول حَنْ قَد تحُونُ بآمِن الحَلْم الحَلْم.

09.V

٧ - وتُبَيِّنُ السَّرَأى السَّفِيسَه إذا جَعلتُ ريساحُ شُمُولها تَنْمِي
 ٨ - وأنا المُروُ من آل مَسرَّة إنْ أكْلِمْكُسمُ لا تُرْقِئُوا كَلْمِسى

تبدو هذه الكثافة نفسها ، لكنها تتجسد الآن فى صورة محرقية تتركز فيها خيوط القصيدة كلها ، وهى صورة ضدية مدهشة تأتلق فى وسط النص ناقاة شحنة التجربة الشعورية والفكرية بغنى نادر المثال .

يشكل النص محاجة من نمط ذهبى خالص ، فهو يتوجه إلى « كعب » قائلا أنه لو اقتصر على متعة الشرب والتسلية وسماع المغنية الجميلة لوصل من نشوته إلى الدروة فأصبح بحسب المغنية « عم السماك وخالة النجم » بهذه الصيغة البارعة في تجسيدها لاختلاط لحظة النشوة وإلغاء الحدود الفاصلة بين الأشياء فمها ، حيث تصبح الأنثى « عما » و « خالة » فى آن واحد . لكن لحظة الشرب الحالصة هنا لم تكتمل ، بل أفسدها سلوك كعب فسقطت على جبينه ضربة « معصم فعم » ملىء بالقوة والنشوة والحمية والحياة . وانفجر الدم ينفج به جسد كعب :

فى هذه اللحظة ، تأتلق فى النص الصورة المنادرة : يصبح نضح الدماء بالحسد المضروب « كأنامل قاطف الكرم القانية يدم العنب المقطوف» . وتنفجر الصورة محس عميق بالضدية : ذلك أن نضج دماء الحسد فورة للموت ، أما نضح دماء العنب فهو حلى للمار التى تمنحها الكروم . الأول بزوغ للموت والثانى بزوغ للحياة . لكن هكذا بالضبط هى تجربة القصيدة كلها فى صورة مقلوبة ، فانفجار المعصم بضربة السيف التى فجرت الدماء وجاءت بالموت تم فى سياق من نشوة ألحياة والشرب والمتعة . ومن جهة أخرى السياق كله هو سياق شرب الحمرة ونشوتها . ولذلك فإن الضاغط النفسي الأساسي هو الحمرة ، ومن هنا يتجسد الدم المنفجر دماً للعنب المقطوف أى لمصدر الحمرة . ثم تنتقل القصيدة إلى الحمرة نفسها ، فهى قد تحون بالحلم الآمن فتفضحه ، وتهزه ، وتكشف الرأى السفيه نفسها ، فهى قد تحون بالحلم الآمن فتفضحه ، وتهزه ، وتكشف الرأى السفيه ضربته شيء م ، ويظل الحرح مفتوحاً بهمى بالدم، كما تهماري الذي لا يرقاً جرح ضربته شيء ، ويظل الحرح مفتوحاً بهمى بالدم، كما تهماري الذي لا يرقاً جرم

ومن المدهش أن صورة الدم / الحمرة ، وهى الصورة المركزية تصورياً فى النص ، تحتل فيزيائياً موضعاً مركزياً فيه ، آتية فى البيت الخامس من أبيات تمانية مشكلة بللك المحرق الذى يتركز فيه محورا نمو القصيدة : الشرب ( المتعة و اللهو والنشوة ) والضرب ( الدم والسفك و المأساة ) . ونرى كيف تتنامى الأشياء فى للنص باتجاه الصورة أولا ثم تتنامى منها بعد ذلك : فالبيت الرابع ، بيت الضرب ، يأتى بصورة المعصم الفعم ، والبيت الحامس يأتى بصورة الأنامل المخضبية بدم الكرم ، والبيت السادس يفيض بصورة الخمرة . ويكتمل هذا الفيض فى المحظة التى يطغى فيها الموت مكثفا الرؤيا الضدية للوجود وو اصلا بها أو ج حدتها ومفار قينها :

| الفصل العاشى      |      |  |
|-------------------|------|--|
| <br>البنية والزمن | <br> |  |
| زمن النص          |      |  |

.

r

البنية والزمن : زمن النص الجاهلي

فى دراستى للقصيدة المفتاح ركزت على اللحظة الزمنية التى تتشكل فيها الوحدة الأولية وعلى اللحظة التى تشير إليها هذه الوحدة فى الزمن التاريخى ، ولقد جـلا هذا النمط من تحليل خصائص جوهرية لتكوين وحدة الأطلال بشكل خاص . ولذلك فإنه جدير بالتطوير إلىنقطة يغدو فيها قادراً على وصف البنية فى أى تجل لهـا ، فى إطار ما سأسميه الآن « زمن النص » .

وسأناقش ثلاثة أمثلة طلليلة (١) كنماذج مبدئية أستخلص منها عدداً من الصيغ النظرية التي تخدم في بلورة أسسمتكاملة فيا بعدلوصفالبذية والمركب الزمني لهـا . ثم أناقش أمثلة من نص البطولة ونص الصعلكة تسمح بتقديم تصور أكثر شمولية للنص الحاهلي في بناه المختلفة .

زهـ بر بن أبي سلمي : « المعلقــة » ، ( شرح القصـــائد السبع الطوال . الحاهليــات ) . .

3**7 • T** 

### الفصل العاشر البنية والزمن زمن النص

÷.

البنية والزمن : زمن النص الجاهلي

فى دراستى للقصيدة المفتاح ركزت على اللحظة الزمنية التي تتشكل فمها الوحدة. الأولية وعلى اللحظة التي تشهر إليها هذه الوحدة في الزمن التاريخي ، ولقد جـــلا هذا النمط من تحليل خصائص جوهرية لتكوين وحدة الأطلال بشكل خاص . ولذلك فإنه جدير بالتطوير إلىنقطة يغدو فيها قادراً على وصف البذية في أى تجل لهُــا ، في إطار ما سأسميه الآن « زمن للنص » .

وسأناقش ثلاثة أمثلة طلايلة (١) كماذج مبدئية أستخلص منها عدداً من الصميغ النظرية التي تخدم في بلورة أسسمتكاملة فيما بعدلوصف البنية والمركب الزمني لهما . ثم أناقش أمثلة من نص البطولة ونص الصعلكة تسمح بتقديم تصور أكثر شمولية للنص الحاهلي في بناه المختلفة .

زهـ بر بن أبي سلمي : « المعلقــة » ، ( شرح القصـــاند السبع الطوال -الحاهليات ) . .

بحسومسانة السدراج فالمتثلم دأمن أمَّ أوفـــــ دمنة لم تكلم ديــار ، لهــا بالرقمتين كأَّنهـا بهيا العين والارآم بمشين خلفه وقفـت مها من بعــد عشرين حجــة أثراقً سفعاً في معرسٌ مرجل فلمسا عرفست الدار قلست لربعهسا دبصر خلیلی هـل دری من ظعـائن

مراجع وشم فى نواشر معصم وأطلاؤها ينهض من كل مجثم فلأيا عسرفت الدار بعسد توهمسم ونؤيا كجمدم الحوض لم يتثلمهم ألا انعم صياحا أبها الربغ وأسلسم تحملن بالعلياء من قسوق جسرئسم 87 • Y

لِيَخْفِي وَمَهْما بُكَتَم الله يَعْلَم ليوم الحساب أو بُعَجَّل فيُنقب وما هُوَ عَنْهَا بِالْحَدِيثُ الْمُرَجَّسِم وتضر إذا ضر يتموها فتضررم وَتَلْقَحْ كَثْمَافاً ثُمْ تُنْتَجْ فَتُنْسَم كأحمر عاد ثم ترضع فتفطهم قُرى بِالْعِـرَاقِ مِن قَفِيز وَدِرْهُــم إذا نرات إحدى الليالي معظمهم ولا الجارم الجانى عليهــم بمسلـم غمارًا تسيل بالسلاح وبالدم إلى كــــلاً مستــوبـــل متوخــــمّ بما لا يُوانيهم حُصين بن ضمضم وَلا هُوَ أَبْدَاها وَلَمْ يَتَقَــــلَّم عَدُوًى بِأَلْفَ مَنْ وَرَائِي مُلْجَــــم لَدَى حَيْثُ أَلْقَتْ رَحْلَها أَمُّ قَشْعَهم لَه لبيدٌ أَظْفَارُه لم تُقَلَّــــم سَريعاً وَإِلاَ يُبْدَ بِالظُّلْمِ يَظْلِحُهُمُ دَمَ ابْن نَهيك أو قديل المُثل م وَلا وَهب منهُم وَلا ابْن الْمُحَسِزْم 1.0

فَلَاً تَــكَتمنَّ الله مـافى صــدروكم يُؤخُصُ فيُوضعُ في كتــاب فيدَّخر وَمَا الحَرْبُ إِلاَّ مَا عَلِمُتُمْ وَذُقَتَحَـــُمُ متسى تبغنوها تبغنوها ذميمسة فتعرُّ كُكُمْ عَـرْك الرَّحـى بثيفالها فتُنتج لكُم، غلمان أشام كُلُّهُ م فُتْغِلْلُ لَكُمْ مَالا تُغَلُّ لأَهْلِهِـــا لحي حلال يعصم الناس أمرهسم كررآم فسلا ذو الضغن يدرك قبله رعوا ظمأهم حتى إذا تســـمَّ أوردوا فقضحوا منايا بينهم تم أصدروا لعُمري لنُعمَ الحيُّ جُزَّ عَلَيْهُمُ وَكَانَ طُوى كَشْمَا عَلَى مُسْتَكَنَّةً وقسال سأقضى حَاجَتِي ثُمَّ أَتَّقَصِي فَشَدَّةً وَلَــــمْ بِنْظِــر بَيْــوتاً كَثْيَرَةً لدكى أسهد شاكى السهلاح مقذف جَرى، مَتَسى يُظْلَمْ فَيْعَاقِبْ بِظْلْمِهِ العموك ما جَرَّتْ عَلَيْهُمْ وَمَاحَهُهُ ولا تُدارَكتْ في الْموت في دَم نوْفل

×

وكحسم بالقنان من محل ومحرم وراد الحسواشي لونها لسون عنسدم عليهسن دل النساعسم المتنعسم وقفسن به حب القنا لسم يحطسم فهن ووادي الرس كاليد في ألفـــــم وضعسن عصى الحاضر المتخيسم أنيق لعيسن الناظـر المتوســــم تبسزّل ما بين العشيرة بالسمام رجال بنوه من قيمريش وجمرهم على كل حال من سحيسل ومبسسرم تفانوا وبقسوا بينهم غطسر منشم بمسال ومعسروف من القسول نسلم بعيدين فيها من عقـوق ومــأثرــم ومن يستبح كنزأ من المجــد يعظم مغانم شتى من إفسال مرزسم ينجمها من ليس فيهمما بمجمسوم ولم يهريقــوا بينهم مــلء محجــم وذببان هل أقسمتم كسل مقسم

جعلسن القنان عن يميسن وحسزنسه وعمسالين أنمساطا عتاقسا وكلة ظهرن مسن السوبان ثم جزعنه ووركـــن فى السوبان يعلون متنه كمان فتسات العهن في كل موقف بكرن بكسورا واستحرن بسيحسرة فلمسا وردن الماء زرقما جمامه وفيهسن ملهسي للطيف ومنظمسر مىعىمى ساعيا غيظ. بن مسرة بعد ما فأقسمت بالبيت الذي طاف حوله يمينا لنعمم السيدان وجمدتما تداركتمسا غبسا وذبيان بعدمسا وقد قلتما إن ندرك السلم واسعــــا فأصبحتما منها على خير موطسن عظيمين في عليسا معسد هسديتمسا وأصبح يُحدّى فيكم من إفالهـــا تعفسي الكلوم بالمئين فأصبحت ينجمهيا قسوم لقسوم غرامية ألا إبليغ الأحسلاف عنى رسالية °¶ • ₿

فكأسلأ أراهم أصبحوا يعقلسونسه صحيحات أاف بعد ألف مصتم وَمَنْ يَعْصُ أَطْسُرَافَ الزُّجَاجِ فَإِنسَهُ يُطِيعُ الْعَوالِي رُكْبَتْ كُلَّ لَهُذَم وَمَن يُوف لا يُذْمِم ْ وَمَن بِفض قَلْبَسَهُ إِلَى مُطمئنٌ الْبرِّ لا يَتجمعُجُــــم ومن يبغ أطسراف الرماح ينلنسه ولو راح أن يرقى السَّمَاءِبُسُلَّم وَمَنْ يَكُ ذَا فَضْلَ فَيَبَخْسُلُ بِفَضْلِهِ عَلَى قَوْمِهِ يَسْتَغْنُ عَنَّهُ وَيُذْهِـــم ومن لايزل يسترحل الناس نفسه ولا يعفها يومأ من الذم ينسدم وَمَنْ يَغْتُرُبْ يَحْسِبْ عَدُوا صِدْيِقَهُ وَمَنْ لا يُكرِّمْ نَفْسَهُ لايكرِّم وَمَنْ لا يَذَدْ عَنْ حَوْضِهِ بِسِلَاحِهِ يُهدَّمُ وَمَنْ لا يَظْلِمَ النَّاس يُظْلِم ومَن لمْ يَصَانِعْ فَي أُمُور كَثِيسَسَرَة يُضرَّش بـأنياب ويُوطأ بمُنْسِم وَمَنْ يَجْعُلُ الْمُعْرُوفَ مِنْ دُونَ عِرْضِهِ يَفْرُهُ وَمَنْ لَا يَتَّقَ الشَّتْم يُشْتَم سيثمنتُ لتَكَالِيفَ الحياَة وَمَنْ يعِشْ رَأَيْتُ المنابَا خَبْط. عَشُواء مَنْ تُصِب وَمَهُمَا تَكُنْ عِنْدَ امْرِىءٍ مِنْ خَلِيقَة

شمانيين عاماً لا أبالك يستام د مو تبديمه ومَسن تخطِسي يعمسر فيهسسرَم وإِنْ خَالَهَا تَخْفَى عَلَى النَّاس تُعْلَم ا وَأَعْلَمُ مَافَى الْبَوْمِ وَالْأَمْسِ وَبَلْـهُ وَلَــكِنَّنِي عَنْ عِلْم مافى غد عمى

ماميز مبدئياً بين زمنين « زمن الفعل » ، « وزمن للسرد » وبزمن الفعل أقصد الزمن الذي تمت فيه للتجربة أو حدث الحدث تاريخيًّا ، وهو زمن تعاقبي خطی (Linear) آیس من طبیعته حدوث شروخ فیه تضع لحظة ما فی موضع مُسابق أو لاحق لحدوثها أما زمن السرد فأقصد به الزمن للذي يتم فيه النص ،

وهو زمن النطق ، أو الزمن المنطوق ، وهو زمن حاضر تحديداً يبدأ لحظة بدم النطق ويُنْهَى لحظة توقف الشاعر ، وإلى هذين الزمنين سأضيف الآن زمناً ثالثاً سأسميه « زمن النص » و به أعنى الز من الذي يتمثل في تركيب النص الزمني فعلا؛ وهو ، عملياً ، علاقة بين زمن الفعل وزمن السرد . ومن خصائصه أنه لا يتحدد إلا في الوجود الفعلي لنص من النصوص ، وأنه بِأَشْكُلْ على مُستوى البَّذِية الكَايَة ، وأنه قد يكون خطياً ، كما قد يكون مشرَ وخاً بطرَ يَقَة تَضْعَ لَحْظَة تَالية قبل أخرى سابقة لها تاريخياً ، وهكذا . وستظهر الأهمية الحاسمة للتمييز بين هذه الأزمنة المثلاثة بعد قليل ، كما ستظهر طاقته النظرية وقابليته للتعميم فى دراسة جميع أنماط المنصبوص لا الشعرية فحسب بل النثرية أيضاً (الروائية بشكل خاص ) (٢) .

فى نص زهر يبدأ زمن السرد بالانبثاق لخلة تبدأ حزة الاسنفهام «أ» في « أمن » وهو زمن حاضر يقف فيه الشاعر لينشد ( أو ليكتب في حالة الكتابة) وهو في سياق محدد مكاني وزماني ، و بشري أو طبيعي ، ويلفت النظر في هسدا السياق خلوه من الآخر – المخاطب . فالنص يو لد غبر متوجه إلى متلق . وسأرمز للحظة الانبثاق بالرمز (Al) .

ما أن يتشكل المتعبير الاستفهامي « أمن أم أو في دمنة » في اللحظة (AI) حتى تفاجئنا أداة النبقي « لم » متلوة بفعل مضارع ، دال هنا طبعاً على الماضي . وقد نتصور أن الزمن الذي تشكل في « أمن . . . »مستمر الآن في الحملة ، لكن شيئاً من التروى يكشف أن الزمن في الواقع ليس مستمراً بل منقطع ، إذ أن التعبير « لم يتكلم » لا تمكن أن ينتمي إلى المجور الزمني نفسه المتجلى في (AI) ، ولا بد أن ينتمي إلى لحظة زمنية سابقة للنطق هي (AN) التي تبقى الآن مجهولة غير قابلة للتحديد إلا من حيث علاقتها التتابعية بـ (Al) (لكنها قد تتحدد فما بعد).

بيد أن الانقطاع في الزمن لا محدث على مستوى زمن المسرد، فالسرد مستمن ، بل حدث على مستوى زمن الفعل من جهة وزمن النص من جهة أخرى على المستوى الأول ، يشير (AN) إلى أن الحدث المتمثل بعدم الكلام سابق فى التجربة على

الحدث المتمثل فى فعل للنطق «أمن . . . » ، وعلى المدنوى الثانى يشير (AN) إلى أن زمن النص ليس زمناً تعاقبيا ، بل زمن انشر الحى ، فهو يبدأ بلمحظة النطق فى الموقع الأول من الحملة (A1) لكنه يأتى بعدها بلمحظة زمنية لا تعقبها فعـــلا بل هى سابقة عليها ، مشكلا بذلك صيغة زمنية لها التركيب اللغوى :

A1 (M1) + AN (M2) +  $: \cdot \cdot \cdot \rightarrow$ 

الكن تركبيها الزمني هو :

 $\overline{\mathbb{A}} (M1) + A1 (M2) + \cdots \rightarrow$ 

فى للبيت الثانى يستمر زمن السرد فى التنامى يصورة خطية ، فى اللحظة الحاضرة أيضاً (كأنها مراجع ). . لكن زمن الفعل يتنامى على محور واحد فقط من المحورين السابقين ، هو الزمن الحاضر (A1) دون أن يتنامى على محور الزمن المتمثل فى « لم تكلم » أى (AN) .

وما يعنيه هذا الاتصال / الانقطاع بعيد الدلالة : فهو يعنى أن زمن السر د المتصل من البيت الأول إلى الثانى ليس هو زمن الفعل المتمثل فى البيت الأول . وفى واقع النص ، يعنى هذا الكلام أن الديار التى توصف بــ « كأنها مر اجع وشم » ليست حاضرة فى اللحظة التى عدث فيها عدم الكلام ، بل حاضرة فقط فى زمن السرد . ويتعمق هذا الانشر اخ فى البيت الثالث حين يأتى الفعل المضارع « بها العين . . ينهض من كل مجثم » حيث يتوحد زمن السرد بزمن الفعل تماماً : هن ينهض فى هذه اللحظة التى أرقبين فيها أمام عين آلة التصوير الني « تأخذ اللقطة » . لكن هذه اللحظة التى أرقبين فيها أمام عين آلة التصوير التي « تأخذ اللقطة » . لكن هذه العين اللاقطة تحتنى تماماً من الوجود حين يأتى البيت الرابع : « وقفت بها من بعد عشرين حجة » معقداً البنية الزمنية للنص تعقيداً بالغاً . فزمن الفعل فى البيت لا يشكل تنامياً لزمن الفعل فى الأبيات السابقة به عمداً بالغاً . فزمن الفعل فى البيت لا يشكل تنامياً ازمن الفعل فى الأبيات السابقة تعقيداً بالغاً . فزمن الفعل فى البيت لا يشكل تنامياً ازمن الفعل فى الأبيات السابقة ثمة ما يفرض مثل هذه القرابي . وقفت بها من بعد عشرين حجة يمعقداً الما في الأبيات السابقة في منه منهماً أن « وقفت بها من بعد عشرين حجة » معقداً الما يما ي و وليس نعقيداً بالغاً . فزمن الفعل فى الميت لا يشكل تنامياً ازمن الفعل فى الأبيات السابقة في «الوقوف » فى اللحظة [ (A3) التى قد تكون وقد لا تكون (AA) السابقة فى «الوقوف » فى اللحظة [ (A3) التى قد تكون وقد لا تكون (AA) السابقة على زمن السرد ] ، والثانية تتمثل فى المسافة الزمنية الفاصلة بين الوقوف و بن

المهاية الأخرى للزمن «عشرين حجة » ، أى فى اللحظة (AS) التى تبعد عن (A3) « عشرين حجة » . وفى هذه الحالة تكون لحظة الفعل المتمثلة فى مغادرة الأطلال ( أو فى كونهاعامرة ثم مغادرتها ) نائية بمقدار عشرين حجة ، ثم تنقسم لحظة الوقوف (A3) نفسها إلى برهتين : برهة التوهم وهى السابقة و برهة التعرف وهى التالية . فى البيت الحامس يبلغ تعقيد بنية الزمن درجة عالية من ج يد ، ذلكأن زمن السردما يز ال مستمراً ، بيد أن زمن الفعل قد يكون اللحظة الحاضرة أى (A1) ( أثانى سفعاً تقف أمامى الآن ) أو لحظة زمنية أخرى تالية الس « وقفت بها = (A3) بمكن أن تحدد بأنها (A2) ما دامت تأتى بين الوقوف (A3) و بين لحظة النطق (A1) . وحين نختم البيت بالتعبير « لم يتثلم » هانه يلخل زمناً جديداً مهماً لكنه قابل للتحديد بمعادلة تعطى : « لم يتثلم » فإنه يلخل زمناً جديداً مهماً لكنه قابل للتحديد بمعادلة تعطى : « لم يتثلم » سليم الآن أى فى اللحظة (A2)

وفى البيت السادس يستمر زمن السرد ، لكن زمن الفعل ينقلب إلى لحظة التعرف وهى (A3) (فى مرحلتها الثانية ) متجاوزاً (A2) تماماً ، وهكانا يكون الفول « ألا أنعم صباحاً أيها الربع وأسلم » قد تم فى اللحظة (A3)

خلال هسده الحركات كلها يتناوس زمن النص بن زمن السرد وزمن الفعل ، متعرضاً لانشر اخات حادة ستكون لها نتائج هامة فى قر اءتنا المهائية له . لكن هذه الانشر اخات لم تصل ذروتها بعد ، وستصلها مع الببت السابع الذى يقول : « تبصر خليسلى هل ترى من ظعائن تحميلن بالعليساء من فوق جسرم » فمن الحلى أن الزمن فى « تبصر . . » هو اللحظة الحاضرة ، أى أن ز من السرد متصل دون انقطاع ، كذلك لا عكن أن يكون ز من الفعل إلا اللحظة الحاضرة ، فالظعائن التى يطلب الشاعر من خليله أن يتبصر ليرى إن كانت رائحة لا عكن فالظعائن التى يطلب الشاعر من خليله أن يتبصر ليرى إن كانت رائحة لا عكن قد تم وما يز ال يتم فى الحظة الحاضرة . أى أن الفعل « تحملن » توصفها (A2) أو (A3) أو المما فإنها تدخسل النص فى سياق ختلف تهاماً : تبصر الآن هل ترى الظعائن التى تحملن الن يتحلن ) أما قر اءة « عملن » تقطة على قدر كبير من الأهدية وسأعود إليها بعد قليل »، ويلاحظ أن السياق نقطة على قدر كبير من الأهدية وسأعود إليها بعد قليل »، ويلاحظ أن السياق

٦•٨

الزماني والمكاني الآن للناطق يضم الآخر (خليلي ) على عسكن سياق بدء النص ج يستمر البيت الثامن في استخدام الفعل الماضي « جعلن القذان » . . و تشكل جملته جملة منضوية بالنسبة للفعل « تحملن » بيد أن الشطر الثاني « وكم بالقنان من محل ومحرم » هي اقتحام من قبل الراوي للنص ، أي أنها ليست منضوية تحت « تحملن . . جعان » ولا تنتمي إلى محورهما الزمني ، بل تنتمي إلى لحظة زمن السرد (AI) . وتشكل الأبيات الثلاثة التالية (٩–١٠–١١) استمر رآ لزمن الفعل المتمثل في « تحملن » أما البيت (١٢) كأن فتات « فإنه ينتمي إلى زمن السرد ( اللحظة الحاضرة ) لغويا ، أما ذلالياً فإنه ينتمي إلى زمن الفعل المتمثل ف « تحملن » . ويعود هذا التناوب للزمنين في الأبيات (١٣ – ١٤ – ١٥) . فالبيتان (١٤، ١٣) ، يغتميان إلى زمن الفعل المتمثَّل في « تحملن » ، أما (١٥) فإنه ينتمي لغوياً إلى زمن السرد ، أما دلالياً فإنه ينتمي إلى زمن الفعل ، عند هذه اللحظة تذمى شريحة الأطلال . ويدخل النص ساعياً غيط بن مرة . ويمثل دخولها تشكلا لزمنين 🦾 زمن السرد الذي يستمر إلى هذه الشريحة السابقة ، وزمن الفعل اللي ينقسم هو بدوره إلى مرحلتين ، ذلك أن « سعى ساعيًا غيط ، مهم من حيث علاقة زمن الفعل فيه بالبنية الزمنية لشريحة الأطلال . متى كان السعى ؟ لِنسمَّ لحظتمه اللحظة (B1) لكى يظهر تمايزها عن (A1) ولكى تسميح لنا بتحديد أزمنة جديدة ترتبط بها لكنها لا ترتبط بـ ( A 1 ) إرتباطاً و اضحاً .

إذا كان سعى الساعيين قدتم فى الزمن (B1) فإن الشطر الثانى يشير إلى زمن آخر للفعل السابق على (B1) هو (B2) . ويأتى البيت (١٧) ليلخل زمنا تالياً لد (سعى ) يكمن فى « أقسمت » ويمكن أن نرمز له يه (B) نفسها ويتبدو أن (B) و (A) لحظتان متقاربتان جداً ، بل قد يكونان لحظة واحدة متطابقة مع زمن السرد . بيد أن هذا مما لا يمكن تأكيده . ويتشكل زمن الحديث عن المنقلين بأكله فى لحظة زمنية تقع بين زمن «سعى » و « أقسمت » هى الحاضرة أى إلى زمن السرد إلا فى البيت (٢٢) . (B) حسب B) وسأسمها اللحظة (تقا) . ولا يعود النص بشكل جلى إلى اللحظ الحاضرة أى إلى زمن السرد إلا فى البيت (٢٢) .

وعند هذا المفصل يتوحد زمن السرد بزمن الفعل ويستمر توحدهما حتى البيت (٣٥) على الأقل . لكننى سأتوقف عند هذه النقطة لأناقش بنية الزمن في المقاطع السـابقة من منظـور محدد قبل أن أتابع تقصى حـركة الزمن في النص إلى النهاية .

لعل أهم ما تبرزه هذه الدراسة أن يكون السمتين التاليتين : ١ – أن حركة السرد وحركة الفعل لا تتطابقان فى النص إلا فى لحظات نادرة بين الأبيات : (١ – ٢٦) ، وأن انعدام التطابق يولد حالة يكون فيها زمن النص منشرخاً فى مواقع عديدة منه ، فهو يتأرجح بين أزمنة متداخاة تنتمى إلى محاور نمو مختلفة على صعيد التجربة التى يفيع منها النص

٢ ـــ أن الطبيعة الانشر اخية للنص نفرض قراءة جديدة له . لقد درجت الدراسات التقليدية على قراءة النص قراءة خطية وافتر اضأنه يمثل تجربة في الواقع ، أي مجموعة من الأحداث الفعلية التي يعيد الشاعر صياغتها في كلمات ، وأن الوقوف على الأطلال والرحلة تجارب في الواقع ؛ دون وعي لوجود مستويات ومنية مختلفة تنتمى إلها هذه التجارب وبالتالى دون تساؤل عن الوظيفة العميقة لهما . أما القراءة الجديدة فإنها قراءة اشارية، أى أنها تعتبر تجربة الأطلال والرحلة وغيرهما تجارب تخيلية يستخدمها الشاعر لأنها ذات طاقات رمزية عميقة ، ولأنها غنية إيحاثياً ، قادرة على استثارة مجموعة من التصورات والمواقف والانفعالات يحركها النص من أجل تشكيل بنية كلية يكون لهـــا فيه وظيفة جوهرية . بهذا المعنى، لا يمكن أن نقر أمقطع زهير « تبصر خليلي. . » (٣) يما يشمله من وصف دقيق للظعائن وزمن الرحلة ومسار حركتها ثم قرارها ، بوصفه «تمثيلا » أو «محاكاة » لغوية لمشهد الراحلات يبتعدن عن الشاعر وهو واقف بودعهن بحسرة . إن قراءة كهذه تُنبع من درجة عالية من السذاجة من جهة ، ومن التفكير التجزئي : من جهة أخرى (لأنها تعز ل مشهد الرحلة عن بنية النص) ، ولا يمكن أن تظلُّ على تقبلنا لها بعد كل التطور الذي حققته الدراسات المعاصرة والنتائج التي وصلتها هذه الدراسة الآن . ولا بد من قراءة جديدة تقوم على مبدأ أساسى : كما كانت

الأطلال فى القصيدة المقتاح تجربة تخيلية صرفاً ، فإن كلا الأطلال والظعائن لدى زهير تجربة تخيلية صرف . وعلى هذا المستوى فقط يمكن فهم دورهما العمق فى تشكيل بنية القصيدة وتجسبد رؤياها الحوهرية .

على صعيد آخر أكثر شمولية ، لمو بنية الزمن فى القصيدة بالانشر اخ الذى يميز زمن النص ، والتفاوت الذى يحدث بين زمن المسرد وزمن الفعل ، أن المتصور المسائد عن « سذاجة » استخدام الزمن فى النصوص القديمة بشكل عام وعن كون زمن النص ، وإحداث تفاوت بين زمن التجربة والفعل وزمن السرد وانشر اخ زمن النص ، وإحداث تفاوت بين زمن التجربة والفعل وزمن السرد وانشر اخ التى تنسب مثل هذه الظواهر إلى رواية القرن العشرين و بشكل خاص إلى روائين مثل جويس ، فوكبر ، وولف ، وبروست ) . بل أن هذه جميعاً سهات مميزة النص الشعرى الحاهل من الممية المقارنة التى أجريبها فى مكان آخر بين النص الشعرى الحاهل من الممط (ب م ش ) بالتحديد . ولعل من الحدي فى هذا النص المعرض بالذات أن أو كد على أهمية المقارنة التى أجريبها فى مكان آخر بين النص الحاهلي بوصفه « يحتاً عن الزمن الضائع » ورحلة فى الذاكرة تمثل ابتعائاً النص الحاهل وصفه « يحتاً عن الزمن الضائع » ورحلة فى الذاكرة تمثل ابتعائاً النص الحاهلي وصفه « يحتاً عن الزمن الضائع » متمحورة حول الحور ذات النص الحورة الحظة الحاضرة وبين عمل رواق كبير كمان آخر بين المعرض بالذات أن أو كد على أهمية المقارنة التى أجريبها فى مكان آخر بين المعرض بالذات أن أو كد على أهمية ملقارنة التى أوران كبير كمان أخر بين المعرض بالذات أن أو كد على أهمية المقارنة التى أبيريبها فى مكان أخر بين المون الحوية المادة للحظة الحاضرة وبين عمل رواق كبير كمارسيل بروست المو عليه الحيوية المادة للحظة الحاضرة وبين عمل رواق كبير كمارسيل بروست الذى كتب روايته « البحث عن الزمن الضائع » متمحورة حول الحور ذاته تماماً ويبدو لى أن نتيجة كهذه ينبغي أن تغير الكثر من تصوراتنا النقدية، وأن تفرض علينا إعادة النظر فى العديد مما نعتمره بليها مها (ع) .

- 4

تسمح إعادة قراءة مكان النص أيضاً . والتصور السائد حول المكان يعادل فى سداجته المتصور السائد حول الزمان . ويكنى أن أشير هنا إلى تحديد الرواة للأمكنة الواردة فى نص زهير . لقد ذكرالرواة أن الحومانة والدراج لا موضعان بالعالية منقادان » ، وقال الأصمعى (مشيراً إلى البيت الثانى ) : « الرقمتان إحداهما قرب المدينة والأخرى قرب البصرة ، وإنما صارت ها هنا حيث انتجعت » وقال

يعفوب : الشمس بأرض بني أسد ، وهما أبرقان محتلطان بالحجارة والرمل : والمرقمتان أيضاً : حداء ساق الفرو ، وساق الفرو جبل في أرض بني أسد : والرقمتان أيضاً بشط فلج أرض بني حنظاة » (٥)

ونخرج من هذه التحديدات جميعاً أكثر تم مما كنا عليه حين دخلنا . فأى ديار هى تلك التى تقوم بين المدينة والبصرة ؟ وأى أطلال تلك التى تشغلها ؟ بل أىديار عكن أن نتصور بين جرثم ومطلع الشمس بأرض بنى أسد ؟ وليس هذا التيه إلا حصيلة القراءة الحرفية والتفكير الحزئى اللذينصدر عنهما المعلقون القلماء ( وما يز ال يصدر عنهما جل المعلقين المعاصرين ) (1)

لكن القراءة الإشارية الحديدة تكشف الطبيعة التخيلية للسكان كما كشف الطبيعة التخيلية للتجربة بأكملها . ومن هذا المنظور لا يعود ثمة معنى للبحث عن المكان الحفرائى فى وجوده الفعلى ، وتغدو التحديدات المكانية مج يع صورها مكوناً من مكونات المكان من حيث هو تعبير عن الهاجس الحدرى فى الشعر الحاهلى الذى ينبثق فى صور تجسد حس الثبات والرسوخ والتأطير المحدد الدقيق منتصبة فى وجه الزوالية والمشاشة والتغير والتلاشى للتى تولدها فاعلية الزمن فى العالم ، ويعمق هذا الحس ، وهذه الوظيفة ، فى صورة زهير بالذات بعدان : البعد الأول هو صورة الوشم ، مما فيه من نقش كتابى ممتك القدرة على الدمو مة والاستمر ارية والتركيز على الوشم فى جانب حركى محدد منه هو « الترجيع » والإعادة مما توحى به من دعومة ، والثانى هو الصورة الدائرية المتمالة فى « نواشر والإعادة مما توحى به من دعومة ، والثانى هو الصورة الدائرية المتمالة فى « نواشر معصم » والدائرة هى تجسيد الاستمر ارية وعلم الانقطاع أى أمها النقيض الملق تركركة الزمن وفاعلية التغر من النصوص الحاها في منها الم

أشرت قبل قليل إلى أن زمن السرد وزمن الفعل يتوحدان فى البيت (٢٦) فى اللحظة الحاضرة (AI) وتتنامى ابتداء من هذا البيت رؤيا الحرب المميزة لمعلقة زهير ، وهى رؤيا توسطية صرف تحوى مفارقة ضدية حادة فى صورة الحرب المدمرة المحرقة « التى تغل لكم ما لا تغل لأهلها قرى بالعراق من

مُغيز و ذرهم »، أ إذ أن حصيلة الحرب هي الدمار لكنها هذا ، بلهجة المفارقة ، اللاذعة (irony) ، تطرح بوصفها «غلة أرض محروثة » تعود على أصحابها بحتى المواسم . وفي البيت (٣٥) تكتمل رؤيا الحرب وينعطف زمن الفعل إلى الماضي بدءاً من (٣٦) في لحظة مبهمة العلاقة باللحظات الماضية كلهالكنها قطعاً سابقة على جميع اللحظات المتعلقة بالحرب و يمكن أن تسمى (B3) . ويعادل سابقة على جميع اللحظات المتعلقة بالحرب و يمكن أن تسمى (34) . ويعادل من جديد صورة ضدية في « صدورهم إلى كلاً » هو « كلاً مستوبل متوخم » مع أن الكلاً عادة ير تبط بإنجابية السعى ونجسد مصدر الحياة ، لكنه هنا تجسيد لمصدر الموت .

في البيت (٣٨) يعود زمن السرد وزمن الفعل إلى التوحد للحظة لمحية في القسم « أحمري » ، لكن زمن الفعل سرعان ما يعود إلى الماضي في حكاية حصين بن ضمضم وما جر ه على الحي . و يمكن لهذه اللحظة أن تقع في أي موضع في سياق الحرب ( بين (B2 و B3 مثلا ) . وتشغل حكاية حصين ستة أبيات تنتهى بصورة خصمه الذي جابهه (لابيتان ٤٢ – ٤٣ ) حيث يسود الزمن الحاضر سيادة كاملة مع أن سياق المنص هو الزمن الماضي ، وتعود اللحظة الحاضرة في « لعمري » من جديد ، كأن القسم الآن بدأ يشكل مؤشراً لغوياً على انتهاء تر اجع الزمن إلى الماضي وبدء حركة جديدة ، ويكون للبيت الخصائص نفسها التي سادت مكان ظهور « لعمري » سابقاً ، أي أنه بعدها مباشرة يتجه إلى المآضى في لحظة تالية للحرب أو في ســـياقها يمكن أن تسمى (B2) تستمر حتى البيت (٤٦ ) الذي يعـود إلى اللحظة الحـــاضرة (AI) « وكلا أراهم » ممهداً لبروز صيغة « من يفعل كذا يلق كذا ، لذى تتبلور في الزمن الحاضر مشكلة الصيغة الذهنية المستخلصة لتجربة النص بأكمله والتي تستمر من (٤٧) إلى (٥٥) مبلورة الرؤيا المتوسطية المُهائية للنص التي تجسد إدراك الطبيعة المدمرة للعنف من جهة وكونه شرطاً ضرورياً لتنظيم الحياة الإنسانية في بعدما الفردي والاجماعي من جهة أخرى . في البيت (٦٦) بأتى زمن السرد في صيغة الماضي؛ لكنها صيغة دالة على الحاضر ( سنمت تكاليف الحياة \_ أنا سمَّ هذه اللحظة ) ، وتستمر هذه الصيغة بهذه الدلالة في (٥٧ ) حيث تعود « من يفعل كذا يلق كذا » إلى البروز وتستمر إلى ( ٨٨ ) متغيرة

تغيراً هامشياً قبل أن نختم النص بالبيت ( ٥٩) الذي يظل فيه زمن السر دموحداً بزمن الفعل ، لكنسه ينمى حركة جديدة باتجاه المستقبل تؤكد جهل الإنسان للغد الآتى وعماه عنه . ويظل المضمون الوحيد المقر ر للمستقبل في النص بأكمله هو المصبر المحتوم : الموت الذي تبلو رفي البيت ( ٤٩) ، ويتجلى هذا الحهل بالمستقبل في بنية الزمن نفسها في النص ذلك أنها بنية تتناوس بين اللحظة الحاضرة و الماضى دون أن تشير مرة و احدة إشارة صر محة إلى المستقبل ، إلا ضمن التصور العام للمصبر الذي ذكر ته الآن . فكأن بنية النص التي تشكلت من حركة استقر الحمير بة المحمد الذي ذكر ته الآن . فكأن بنية النص التي تشكلت من حركة استقر المحمد المحمد الذي ذكر ته الآن . فكأن بنية النص التي تشكلت من حركة استقر المحمد تمون الذي ذكر ته الآن . فكأن بنية النص التي تشكلت من حركة استقر المحمد المحمد الذي ذكر ته الآن . فكأن بنية النص التي تشكلت من حركة استقر المحمد بة بنهم بذاتها عن عمي النص – الإنسان عن المحقبل وجهله المطلق له . و مهذه الحميصة تكون البنية ذاتها ، وزمن النص نفسه ، في حركة نموهما الفاعلية الحقيقية لتي تمون البنية ذاتها ، وزمن النص نفسه ، في حركة نموهما الفاعلية الحميصة تمون البنية ذاتها ، وزمن النص نفسه ، في حركة موهما الفاعلية المحمية لم

وهكذا تجلو دراسة زمن النص ، من حيث هو علاقة بين زمن الفعل وزمن السرد ، إتجاه الحركة المتصورية – الفكرية فى القصيدة و تموها الداخلى والدلالات العميقة لا كتناه الوجود الإنسانى الذى تمارسه القصيدة والصيغة النظرية النهائية التى تتبلور فيها هذه الدلالات

عمر و بن كلثوم ( المعلقة ) : الجمهرة ، ص ٧٦ (٧) .

٢ - ألا هُبى بصحتك فساصبكينا ولا تبقى خمور الأندرينا
 ٢ - مشعشعة كسأن الحص فيهـــا إذا ما الماءخالطها سخينسا
 ٣ - مشعشعة كسأن الحص فيهـــا إذا ما ذاقها حتى يلينسا
 ٣ - تجور بذي الدبانة عـن هـواه إذا ما ذاقها حتى يلينسا
 ٣ - تحرى اللحز الشحيح إذا أمرت عايــه لماله فيها مهينا
 ٥ - كان الشهـب في الآذان منها إذا قـرعوا بحافتها الجبينا
 ٢ - صبنت الكماً منا أم عمرو وكان الكام مجراها اليمينسا

118

أضلًته فرجعت الحنينها لهـــا مــن تسعــة الاجنينا وأنظرنا نخبرك اليقينا ونصدرهمن حممرا قمد روينا عليك ويخسرج الداء الدفينسا عصينا المَلْك فيها أن ندينا بتاج الملك يحمى المحجرينا مقلَّــــــــة أعنتهــــا صُفونـــا وشداً بنا قتادة من يلينسما إلى الشاهات تنفسي الموعدينا ونحمسل عنهسم ماحَمَّلونــــا نطساءن دونه حتسى يبينسا على الأحفساض تمنع من يلينسا ونحمل عنهم ما حملمونا ونضرب بالسيوف إذا غشينا ذوابـــل أو ببيض يعتلينا ونُخلِيها الرقاب فيَخْتلينا وسوقسا بالأماعسز يرتمينسا ولا يسدرون مساذا يُتَقَسِّونا

۲۹ \_ فمسا وَجدت كوجدى أُمُّ سَقـب ٢٧ \_ ولا شمطاء لـم يتـرك شقاها ٢٨ \_ أبسا هند فالا تعجل علينسا ۲۹ ـ بأنـا نـورد الرايـات بيضـا ٣٠ \_ وان الضغن بعــد الضغن يفشــو ۳۱ ـ وأيسام لنسسا غُــر طــوال ۳۲ ـ وسید معشر قبـــد توّجـــدوه ٣٣ ـ تركنسا الخيسل عاكفة عليه ٣٤ ــ وقــد هــرّت كلابُ الحــيّ منـــا ٣٦ - نُعْسَمُ اناسنا ونعفُ عنهـــــم ٣٧ \_ ورثنا المجــد قد علمت معــــــد ٣٨ - ونحمن إذا عمماد الحرب خمرّت ٣٩ \_ تدافع عنهم الأعداء قدما ٤٠ ـ نظماعن مما تراخى الناس عنا ٤١ - بسمر من قنا الخطِّي لــــدْن ٤٢ ـــ نشـــق بها رؤس القـــوم شقـــــا ۲ \_ تخال جماجم الأبطال منهم ٤٤ ـ نجـلًّ رؤسهـم في غير وُتُــر

بصاحبك الذى لاتصبحينا وأخرى فى دمشق وقساصرينما من الفتيان خلبت به جنونها تغالوها وقالوا قسدروينها مقسدَّرة لنسا ومقسدَّرينــــا وبعسد غسد بمسالا تعلمينسا نخبرك اليقيمن وتخبرينمما أقسر به مسواليسك العيونا لوشك البين أم خُنت الأمينـــا وإخسوتهسا وهسم لى ظالمدنا وقلد أمنت عيون الكاشحينيا تربَّعـت الأجـازع والمتونـــا حصانا عن أكف اللامسينا باتمام أنساسا ممسلجنس روادفهمسا تنسوء بمسا يلينسا وكشحا قــد جُننت به جنونا بُرُنُّ خَشَاش حَليهمــا رنينـــا رأيت حمولها أصلا حدينسا كأسياف بايدى مصلتينا

٧ \_ وما شرَّ الثلاثــة أمَّ عمـــرو ٨ - وكأس قــــ شربــــــ ببعلبــــك ٩ - إذا صَمدت حُمَيًاهـ أرببـ ١٠ – فمسا برحت مجال الشُّرب حتمين ١١ – وإنا سوف تسدركنسا المنسايسسا ١٢ – وإنَّ غـــداوان اليــوم رهـــــن ۱۳ – قفسی قبل التفسرتی یا ظعینسا ١٤ – بيوم كسريهة ضسربا وطعنبا ۱۰ – قفسی نسألك همل أحدثت صَرْمًا ١٦ - أفى ليسلى يعماتينسى أبوهما ١٧ - تريك إذا دخاـت على خــلاء ۱۸ - ذراعت عيط أدماء بكر. ١٩ – وثــديا مثــل حق العاج رخصا ٢٠ – وتحسرا مثسل ضموء البدروافي ۲۱ – ومُننى لدنسة طالبت ولانست ٢٢ - ومأكم-ة يضيحق الباب عنها ٢٣ - وسالفتي رُخيمام أو بلنط. ٢٤ – تذكرت الصبًا واشتقـت لمــا ٢٥ – وأعرضت الممساعةُ والشَّمَخَّت

٢٤ - ورثست مُهلُهسان والخير منسه روهيسرا نعسم ذخر اللاخرينا ٦٥ \_ وحَتَّــابا وكُلثـــومـــا جميعنـــا ٢٠ بهم نلنـــا تُـــراث الأكرمينا ٦٦ ـــ وذا البُسرة السذي حسائست عنه من بسه نُحمي ونجمسي المحجرينا ١٧ - ومنَّسا قبليةُ الساعدي كليب من فسائ الجب الأقدولينا ٦٨ - متسى نعقه قهرينتنا بحبسل متجهد الحبل أو تقص القرينا ٧٠ \_ ونحسن غسداة أوقسد في خزاري . رفسدنا، فسوق رفسد الرافدينا ٧١ – ونحسن الحابسون ذي أراط : نُسفُ الجلَّة الخُسور الدرينا ٧٢ \_ فكنسا الأيمنيسن إذا التقينسان وكسان الأيسرون بتى أبينسا ٧٣ \_ فصنالوا صَبولة فيمنن يليهم وصَلنا صرولة فيهن يلينا ٧٤ - ف-آبوا بالنيهاب وبالسبسايا وأبنسا بالمسبوك مضفسدينا ٧٥ ــــ إليكـــم يا بنى بكــــر إليكم المَّــا تعلمــوا منا اليقينــا ٧٦ \_ ألمـــا تعلمهـوا منسا ومنكــم كتابـــب يُطْعَنُــنَّ ويرتمينها ٧٧ \_ فقرود الخيسل داميسة كلاها إلى الأعسدام لاحقسة بطونا ٧٨ - علينسا البيض واليكسب اليماني ، وأسبهاف ، يقمض وينحنينا ٨٠ ـ إذا وضعبت على الأبطال يوما م رأيت لهما جلود القسوم جُونا ٨١ - كأن متونهمن متسون غُسان مع تصفقها الريساج إذا جسرينا ٨٢ - وتحملنسا غساداة المروع جُردُ مَرْ عرفسن النا) انقساند وافتُلينا

٤٥ ـ كأنَّ شيابنا منسا ومنهـــــم خضبن بارجوان أو طُلينسا ٤٦ – كسأن سيوفنا فينا وفيهم. مخساريق بسأيسدى لاعبينا ٤٧ – إذا ماعـتى بالإسنــاف حـتى من الهسول المشبَّه أن يكونا ٤٨ - نصبنا مثل رفسوة ذات حسب محسافظة وكنسا السابقينا ٤٩ - بفتيسان يسرون القتسل مجمدا وشيب في الحصروب مجرَّبينا · ٩ - يُدَهْــدُون الروس كما تُدَهْدي حميزاورة بأبطحها الكمرينا ٥١ - حُسديًّا الناس كلهسم جميعا مقارعة بنيهم عن بنينا ٥٢ - فامَّتا يوم خشيتنت عليهم فنصبح خيلنا عصبا ثبينيا ٥٣ \_ وأميا يــوم لا نخشى عليهــم فنُمْعُـــن غــارة متلبينيا ٥٤ – بسرأس مسن بني جُشم بن بكر نسدق به السهمولة والخزونما ٥٥ – بأى مشيئة عمروَ بن هنسد نكسون لقيلكم فيهما قطينسا ٥٦ – بأَى مشيئية عمسرو بن هند تسرى أنسا نكسون الأرذلينا ٥٧ ـ بأى مشيئسة عمرو بن هند تطيع بنبسا الوشاة وتزدرينسا متى كنسا لأمتك مُقْتوينسا ۸۹ – تهسسدگذنا وتُوعسدنسا رویسدا ٥٩ – وإن قناننا با عمرو أعيت عملى الاعداء قبلك أن تلينسم · - إذا عض الثقساف بها اشمأزت وولتسبه عشيوزنسة زبسونسا ٦١ - عشوزنية إذا غُميزت أرنَّت تشبج قفسا المثقف والجبينا ٢٢ - فهمل حُدَثت عن جشم بن بكر بن ينقض في خطيموب الأولينيما ٣- ﴿ وَرَثْنُهُ مَجْدٍ عَلَقُمَةً بِنَ سَيْفَ ﴾ أَبْسَاحٍ لِنِسَاءِ حَصُونُ اللَّجَدِدِيْنَا

1\9

**31**A

كما اضطربت متون الشار بينا ١٠٢- إذا مارُحْسن مشين الهُسوَينسا بعممولتنا إذا لممتمنعمونمسا ١٠٣ يَقْتُن جبادنا ويقلسن لستسم بخيمر بعمدهمن ولاحيينا ۱۰۶ إذا لـم نخبهـن فــــلا بقينا تُسرَى منسه السواعد كالقُلينا ١٠٥ ــوما منسع الظعساننَ مثلُ ضــرب أبينا أن نُقرر الخسف فينا ٢٠٢- إذا ما الملك سام النساس خسفًا فنجهسل فسوق جهل الجاهلينا ١٠٧\_ ألا لا يجهلون أحسد علينسا ونضـرب بالمَواسى من يلينـــا ۱۰۸ \_ ونعملُو حيث لا يُعدى علينما تضعضعنسا وأناقسد فنينسا ١٠٩ \_ ألا لا يحسب الأُعــــداء أنا قسد انخلوا مخافتنا قرينا ۱۱۰ ـ ترانسا بارزیسن وکسل حسیّ ولسدئنا الناس طُسرا أجمعينسا ١١١- كــانسا والسبـوف مُسلَّــلات كسذاك البحسر نملؤه سفينا ١١٢\_ ملأنا البر حتى ضاق عنا تخبر المه الجبابر ساجمدينا ١١٣- إذا بلغ الفطام لنا رضيع ونبطش حين نبطش قسادرينا ١١٤- لنسا الدنيا ومن أضحسي عليهما ونسادوا يالكنسدة أجمعينسا ١١٥ تنادَى المُصْعبان وآل بكسسر وان نُغْلَب فغير مغلَّبينك ١٦٦ فسان تغلب فغسلاًبسون قسدما

تمتاز معلقة عمرو بأنها الوحيدة بين المعلقات التي تبدأ بلحظة النشوة ، و ف [الزمن الحاضر، وبالخمرة . ويبدأ زمن السرد فها بفعل الأمر « ألا هبي » ويستمر حتى نهاية النص . أما زمن الفعل فإنه يبدأ بالحظة الحاضرة (AI) بالحث على تقديم الحمرة ثم وصف شعشعتها وأثرها على الشاوبين ( الأبيات ١ – ٥ ) لكن كأمثال الرصائع فسد بلينسا ونورثهما إذا متنسا بنينسا إذا قبسب بأبطحهما بنينها وأنا العسارمون إذا تحصينسسا وأنا المهلكرون إذا أتينسما وأنسا النازلسون بحيث شينا وأنسا الآخسذون لمسا هوينا وأنسا الضاربون إذا ابتلينسا يخساف النازلسون بسه المنونا ويشرب غيرُنا كسدَرا وطينا ودُعْميًا فكيف وحسدتمونسا فعَّجلنا القِـرى أن تشتمونا فُبيل الصبح مِرْداة طحونسا يكونوا فى اللقساء لها طحينسا ولهسوتهسا قُضاعة أجمعينسا نحساذر أن تفسارق أو تهونسًا خلطّــن بميســم حسبا ودينا إذا لأأسوا فسوارس معلمينسا وأشرى فى الحسديد مقسرَّنينا

۸۴ ـ وردن دوارعــا وخــرجن شُعثــا ۸۴ – ورثنساهسن عسن آبا صميدق ٨٥ – وقــد علــم القبائل غير فخـــر ٨٦ - بـــأنا العــاصمون إذا أطعنـــــا ٨٧ – وأنسا المنعمسون إذا قسسدرنا ٨٨ – وأنا الحاكمــون بمــــا أردنـــا ٨٩ – وأنسا التاركسون لمسا سمخطنا ٩٠ – وأنسا الطالبسون إذا نقمنسا ٩١ – وأنسا النسازلسون بكسل ثغسر ٩٢ – ونشرب إن وردنسا المساء صفسوا ٩٣ - ألا سائِلْ بني الطَّسَاح عنسا ٩٤ - نزلتيم منسزل الاضياف منسا ٩٥ - قسرينساكسم فعجلنسا قراكسم ۹۲ – متى ننقسل إلى قسوم رحسانا ۹۷ – یکسون ثِقسالها شرقی نجسد ۹۸ – عسلی آثسارنا بیض حسبان ۹۹ – ظعسانین من بنی جُشم بن بکر ۱۰۰ أخذن على فسوارسهسن عهسدا ١٠١- لتشتلب أبسدانسا وبينضم

#### .98.

الهيت السادس يشهد تراجع زمن الفعل إلى الماضى (A2) فى الإشارة إلى صرف ام عمرو ( بن هند) الكأس عن الشاعر ، ليعود مباشرة إلى لحظة (A1) فى البيت السابع . ثم يتر اجع للزمن فى البيت الثامن من جديد إلى لحظة ماضية مبهمة الكنها سابقة على (A2) و يمكن أن تسمى (A5) وهى تشغل ثلاثة أبيات الكنها سابقة على (A1) و يمكن أن تسمى (A5) وهى تشغل ثلاثة أبيات و يعود زمن الفعل إلى اللحظة الحاضرة (A1) فى البيتين ( 11 ، 17) اللذان يقر ران المصبر الانسانى : الموت ، و يشير ان من موقف اللحظة الحاضرة إلى المستقبل (A) (A+) إشارة سريعة .

فى البيت الثالث عشر ، يعود فعل الأمر ، لكن المخاطب الآن مختلف : (الطّعين) ، ويتبلورزمن الفعل فى اللحظة الحاضرة (Al) . ومضمون هذه الحركة كلها مغاير لمضمون الحركة الأولى . ومن هنافإنزمن الفعل [ الحاضر فى اللحظة (Al) ] يضم مكونين متغايرين تماماً : الأول يمكن منطقياً أن يتم فعلا فى اللحظة الحاضرة على مستوى التجربة ، أما الثانى فإن من المحال أن يتم فى هذه اللحظة على مستوى التجربة . ولا يمكن حل هذا التعارض فى محتوى اللحظة اللحظة على مستوى التجربة . ولا يمكن حل هذا التعارض فى محتوى اللحظة ويشجع هذا التصور أن الفعل فى الحركة الحديلة التى يتوجه فيها الشاعر بالحظاب المحاضرة إلا باعتبار زمن الفعل فى الحركة الحديلة التى يتوجه فيها الشاعر بالحظاب ويشجع هذا التصور أن الظعين تخاطب بالإشارة إلى لا يوم كرمة أقربه مواليك ويشجع هذا التصور أن الظعين تخاطب بالإشارة إلى يوم كرمة أقربه مواليك مرماً أم خنت الأمينا » وهو ماض أيضاً . كما يساعد على قبول هذا المتصور بروز التصريع فى البيت « قنى قبل التفرق يا ظعينا » .

والتصريع مؤشر لغوى على بداية النص عادة وهو يشعر هنا بالانتقال من حركة إلى حركة وسيؤ دى هذه الوظيفة فى موضع لاحق فى القصيدة حين يبدأ الشاعر تخاطبة عمرو بن هند بعد اكتمال حركه المرأة والرحاة والأسى انشخصي :

٢ أبا هنه فه لا تعجل علينها وأنظرنا نخرك البقينها »
 ٢ أبا هنه فه لا تعجل علينها وأنظرنا نخرك البقينه »
 ٢ في قبل المتفرق .»
 ٢ مضمون بدايه الحركة التي تنوجه بالحطاب إلى عمر و بن هند (أبا هند فلا تعجل)

حيث يبر زالتصريع ، مضمون واحد تقريباً : « نخبرك اليقينا و تخبرينا – و أنظر نا نخبرك اليقينا » :

عد البيت (١٥) تعود اللحظه الحاضرة (Al) لتمثل زمن الفعل ، لكنها بن جديد تشتر إلى مضمون يستبعد أن يكون قابلا للتحقق في اللحظه الحاضرة (A1) التي يتم فيها نشكل الحركة الأولى « ألا هي » . ورغم أن البيت (١٦) مقتاح حركه جديدة هي الوصف الحسدي للمرأة وأنه يتم في للحظ الجاضرة (A1) ، فإن زمن الفعل فيه و في الحركة كلَّهَا لا تِمثل تناميًّا لزَّ من ألفعل في أي من الوحدات التي تذكر فيها المرأة في النص ، مما بشي بأن هذه الحركة تخيلية صرف تحتل هذا الموقع من النص لتؤدى وظيفة محددة قابلة للاكتشاف ( لكننى ان أناقشها الآن ) ، ولا يستمر زمن الفعل في اللحظة الحاضرة (AI) حَبَّ تكتمل صورة المرأة، ل ينكسرمتر اجعاً إلى لحظة ماضية (A6) مهمة العلاقة باللحظات الماضية السابقة والتالية في النص . واللحظة الحديدة تشهد انفصاماً بنن زمن السرد وزمن الفعل ، من جهة ، وتغيراً في الفعل المسيطر على الزمن السرد نفسة من جهة أخرى ، إذ لا شك أن زمن السرد يفترض الفعل « أتذكر الآن » ، لكن ما بحدث فعلا هو « تذكرت الصبا » في لخطة ماضية مهمة ، وتشير هذه اللحظة إلى فعل يتم في موقف فراق ، والحمول تحدي وتندفع عبر المكان المشمخر كالسيف القاطع ، ثم ترصد أسى المتحدث ﴿ الشَّاعر ﴾ العميق الذي يقارنه النص بأسى فاقة فقدت البنها أولا ثم بأسى أمرأة فقدت تمانية من بديها ولم يبق لها إلا جنين وعند هذه اللحظة يعود زمن الفعل إلى اللحظة الحاضرة (A1) الأساسية تى الخطاب الموجه إلى عمر و إين هنهي. ويه يه بالما الموجه المعار المراجع المحاج المحاج

هكذا يبدو زمن النص متداخلا متشابكاً : ينكسر بانجاه لحظات ماضية ميهمة ولا تتعاقب فيا بينها بصورة واضحة ، ويعود إلى اللحظة لحاضرة لينشق عنها من جديد ويشير إلى المستقبل في صيغة واحدة فقطهي إشارة إلى الصبر المحتوم: المؤت ، ولا شك أن لهذا المضمون الباهر للإشارة المستقبلية الوحيدة في النص

دوراً جدرياً في عملية تشكل النص (الذي سيمتلئ بصور الموت والقتل بعد هذه الحركة ) فهو إلى حد بعبد إشارة تكهن بآلصبر الإنساني في النص نفسه لافي الزمن التاريخي فقط وتغذى هذا التكون بالمصبر صورة الصبا التي يتذكرها الشاعر في هذا السياق العجيب : الحمال الحسدي الذي يجن به جنوناً ، كأنما استثار هذا الجمال بكل امتلائه وحيويته ويجنسيته الباهرة حس آباوت الكامن في النص كله والملك تأتى صورة الصبا مشحونة بالموت أولا في مشهد الحمول التي محدى بها فتخرق اليمامة بارزة مهذه الصورة التي تقطر برؤيا الموت والزمن المهدد المغتال : صورة السيوف المصلتة على وشك أن تنقض بضرباتها الباترة، ثم في حس الأسى العميق الذي يعتمل في نفس المتحدث (الشاعر) والذي يقارن بصورتين فاجعتهن للموت : الأولى صورة الناقة التي فقدت ولدها فانطلقت تملأ الفضاء تحنينها دون جدوى ( نذير الموت الذى يشكل استمراراً لنذير الموت الكامن في صورة السيوف) والثانيةصورة أكثر مأساوية هي صورة المرأة التي بلغ منها الشيب وأنجبت تسعة من الأبناء لكن الموت قصفهم ولم يبق لها إلاجنيناً . و هذه الطريقة نرى تطور صورة الموت في النص من كونه في البيتين (١١ ، ١٢ ) مصير ٱلافرار ·نه لكنه مصبر كامن في المستقبل (ستدركنا المناياً) ، إلى كونه كامناً فيزيائياً ى صورة السيوف المصلتة لكنه غير متجسد عد، ثم إلى كونه احمَّالا فيز ياثيا فى صورة الأم التي فقدت المولد (قَد بِكُون مات وقد لا بِكُون) ثم أخيراً إلى كونه متحققاً في صورة غامرة المأساوية ( أم فقدت ٨ من أبنائها التسعة ) . ونرى في تطور صورة الموت هذه ، وانتشار حس الموت عبر للنص حتى الآن بؤرة النص النصويرية للتي ستبدأ بالفيض والتدفق دماً وموتاً وقتلا وتقطيعاً على صعبد فعلى ابتداء من الحركة المتالية أو من البيت التالى مباشرة :

« أبا هنــد فــلا تعجل علينــا وأنظــرنا نخــيرك اليقينــا بأنا نورد الرايــات بيضــا ونصــدرهن حمــرا قد روينا

وضمن هذا السياق تأتى وحدة الوصف الحسدى الحذسى للمرأة لتبرز حس الموت وتعمقه عن طريق التضاد : فهى تجسيد أسمى لفيض الحياة وثر أنها الحسى وانشحانها بالمتعة والنشوة ، وحين تأتى بين طرفى صورة الموت (الأبيات ١١ ٦٢٤

١٢ - و ٢٤ - ٢٧ ) فإنها تصعد مأساوية صورة الموت وتجعلها باهرة وحادة إلى درجة أكبر بكثير مما كانت تكون عليه لو أبرزت بصورة تقريرية خالية من آلبة للتضاد التي تكون النص كما هو الآن .

ما أن يعود النص إلى اللحظة الحاضرة في مخاطبة « أبي هنـــد » وإخباره باليقين وتهديده صراحة :

«بأنـــا نورد الرايـــات بيضا ونصــدرهن حمراً قد روينا «بأنــا نورد الرايــات بيضا ونصــدرهن حمراً قد روينا وأن الضغن بعــد الضغن يفشو عليك ونخرج الــداء الدفينا »

حتى يعود من جديد إلى اقدعاع أخبار الماضى فى زمن مهم العسلاقة بالأزمنة الماضية جميعاً ، اكد نحدم غرض تفديم « الموازاة التمثيلية » للتى تزيد التهديد حدة إذ تشعر إلى تدمير الشاعر وقومه لملك آخر كان متوجاً وإلى تدميرهم لأعداء آخرين . لكن زمن الفعل سرعان ما يعود من جديد إلى اللحظة الحاضرة فى الهيت (٣٦ ) ليصور القدرة الهائلة على الفتك وإراقة الدماء التى يتمتع مها الشاعر وقومه. وهكذا يستوفى للنص صورة الفروسية المفترسة فى ماضى القوم وحاضرهم ويستمر ليصورها فى وضع الاحتمال بصيغة الشرط : « إذا ما عى والأسناف حى . . » ، « نصبنا متل رهوة ذات حد » ونحلق حس الاستمر ارية فى قوة القيبلة الذى كان قد تشكل فى الرباط بين الماضى و الماضي « ورثنا . . » بإلى يقوم القيرة الفتيان الآن :

ووفتيان يرون القتــل مجــداً وشيب فى الحــروب مجربينــا » وسيهلغ هذا الرصد للاستمر ارية ذروته فى مهاية النص فى الهيت « إذا بلغ الفطام لنا رضيع تخر لــه الجبابر ساجدينا »

هكذا نخلق النص حساً طاغياً بالاستمر ارية والثبات ، فى وجه قوى التغير والتحدى ويعود إلى مواجهة عمر وين هند بالا باء والهوة اللذين تأسسا حتى الآن و بالتهديد من جديد بقدرتهم الهائلة على البطثر والفتك متمثلين الآن فى صورة « قناتهم » الصلبة التى لا تذين لعدو . ومن زمن الفعل فى اللحظة الحاضرة يعود النص عند هذه النقطة إلى ماض آخر

الرؤى المقنمة \_ ٦٢٥

« فهل حدثت عن جشم بن بكر ينقض فى خطوب الأولينا »
وإلى تعداد مير أشهم العظيم ، ايعود بعدها ثانية إلى اللحظة الحاضرة :
« مى نعقد قدرينتنا بجبل تجد الحبل أو تقص القدرينا »

فى بيتين فقط لينسرب من جديد إلى ماض آخر مبهم العسلاقة باللحظات الماضية السابقة :

ويلتبس الماضی بالحاضر هنا بعد أن كانت الحركة بينهما قد استمرت دون انقطاع و بسرعة لمحيـــة :

« ونحن غداة أو قد فى خزازى رفدنا فوق رفسد للرافسدينا » حيث تتمثل لحظة ماضية ، ثم ؛

« ونحن الحابسون بذى أراط نسف لحسلة الخسور الدرينسا فكنسا الأيمنين إذا التقينسا وكان الأيسسرون بنى أبينسا فصالوا صسولة فيمن يليهسم وصسلنا صسولة فيما يلينسا فسآبوا بالنهاب وبالسسبايا وأينسا بالمسلوك مصفدينسا »

حيث تتمثل لحظة حاضرة فى « ونحن الحابسون » لكنها ملتهسة بالماضى الذي يتملوها . وتجسد حركة الزمن اللافتة هذه ، على صعيد الفعل ، علاقة الاستمر اوية المطلقة بين الحاضر والماضى والوشائج العميقة بينهما يحيث أنهما فى النهاية يلتبسان ويتطابقان ويتوحدان . وتلك بالضبط هى رؤيا القصيدة العميقة : إنها رؤيا : الاستمر ارية التاريخية للقبيلة ، رؤيا التجلر التاريخي فى عراقة الماضى وانصهار الحاضر فيه تماماً ، بل وانصهار بدايات المستقبل فيه أيضاً . فالنحن الحاضرة لا هوية منفصلة لها ، بل وانصهار بدايات المستقبل فيه أيضاً . فالنحن الحاضرة لا هوية منفصلة لها ، بل وانصهار والمنوية ماضوية – حاضرة : ماضية فى حضورها وحاضرة فى ماضها . ويتجسد هذا التوحد أروع تجسيد فى استمر ارالنص فى الحركة الحاضر (حاضر القبيلة وفتكها وبطشها أيضاً ) في رائس من الحاضرة الحاضر (حاضر القبيلة وفتكها وبطشها أيضاً ) في رائس من الحاضرة منفصلة فيزيائياً ثم فى وصول هذه الحركة إلى وضع النحن – الحاضر والنحن

الماضى وضعاً جديداً يتجاوز وضعهماسابقاً فى شرائح متنالية شاقولياً بالشكل النسالى :

و کن الآن . . . . .

A

وقد كنا = وقد كانت القبيراة »

ليضعهما فى وضع فيزيائى جديد محتل فيه كل منهما نصف الصفحة (أو الفضاء) متنابلا أفنياً مع الآخر ، ويكون فعل الأول (نحن) وفعل للثانى (نحن أيضاً) واحداً تماماً . ويتجسد هذا فى الانقسام التالى :

« فكنا الأيمنيين إذا التقينا وكان الأيسرون بنى أبينيا

فصالوا صولة فيمن يليهسم وصلنا صولة فيمن يلينسا

ف\_آبوا بالنهــاب وبالســبايا وأبنــا بالملوك مصــفدينا »

ومن الباهر فعــلا أن نحن وهم (= بنوابينا) تشغلان الصفحة في البيت الأول بالضبط كما يقول البيت دلاليا ، فكنا الأثمنين = نحن على عين الصفحة وكان الأيسرون = هم على يسار الصفحة . بيد أن هذا الأنقسام الذى يبدو وكأنه يلغى التوحد بين النحن والهم سرعان ما يلغى فى البيتين التاليين ، فيحتلون «هم » عمين الصفحة (صدر البيتين) ونحتل تحن يسار الصفحا (عجز البيتين) :

« فصالوا صحولة . . . . وصالنا صولة . . . . فرابنا بالمراب وبالسربايا وأبنا بالمراك مصفدينا وهكذا يكتمل توحد القبيسلة ، حى حين تنقم إلى نتن وهم ، كا يكتمل توحدها على صعيد الفعل واللغة ، فقد استخدم الفعل نفسه لوصف أعمال كلا الطرفين : « فصالوا صولة . . وصلنا صولة . . فآبو . . وأبنا » كما استخدم رمز النصر نفسه : " فرآبو ا بالسبايا . . وأبنا بالملوك مصفدينا « مع تحوير بسيط يتخذ شكل التخصيص في حالة « النحن » ينسجم مع سياق النص ومع وظيفة

استخدام التاريخ ، وهي تهديد« الملك » عمر وبن هند الذي «ينذر » بصورة « عــدنا بالمــلوك مصفدينـــا »

ويبدأ النص بعد هذا التوحد المطلق فى للزمن بين الماضى والحاضر بتعميق صـــلابة حاضر للقوة والمنعة فيزيائياً أولا :

« علينا البيض واليلب اليمانى وأسياف يقمن وينحنينها ) علينها كل سهابغةدلاص ترى فوق النطاق لها غضونا »

ثم على صعيد القيم فى أبيات يعيد كل منها صورة السابق له لتخلق فى مجموعها صورة مطلقة للثبات عن طريق النكر او، كأن اللغة نفسها بمفر دائها وتركيمها تتحول إلى بنية ثابتة صلدة لا تتغبر . ووراء هذا الوجود الصلب المنيع الثابت تأتى صور نساء القبيلة المحميات الأواتى لاينالهن نائل . ويظل زمن الفعل الآن وحتى نهاية النص هو هذا الزمن الحاضر الصلب المهاسك ولا يعود النص إلى استخدام استعادة الماضى إطلاقاً ، مخالفاً بذلك الطابع الحوهرى للقسم الأول منه . وتحتل القبيلة الآن بزمنها الموحد ، كما محتل النص بالتوحد بين زمن السرد وزمن الفعل فيه ، الفضاء كله : فضاء العالم و فضاء النص :

« ملأنا البر حتى ضاق عنا كذاك البحــــر نمــــــلأه سفينا إذا بلغ للفطام لنا وضـــيعٌ تخــر لـــه الحبابر ســـاجدينـــا »

بهذا الاستخدام الغنى لفعل « الملء »بصيغته : الماضى والحاضر ، وبالإشارة المتضمنة إلى المستقبل فى صورة الغلام ، فهم لا مملأون فضاء المكان فقط بل ملأون فضاء الزمن ، ويصبح طبيعياً أن يأتى البيت :

« لنا الدنيا ومن أضمحی عليهـا ونبطش حين نبطش قادرينا » ا بالسيطرة الكلية ، ويأتى التوحد للبشرى (٩) :

د تنادى المصعبان وآل بكر ونادوا يا لكندة أجمعينا »
و يعود التأكيد على استمر ارية التاريخ :
« فإن نغلب فغللا بون قلماً »

ويكتمل النص ، وزمن النص ، وبنية النص فى لحظة توحد واستمر ارية نـــادرة .

> بشامة بن الغدير ( المفضليات ، ١٢٢) ١ ـــ لِمن الدِّيسارُ عَفسون بالجَزْع ۲ \_ درست وقد بَقيبت على حجج ٣ \_ إلاً بقايا خيمية دَرست ٤ - فوَقَفْتُ في دار الْجَميع وقد ہ \_ كُعُروض فَيَّسَاض على فَلَسِج ٣ \_ فَوَقفت فيهما كَـى أُسائلها ٧ \_ أَنْضِـى الرِّكـاب على مكارههـا ٨ - بزفيف نقَنقـة مُصلمـة ٩ ـــ وبَقــــاء مَطْـــــرُور نخيَــرُهُ ١٠ - ويسدَى أَصَسمَ مُبسادِر نهسلا ١١ - مِنْ جِـمٌ بِثُـر كَـان فُرْصَتُـهُ ١٢ - فـــــ قام هـــونداـــةَ الرَّشــــاء وإنْ ١٣ - أَبْلُـغ بني سهم لليُّك فهل ١٤ - أم همل تسرَون اليوم من أحمد ١٥ - فليسن ظفرتم بالخصام لمو ١٢ \_ وباأتُسم للنساس مُسْتَها ١٧ - لتُلاَوَمُ على المَواطِ أَنْ

باللَّوْم بين بحار فالشُّرع بَعْسدَ الأَنيسِ عَفونَها مُسبَع دارت قواعِدُها على الربغ جسالتْ شُؤون الرَّأس بالدَّمـع تجْري جَدَاولُهُ على الزَّرْع غـوْج اللَّبـان كمطْرق النبْـع بزفيف بين المشى والوضع قَرْعَـاءَ بِينْ نَقَانِقَ قَـرْع صنعٌ لطُول السَّنِّ والوَقْـــع ِ قلقيت مَحالتُه من النَّسزع منها صبيحة ليلة الربع تُخْطِي بِدَاهُ بَمَدُ بِالضَّبْع فيكُمْ مِن الحَدثان مِنْ بــــدُع حصلتْ حصاةُ أخ لـــه يُرْعي لَاكُمْ فكان كَشَحمة القَلْع وقعماتُم لِلريح في رجمع لاتخْلِطُوا الإعْطاءَ بالمنْسع» 779

هكذا بكون الالتباس السمة الأساسية لزمن النص بأكمله : فهو حركة احمَّالات في بعده ، الماضي وفي بعده المستقبل . ولا شك أن لهذا الالتباس وظيفة عميقة ضمن بنية النص الكلية . فالنص ، في رؤياهالم اثية ، دعوة إلى (خلط الإعطاء بالمنع » ، إلى موقف ثنائي غير حاسم أو متطرف قطعي بأي الاتجاهين . وينسرب هذا الموقف المتردد بين طرفين إلى صورة القصيدة الأساسية : مستقى الماء الذي يوصف بأنه « قلق محالته من النزع » ، ثم بأنه « إن تخطىء يداه بمد بالضبع » ، كما ينسرب إلى التساؤلات في الببتين (١٣، ١٤) . وعلى مستوى أشمل ، ينسرب التناوس أيضاً إلى التساؤل الأساسي « لمن الديار » ، وإلى فاعلية الزمن في الديار التي بقيت لسبع حجج بعد رحيل الأنيس ثم درست لكن بقاياً خيمة منها ما تزال قائمة وهي خيمة « دارت قواعدها على الربع » بما في ذلك من التباس كنت قد أشرت إليه . لكن الالتباس يتمثل أيضاً في الصورة الباهرة لشؤون الرأس التي جالت بالدمع ، ذلك أن ما يسبُّب جولان الدمع هو سياق الجفاف والعفاء والاندثار ، لكن جولان الدمع يبرز الآن في صورة هي النقيض النقيض المطلق للجفاف وهي صورة النهر الكبير اللي تجرى جداوله على الزرع . وعلى صعيد أكثر تحديداً ، تنعكس الرؤيا العميَّة في تعبيرات جزئية مثل « بزفيف بين المشى والوضع » ، كما تنعكس في التباس كلمة « زفيف » التي تطلق في البيت (٨) على حركة الناقة وفي البيت (٩) على حركة النعامة .و تمكن تتبع هذه الانعكاسات للرؤيا العميقة في أبعاد مختلفة للنص، لكنني سأكتبى بهذه الإشارات للسريعة لأن غرضي ليس دراسة مذه النقطة بالتحديد بل اكتناه زمن النص والإشارة إلى العلاقة بينه وبين البنية العميقة على مستويات دلالية وتصورية .

١١ - زمن النص : قصيدة الصعد اكة

يتجلى التضاد بين نص (ب م ش) و نص الصعلكة على مستويات عديدة ، لكن بين أغنى تجلياته دلالة تجلية على مستوى زمن النص ، ومن أجل إبر از هذا التضــاد سأناقش نصيزمن شعر الصعاليك : الأول لعــروة والثانى لتأبط شراً .

عروة بن الورد ( ٥ رجال وأشباه رجال ٢ – الديوان ، ص ٢٢ ) .

يبدأ زمن السرد بالسؤال « لمن الديار » مشيراً إلى عفاء الديار في زمن سابق ، فى البيت الأول ومتابعاً تنمية صورة العفاء في البِّيتين التاليين . أما زمن الفعل فإنه يبدأ في اللحظة نفسها لكنه ينكسر بعد برهة فقط إذ يأتي الفعل « عفون » (١٠) مشكلا بهذه الحركة زمنين : اللحظة الحاضرة (A1) ولحظة ماضية A7) تتضح من البيت الثانى الَّذى يشير إلى أن الديار بقيت سبع حجج بعد أن عفاها الأنيس ثم درست ، وهكذا تتشكل ثلاث لحظات ماضية : (A8) حين رحل الأنيس ، و (A7) نهاية بقاء الديار و (A6) لحظة اندراسها ، وفي اللحظة (A6) يظل من الديار بقايا خيمة فقط « دارت قواعدها على الربع » . والحملة ملتبسة : هل تنتمي دارت . إلى لحظة بقاء الديار (A7) أو عمرنها (A9) أو أو اندثارها (A6) ؟ وحين يأتى البيت الرابع بالفعل « فوقفت في دار الحميع » فإن الالتباس يزداد . متى تم الوقوف ؟ في اللحظة (A6) أم في لحظة تألية لهما (A5) ، ويزداد الالتباس بعد صور الدمع – النهر في البيت الحامس ، إذ يعود البيت السادس ليذكر الوقوف لكنه وقوف بالفرس الآن ( أم بالناقة ؟ ) ومساءلة ، وتنتمى وحدة الأطلال هنا ، بكل ما فيها من تداخل زمنى ، ليبدأ البيت السابع بفعل في الزمن الحاضر « أنضى الركاب » مما يزيد درجة الالتهاس الزمني . ذلك أن الزمن الحاضر (Al) هو زمن « لمن الديار » . فهل يمكن أن تنتمي « أنضي المركاب » إلى زمن التساؤل « لمن الديار » أم أن انفعل المضارع الآن يمثل انقطاعاً زمنياً حاداً وتعبيراً عن الماضي بالمضارع ، أي أن ﴿ أَنضى ﴾ تمثل لحظة زمنية سابقة على « لمن الديار » وقالية للوقوف ، هي ( A3 ) مثلا ؟ وتتألف الأبيات المتالية من صور غنية بالأبعاد الحسية وبشكل خاص صورة مستقى الماء ( الأبيات ١٠ ، ١١ ، ١٢ ) ثم تتوقف القصيدة عند هذه اللحظة عن متابعة وصف عملية انضاء الركاب ، ويبدأ البيت (١٣) . في اللحظة الحاضرة (Al) دون شك ، بفعل الأمر : ﴿ أَبِلْغَ بَنَّى سَهُم ﴾ ، ويلتبس زمن الفعل في الأبيات الثلاثة الأخيرة وكلها التي يمكن أن تعتير إشارة إلى حدث محدد في الماضي ، ويمكن أن تعتير إشارة إلى شرط قد يتحقق وقد لا يتحقق في المستقبل ، ولا يزيل النص الالتباس بل بنتى به .

.75

أَقْلَسى على اللَّومَ يا ابنةَ مُنْسِلِر ذريني ونفسى ، أُمَّ حَسَّان ، إِنَّنِي أحساديسث تبقى والفتى غير خالسد تجماوب أحجار الكناس وتشتكي ذريني أطـوّف في البــــلادٍ لعلني فإِنْ فـــاز سَهْمُ للمَنيَةِ لمْ أَكُـــنْ وإنْ فساز سَهمي كَفَّكُم عن مقاعِد تقولُ لك الويـــلاتُ هل أنت تاركُ ومُستثبتٌ في مالك ، العسام ، إنَّني فجُوع لأهسل الصّسالِحين ، مزلّة أبى الخفض من يغشاك من ذى قرابة ومستهنيئ زيدابسوه فلا أرى لحَا اللهُ صُعلوكَــاً إذا جَنَ ليلْــــهُ يُحُدِّ الغنِي مِن نفسِه كلَّ ليلة ينام عِشساء ثم يصبح طـــاوياً قليسل التماس الزاد إلا لنفسهم يعِينُ نِساء الحَسِي مَسا يَسْتَعِنَّهُ ولكنَّ صُعلُوكاً ، صفيحة وجهه مطيلاً عسلى أعسدائه يزجسونه

788

ونامي وان لم تَشْتَهي النَّومَ فاسهري بها قبل أن لا أملِك البيع مُشتسرى إذا هـــو أمسى هامة فوق صيِّــر إلى كل معروف رأتــه . ومنكــر أخلّيك أو أغتيك عن سوء محضري جزوعاً ، وهل عن ذاك من مُتأخِّر أكمم خَلف أدبار البيسوت ومنظسر مبر ضبوءاً برجُسل تسسارةً وبمنسس أراك على أقتاد صرماء ممذكسو مَخُوفُ رَدَاهًا أَنْ تُصْيِبِكُ فَاحِسَدُر ومين كل سؤداء المعساصم تعتسرى له مدفعاً فاقنى حياءك واصبسرى مضى فى المُشاش آلِفاً كُلَّ مجمزر أصاب قراها من صَــديق ميَشَــــر يَحْت الحَصا عن جَنبه المُتعَقَّس إذا همو أمسى كالعمريش المجمور ويمسى طليحاً كالبَعِير المُحَسَّسر كضوء شهساب القسابس المتنور بساحَتِهم ، زَجْر المَنيسح المُشهَّر

إذا بَعُسدُوا لا يَأْمَنُون اقترابسَهُ ، فَذَلَكَ إِنْ يَلِق المَنيَّةَ يَلقهـا أيهلك معتم وزيد ، ولم أقسم سنفزع بعد اليأس من لا يخافنا يطماعن عنهما أول القوم بالقنا فيومــاً على نجــد وغارات أهلهــا يناقلسن بالشُّمط الكرام أولى القوى يريح علمي اللبل أضياف ماجد

تشوُف أهمل الغمائب المُتَنظَر حَميدا ، وإن يَستَغن يوماً فأَجــدِر على نَكَب يوماً، ولى نفس مُخطـر كواسع في أخرى السُّوام المنفررً وبيض خفاف ، ذات لون مشهَّسر ويوماً بأرض ذات شتٌّ وعسرعر نقاب الحجاز فی السريح المسیَّسر كريم ، ومالى ، سارحاً ، مال مقتر

344

يبدأ زمن السرد مع فعل الأمر « أقلبي » . ولحظة البدء هي أيضًا لحظة زمن؟ آالفعل ، فالشاعر يتوجه بالخطاب في ٱللحظة الحاضرة (Al) إلى ابنة منذر ومضمون خطابه هو الفعل نفسه : « أقلى على اللوم » . ويستمر زمن السرد متصلا فى البيت الثانى ويتوحد به زمن الفعل ، إلا أن الأخبر يشبر إلى زمن آت هو المستقبل (C) : « قبل أن لا أملك البيع » . و في البيت الثالث يستمر زمن السرد كما يستمر زمن الفعل في استشرافه للمستقبل : لحظة بموت الفتى ، وتلقى هذه اللحظة تركيزاً خاصاً تمنح هذا المقطع بأكمله محرقاً مستقبليا متميز آ :

فى للبيت الخامس يتابع زمن السرد حضوره فى النص، بيد أن زمن الفعل يعود إلى اللحظة الحاضرة (Al) لمرهة ثم يتحرك باتجاه المستقبل (Cl) من جديد . و (Cl) قد بكون ، نظرياً ، سابقاً اــ (C) أو لاحقاً لها ، لكنه من حيث إمكانية التحقق لامكن إلا أن يكون قبل أى قبل (C) موت الذات المتكلمة . ويعو د استشراف المستقبل إلى للطغيان في البيتين السادسوالسابع مانحاً القصيدة نكهة مميزة . لكن البيت الثامن يعود إلى اللحظة (AI) ويعود زمن السرد والفعل للتطابق المتماماً . ويستمر هذا التوحد في اللحظة الحاضرة في البيتين التاسع والعاشر اللذين

يمثلان صوت المرأة . وحين ينبئتى صوت الشاعر من جديد ليشغل الأبيات : (١١ – ٢١) ، مشتملا على لوحتى المصعلوك . النبيل والصعلوك الدنىء فإن زمن السرد وزمن الفعل يظلان متوحدين ونابعين من اللحظة الحاضرة (AI) . ثم تختم القصيدة يخمسة أبيات يتم فيها زمن السرد فى (AI) ، أما زمن الفعل فإنه يشير إلى المستقبل من جديد على مدى خمسة أبيات قبل أن يعود إلى اللحظة (AI) فى الببت الأخير .

خلال حركي التطابق والانفصام بين زمن السرد وزمن الفعل ، يظل زمن النص يتنقل بين اللحظة الحاضرة (AI) وبين المستقبل (C) ولا يحدث مرة واحدة أن يتنتمل بين (AI) وبين لحظة تنتمى إلى الزمن الماضى (AN) مثلا ، ونصل هما إلى نتيجة على قدر حامم من الأهمية تكشف إلى أى مدى كان التعارض بين نص (ب م ش)ونص الصعلكة جوهرياً . ذلك أن توجه النص الأول هو دائماً إلى الماضى ، أما النص الثانى فإنه يستشرف المستقبل . كذلك يتكشف لنا أن الزمن فى (ب م ش) متقطع ، عميق الانشر اخات ، تحكمه الخابخلة ، أما نص الصعلكة فإنه متعجانس إلى درجة كبرة وضئيل الانشر اخات . ومتساعد دراسة النص الثانى على تأكيد هاتين النتيجنين

تأبط شرأ (المفضات ، ۱ ) .

١ - ٤ يا عيد مالك من شوق وأيسراق ومرّ طيه
٢ - يسرى على الأين والحيات محتفياً نفسى فد
٣ - إنى إذا خُلُسة ضَنَّت بنائيلها وأمسكت ب
٣ - إنى إذا خُلُسة ضَنَّت بنائيلها وأمسكت ب
٣ - إنى إذا خُلُسة ضَنَّت بنائيلها وأمسكت ب
٣ - إنى إذا خُلُسة منها نجابى مين بجيلة إذ القيت ليلة
٥ - ليلة صاحوا وأغروا بى سراعهم بالعيكتين أ
٥ - ليلة صاحوا وأغروا بى سراعهم بالعيكتين أ
٢ - كأنَّما حَنْحَنُوا حُصًا قَوَادِمُهُ أو أمَّ خِسْمَا رَحَا حَدًا مَ الحَديات محتفيا من بحيلة إذ القيت ليلة

ومرٌ طيف على الأَّهوال طرّاق نفسى فداؤك فى سارعلى ساق وأمسكت بضعيف الوصل أحذاق الْفَيْتُ ليلة خَبْت الرَّهط أرواق بالعَيْكَتَيْن لَدَى مَعْدَى ابن بَرَّاق أو أُمَّ خِشْف بذى شَمْتٌ وطُبَّاق وذا جناح بجنْب الرَّيْذِخَفَاق

۸ – حتى نجوت ولمًا ينزعُوا مُلَجى ٩ – ولا أقـولُ إذا ما خُلًا ــــةُ صَرَمَتْ ١٠ - لكنَّما عَوَلِي إِنْ كُنْتُ ذَا عَـــوَل ۱۱ - سَبَّاق غابات مَجد فى عَشيرَت، ١٢ - عارى الظَّنابيب ، مُمْتَدٍّ نَوَاشَرُهُ ١٣ – حمَّالِ ألوية ، شَهَّادِ أنسدِية ١٥ - كالحقَّف حَدَّأه النامونَ قلت له : ١٦ - وقُلَّة كَسنَان الرُّمْـح بـارزَة ١٧ – بادَرْتْ قُنْتُهَا صَحبى وما كَسِلُوا ١٨ - لا شيَّ في رَيْدِهِــا إِلاَّ نَعَــامتُهَــا ١٩ – بشرْنَة خَلَــق يُوقَـى البَنانُ بهــا ٢٠ - بَلْ من لعَدَّالة خَذَّاله مَ ٢١ – يقولُ أهلكُتَ مالاً لَتُو قَنِعْت به ٢٢ - عــاذِلَتي إِنَّ بِعضَ اللَّوم مَعْنَفَــةُ ٢٣ - إنى زَعِيمُ لئن لم تتركُوا عَــلَّل ٢٤ - أن يسْتَلَ القومُ عنى أهـل مَعْرفة ٢٥ - سَدَّد خدالالك من مدال تُجَمِّعهُ ٢٦ - لتقسر عنَّ علميَّ السنَّ من نـــدم

بواله من قبيض الشَّدُّ غَيْداق یا وَیہ خَ نفسی من شوق و إِشْفاق على بصير بكسب الحمد سَبَّاق مُرَجِّعِ[الصَّوت هَدًا بِينَ أَرْفَاق مدلاج أدْهَمَ وَاهِي الماءِ غَسَّاق قَوَّال مُحْكَمَة ، جَوَّاب آفاق إذا استَغَثْث بضَّافي الرَّأس نَغَّاق ذُو ثُلَّتَيْن وذُو بَهْم وأربساق ضحيانة فىشهور الصيف محراق حتًى نميتُ إليها بَعدَ إِشْراق منهًا هَزيمٌ ومنهاقائمٌ بــاق شددت فيها مدريحاً بعدَ إِطْرَاق حَرَّقَ بِاللَّوم جلدي أَيَّ تَحْراق مِن ثُوب صِدق ومن بُزٍّ وأعلاق وهلْ متاعٌ وإِنْ أبقيتُهُباق أَنْ يَسْئُلُ الحَيُّ عَنِّي أَهلَ آفاق فلا يُخبِّرُهُمْ عن ثابت لأق حتَّى تُلَاف الذي كُلُّ امري لاق إذا تذكرت يوماً بعض أخلاقى " 140

فى نص تأبط شرآ ، الذى كنت قد قدمت دراسة نفصيلية له فى سياق آخر ، يبدأ من السرد مع النداء ( يا عيد مالك من شوق و لامر ق ، متنامياً فى اللحظة الحاضرة عبر النص كله ، بيد أن زمن الفعل ، الذى يبدأ متوحداً مع زمن السر د فى اللحظة (A1) ينتقل فى البيت الرابع إلى لحظة سابقة هى (A2) تستحضر حادثة تستغرق أربعة أبيات تشير إلى سرعة داو و نجازه بفضلها من أعداء له . لكن البيت السابع ( الثالث من الأربعة ) بنذكل فى صيغة الحاضر ( لا شىء أسرع منى ليس ذا عذر » ذات الدلالة على الماضى. بعد ذلك يعود النص إلى اللعظة مرع منى ليس ذا عذر » ذات الدلالة على الماضى. بعد ذلك يعود النص إلى اللعظة تشير إلى الماضى ، مستعيداً لحظة ماضية مهمة العالاقة بسر (A2) عكن أن تسمى (A1) ليظل فمها حتى البيت ( ٦٦ ) الذى يبدأ بصيغة واو ( رب » ، التى تشير إلى الماضى ، مستعيداً لحظة ماضية مهمة العلاقة بسر (A2) عكن أن تسمى (A3) دون قصد إلى التعبر عن تعاقب بيتهما . و تفتى هذه الحركة فى البيت ( 41) . أما البيت ( ٢٠ ) فإنه يعود إلى ( (A1) التى تستمر طاغية حتى البيت ( 41) . أما البيت ( ٢٠ ) فإنه يعود إلى ( (A1) التى تستمر طاغية حتى البيت ( 71 ) . و يشكل هذا البيت مفصلا زمنياً جديداً على مستوى الفعل و يتحول إلى المستقبل ( A+) الذى يستمر إلى أن يكتمل النص (فى رواية له) . (( 1)

إلا أن البيت الأخير ببرز ظاهرة متميزة هى أن زمن الفعل فيه هو المستقبل اكمنه يحتوى على حركة استرجاع فى المستقبل لماض هو الحاضر الآن . ذلك أن تذكر المرأة للشاعر سيّم فى المستقبل وستقرع عليه السن من ندم ، بيد أن ما ستتذكره سيكون بالنسبة للحظة التذكر (A+) ماضياً لكنه بالنسبة للشاعر هو الحاضر المتمثل فى وجوده الآن حياً ، أى اللحظة (A1) . ولهذا التصور للزمن طبيعة متميزة قل أن نجدها فى الشعر الحاهلى .

١٢ – زمن نص البطولة

عامر بن الطفيل : « المرء غير مخلد » لَتُسَبَّدُنَّ أَسْمَاءُ وهُـــى حفيتَــةُ نُصَحاءها أَطُردْتُ أَم لــم أُطَّــرَد قالــوا لهـــا إنا طردنا خيـاه قُلْح الكلاب وكنتُ غير مُطَّـرَد فَــلاَّ بِغِينَكُمُ المَـــلا وُتُوارضـاً ولأوردن الخيــل لابة ضــرغد والحيَّلُ تردى بالكُمـاة كانتها حِداً تَتَابَعُ في الطّريق الأَقصــا.

ف لأَنْ بَمَ اللَّ وَبَمَ الَّكَ وَأَ وَقَتِي لَ مُ رَّةَ أَنْ أَنْ فَ إِنَّ مُ وَأَ وَقَتِي أَنْهُمَ أُخْتَ بَنى فَزارةَ إِنَّنى غَ فِيشى إليْكَ فَ لا هموادَةَ بَيننا بُ إِلا بكُلَّ أَحَرَمٌ نَهْ لا هموادَةَ بَيننا و

- 11

وأخى المرَوْرَاة الذى لم يُسوسَسِد فَرْعُ وإِنَّ أَخَاهُمُ لسِم يُقْصَدِ غـاز وإِنَّ المَرْءَ غيرُ مُخَلَّدِ بعدَ الفَوارس إِذ تُسوَوْا بالمرْصَدِ وعُلالَسة من كلَّ أُسمَرَ مِسْذُوَدِ سَعْراً وأُوقَدَدُها إِذا لسم تُوقَسِد

يبدأ زمن المسرد مع الفعل « لتسألن » ويستمر في التنامى دون انقطاع حتى نهاية النص . أما زمن الفعل فإنه يبدأ في اللحظة الحاضرة (AI) ، ثم يتر اجع في البيت الثاني إلى الماضى (A2) [ليو ردمقولة الناس لأسماء في جملة قصريرة ثم يعود إلى اللحظة (AI) قبل نهاية البيت « وكنت غير مطرد » ، ومنذ هذه ثم يعود إلى اللحظة (AI) قبل نهاية البيت « وكنت غير مطرد » ، ومنذ هذه اللحظة يتجه زمن الفعل إلى المستقبل « فلأبغينكم الملا وعو ارضا » ، « ولأو ردن الحيل » ثم يبتى في المستقبل في اللحظة (A +) على مدى الأبيات الثلاثة التالية . وفي العبارة « إن المرء غير محسلد » ليستمر في هذه اللحظة حى نهاية النص .

هكذا يبدو أن زمن النص يتشكل من الحركة من اللحظة الحاضرة (Al) إلى المستقبل (A+) وتكرار هذه الحركة . ولا محدث تراجع إلى (A2) إلا مرة واحدة فى عبارة عن فعل فى الماضى ذات تأثير مستمر فى الحاضر . وتؤكد هذه الطبيعة المتميزة لزمن النص النتائج التى وصلها تحليل للزمن فى فصى عروة بن الورد وتأبط شرآ .

قد يتشكل الزمن فى نص البطولة من علاقة بن اللحظة الحاضرة والماضى ، لكنه فى هذه الحالة بميل إلى أن يتحرك حركة واحدةغبر تكر ارية على هذا الحمور، ويكون غرض الحركة الاستشهاد بفعل بطولى فى الماضى تأكيداً للعظمة والقوة

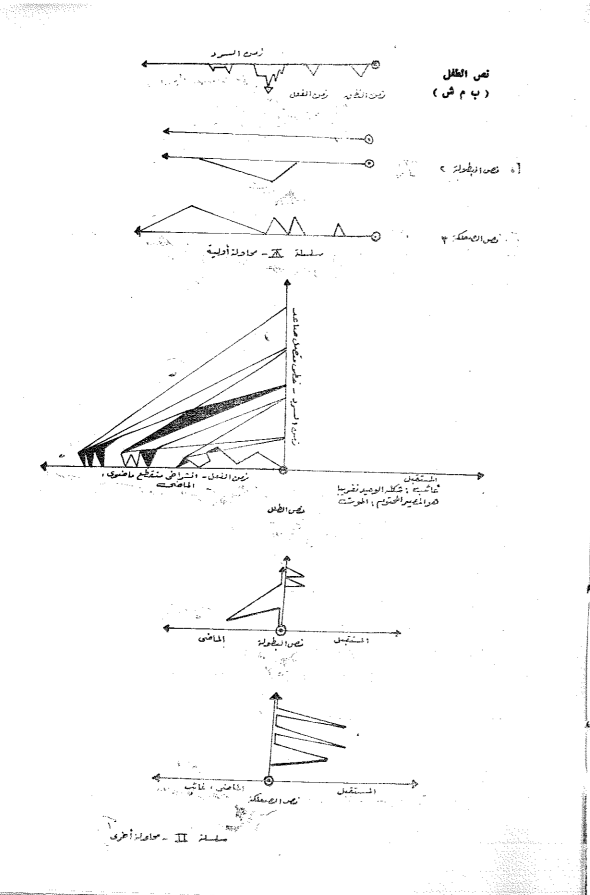
التى ما يز ال مملكها البطل (أو على سبيل المهديد والإرهاب) ، و ممثل نص عام. بن الطفيل « بنى عامر غضوا الملام » (١٢) ، مثل هذه الحركة . فهو يبدأ بالحطاب المتوجه إلى بنى عامر ، فى زمن الفعل والسرد (A1) و يدعوهم إلى تعداد مشاهده فيهم وعدم كفر بلائه فى النائبات من أجل الدفاع عنهم . وعندها يتر اجع زمن الفعل ليستحضر الفعل البطولى فى الماضى (A2) الذى قد مثل سلسلة من اللحظات الماضية لا لحظة و احدة (A1 , A3 , A2) محتلا الأبيات (٣ – ٨) . و بعد استعادة مشاهد البطل هذه يعود النص فى البيت الأخير إلى اللحظة الحاضرة ليؤكد استمادة مشاهد البطل هذه يعود النص فى البيت الأخير إلى اللحظة الحاضرة ليؤكد السمر اربة البطولة فها خالقاً من جديد زمن الفعل (A1) . و بين زمن الفعل فى الماضى الماض علاقة بين اللحظة الحاضرة لزمن الفعل (A1) و بين زمن الفعل فى الماضى الماض علاقة بين اللحظة الحاضرة لزمن الفعل (A1) و بين زمن الفعل فى الماضى الماض علاقة بين اللحظة الحاضرة لزمن المرد (A1) و بين زمن الفعل فى الماضى الماض علاقة بين اللحظة الحاضرة لزمن المول الماض (A1) و بين زمن الفعل فى الماضى الماض علاقة بين اللحظة الحاضرة لزمن المول الماد لا تحدث الفعل (A1) . وهكذا يكون زمن الماض علاقة بين اللحظة الماض الرية الماض (A1) و بين زمن الفعل فى الماض (A2)

-<u>``</u>\\$`

بوسعنا الآن للتعبير عن بنية للزمن فى للنصوص المدروسة باستخدام ثلاثة مخططات ، يمثل الأول منها زمن (بم ش) الطللى ، مثلا ، والثانى زمن نص البطولة ، والثالث نص الصعلكة ، ويوضح كل مخطط للعلاقة بين زمن السر مزمن الفعل متجسدة فى زمن النص فى كل من القصائد المدروسة (وسأقدم نمو ذجين مختلفين من المخططات لكى يتم جلاء النقطة تماماً ) .

وتجلو المخططات سمة على قدر كبير من الأهمية : هى أن نص الصعلكة ممثل النقيض المطلق للنص (ب م ش) الطللى، وأن نص البطولة ممثل توسطاً بين النصين . وتمثل هذه السمة النابعةمن زمن النص تجلياً آخر للعلاقة بين هذه الأنماط المثلاثة من النصوص . وقد كانت در اسة البذية الدلالية ورؤيا النص كشفت السمة نفسها . فالبطل فى نصالبطولة ممتلك الصوت الفردى و فعل البطولة الذى ممتلكه الصعلوك، لكنه فى مقابل ذلك يعمل فى سياق القبيلة ويسعى إلى حسابتها . وممثل ذلك أفضل تمثيل البيث الأخير فى نص عامر الثانى :

« فذلك ما أعددت في كل مأقط كريه وعـــام للعشـــبرة آند. »



أى أن نص البطو لةينتمي بوجه من وجوهه إلى نص الصعلكة وينتمي بوجه آخر ، في اللحظة نفسها، إلى نص الرؤيا الحماعية ، وتعكس هذه الطبيعةالتوسطية حقيقة أخرى هي أن نص البطولة يغلب أن يكون من النمط (بو ش) وحيد التيار ، لكنه قد يكونأحياناً من النمط ( ب م ش ) متعدد التيار .

يكشف التحليل المقارن لزمن للنصنى الشعر الجاهلى ملامح جوهرية للعلاقة بين البنية والرؤيا : على صِعيد زمن النص، تمثل الأطلال زمن الانشر اخات المستمرة والخملخلة المتكررة بين زمن السرد وزمن الفعل،زمن القاق والتوتر متجسدين في حركة الزمن في النص نفسه ، زمن التغير المستمر . اكن زمن الأطلال هو هذه الأشياء جميعاً على صعيد للرؤيا أيضاً: فالأطلال ، في التجربة والرؤيا، هي التجسيد الأسبى لفاعلية الزرن : التغير والحلخلة والقلق والتوتر وابتداء حركة باتجاه التيه واللاقر ار والمحهول على صعيد آخر ، بمثل زمن الأطلال في بنية النص قلقاً مستمر أ دون عودة إلى نقطة البدءعلى مستوى زمن السرد . وتمتل تجربة الأطلال ورؤياها مثل هذا القلق تماماً.فالنص ينطق في اللحظة الحاضرة بعيداً عن الأطلال ويستمر في اللحظة الحاضرة، فحركته حركة انقطاع تامة .

أما زمن الصعلكة فإنهزمن الرؤيا المماسكة المستقبلية :وهو كذلك على صعيد زمن النص وبنيته، وعلى صعيد التجربة والرؤيا . النص الصعلوكي هو نزوع مستمر باتجاه المستقبل ، وهو كذلك على كل مستوياته .

وبينهما يقف نص البطولة . فهو ذو زمن متصل مهووس بالحاضر لكنه ينفتح باتجاه الماضي من أجل تدعيم الحاضر وباتجاه المستقبل من أجل تدعيم الحاضر، وهو مهذه الصفة على صعيد زمن النص وعلى صعيدالتجربة والرؤيا .

وتكشف هذه الحصائص بدورها تشابك العلاقات بين زمن السرد وزمن الفعل وزمن النص قى الشعر الحاهلى ، أولا ، ثم على مستوى نظرى أعلى فى الكتابة أو التأليف الأدبي بشكل عام . ويبدو بجلاء أن ثمة إمكانيات محددة لطبيعة العلاقة بين زمن للسرد (أو النطق) وبين زمن الفعل فالسرد هو

عادة لحظة تالية للفعل ، وإن كان النص الصعلوكي يشهد بأن هذه الصفة ليست مطلقة . إذ قد يكون السرد توجهاً نحو المستقبل من اللحظة الحاضرة ، أى أنه يكون سابقاً لزمن الفعل ، وقد لاحظ تودو رو ف (Todorov) هذه العلاقة في الكتابات المنكهنية والنبوئية مثلا ، وأسماها علاقة تكهنية (Pridicative) (١٣) . كما يمكن الزمن السرد أن يكون متطابقاً تماماً مع زمن الفعل ، ويطغى هـــــــا النمط على نص للبطولة والنص الصعلوكي ، لكنه يبرز كذلك في نص (بم ش) الطقوسي ، إلا أنه محتل حيزاً أصغر من حيث دوره في تشكيل النص الكلي مما يحتله في النمطين السابقين ، كذلك يمكن لزمن السرد وزمن الفعل أن يتداخلا في حركة مكوكية متشابكة ، وهذاالنمط هو أكثر الأنماط تعقيداً ونخلق نصاً لبنية الزمن فيه خصائص جوهرية الأهمية من حيث العلاقة بينالبنية والرؤيا . وقد يبدو مفاجئاً أن هذا النمط المكوكي هو النمط السائد في نص (ب م ش) الطللي ، وتنبح المنماجاة من أننا تميل إلى اار بط بين هذا النمط من زمن النص وبين الكتابة الروائية الحديثة بشكل محاص فىمرحلة تاريخية معينة . لكن اكتشافنا هــــدا يْفَبِغَى ، كَمَا كَنْتْ قَدْ أَشْرَتْ سَابِقًا ، أَنْ يَؤْدَى إِلَى إِعَادَة للنظر في هَذَه الْقُولُه و في معرفتنا بتاريخ الأدب من جهة ، وبالرواية الحديثة والتراث الإنساني القديم من جهة أخرى .

- 15 🔅

نبقى نقطة أخيرة للتأمل ، وهي إشكالية ذات أبعاد متباينة . لقد حددت زمن السرد بأنه زمن النطق وقلت إنه زمن متصل في اللحظة الحاضرة . ولا بد أن يثير هذا التحديد مسألة التأليف الشفهي وكون النص الشعرى منطوقاً في زمن متصل أو في أز منة متباعدة . و ليس هناك من شك في احمال كون النص يمثل مجموعة من لحظات التأليف على صعيد الواقع ، بمعنى أن الشاعر يؤ لف عدداً من الأبيات في يوم معين ثم يؤ لف عدداً آخر في يومآخر، و هكذا. و قبول هذا لا حمال قديبدو مناقضاً لاعتبار زمن السرد متصلا . بيدأن هذا التناقض ظاهرى فقط ولا يسمح فى الواقع باعتبار زمن السرد متقطعاً . فمفهوم الزمن المتصل والمنقطع ، كما هو مطروح هذا ، لا يعنى الاتصال الفيز يائى الفعلى لزمن النطق على محور التألُّيف الفعلى للنص . الرؤى المقنعة - ١٤١

72.

الفصل الحادى عشر

آفاق للارتياد في مكونات النص الصورة الشعرية بل يعنى الاتصال فى زمن المسرد كما يتعجلى فى المصبغة المهائية المنطوقة المنص ، وإذا كان ثمة من مكانية لكون زمن المسر د منقطعا مهذا المعنى فإن هذه الإمكانية يذبغى أن تكتنه وتحلل بعمق ، لأن إثباتهما سيكون دون شك ذا تأثير هانل فعلا لا على تصورنا للمنص الحاهلى فقط بل للمنص الأدىى بشكل عام . ولكى أو ضع الأهمية الحامسة لهذه المنقطة يكنى أن أشر إلى كنابة المنص الروائى ، فعما لا شك فيه أن المنص الروائى يكتب عبر مسافة زمنية طويلة قد تبلغ أحيانا منوات عديدة . لكن هذه الحقيقة لا تجعل زمن السرد فيه متقطعا ، بل يكون هذا الزمن متصلا نكن هذه الحقيقة لا تجعل زمن السرد فيه متقطعا ، بل يكون هذا الزمن متصلا حين ينتج المنص فى صيغته النوائية وإذا حدث انقطاع قيه فإن هذا لا بد أن يكون ذا تأثير عنيف على بذية النص ، لكنى شخصيا لا أعرف مثلا واحداً عكن أن يتلمس فيه مثل هذا الانقطاع ، وسيكون مثيراً فعسلا ، نقديا ، أن نستطيع اكتشاف نصوص عكن البرهنة على وجود مثل هذا الانقطاع فيها .

تسمح الدراسات المتقصية التي قدمت في الفصول السابقة بتطوير منهج تناول جديد لأبعاد الشعر الجاهلي لم تول عناية كافية حتى الآن أو نوقشت في إطار المفاهيم النقدية القاصرة التي طغت على دراسة هذا الشعر عبر قرون طويلة . بل إن هذه الدراسات لتفرض منظور أطريا لم يكهمه التكرار تعاين من خلاله المكونات الأساسية للنص الشعرى : لغته ، وتر اكيبه ، وصوره ، و إيقاعه ، إلخ ، بوصفها مجلى لتجسد الرؤى الحوهرية التي يفيض منها النص ويبلورها .

ومثل هذا العمل لا بد أن يستغرق سنين عديدة لإنجازه ، ومن البدسي أنى لا أطمح هنا حتى إلى رسم الحيوط الأولية لمساراته المكنة أو لنتائجه المحتملة . بيد أنى سأركز على مكون واحد من هذه المكونات وأناقشه من خلال للتصور الكلى الذي اكتملت أبعاده الآن اكتمالا نسبيا .

 $\sum_{i=1}^{n-1} |a_i| = \sum_{i=1}^{n-1} |a_i|$ 

الصورة الشعرية

إذا كانت الرؤيا الضدية للوجود الإنسانى، النابعة أصلا من رؤيا الزمن ، تمنح القصيدة بنبتها المتميزة ، وتشكل محور تناميها ، فإنها أيضاً تفعل على مستويات أكثر جزئية فى النص الشعرى . ولقد كنت ناقشت ، فى دراستى لمعاقة امرى القيس ، بعضاً من هذه المستويات فى محاولة لإعطاء المهج صبغة أكثر كمالا ولتحقيق فهم أعمق للنص الشعرى ، وللشعر الحاهلى . وسأتابع هذه المحاولة الآن ، لاعن طريق التعامل مع نص محدد ، بل باختيار مكون شعرى جذرى ، هو : الصورة ، ومناقشة تشكلها ومحرقية فاعلية الزمن والرؤيا الضدية للوجود فيها ، فى مجموعة من النصوص . ولأن غرضى هو بلورة المنهج ، لا تقصى الدراسة التطبيقية ، فإن التناول سيكون انتقائياً ومن منظور دقيق التحديد . لذلك ان أعرض للعمورة بكل ما تثيره من أسئلة وما تفتحه من آفاق للتحليل (١) ، بل سأ كنفي مجلاء النقطة بكل ما تثيره من أسئلة وما تفتحه من آفاق للتحليل (١) ، بل سأ كنفي مجلاء النقطة

الجوهرية التي تتسق مع نمو هذا البحث فقط . وسيبقى المحال مفتوحاً لغراسات أخرى تتناول الصورة على مستويات مختلفة وبطريقة أكثر شمولية أو أبعد دقة إ

---- Y

من المنظور المحدد الذي أطوره في هذا البحث ، تفوض الصورة في الشعر الجاهلي نفسها على الباحث بإلحاح ، ذلك أنها تبدو في كذير من تجلياتها مشحونة بطاقة انفعالية حادة ، أولا ، ومشكلة بطريقة ملتبصة ، ثانياً . ففيا تناءى للصورة في سياق محدد يتوقع أن تضى ء أبعاده وتمتاح من خصائص تكوينه الدلا اية والشعرية فإنها تبدو مغايرة لهذا السياق منشقة عن البؤرة الانفعالية التي يفيض منها . ولقد كانت هذه الطبيعة للصورة لفتت نظرى شخصياً في عمل صابق قبل أن أبدأ العال على الشعر الحاهلي في إطار المنطلقات البنيوية التي طورتها فيا بعد . وأشرت ، في المعرض الذكور ، إلى صورة الذابغة الذبياني التي تأتي في معد الاندثار والعناء في الأطلال ، والأسي النابع منه ، لكنها تتشكل في إطار مغاير تماماً ، هو إطار جمالي صرف خال من الأمي الذي تتوقعه في وحدة لأطلال . يقول النابغة :

« كَأْنَ مجر الرامسات ذيولَها عليها حصيرٌ نمقتُه الصوانعُ »

مقارناً ، هكذا ، مرور الربح الدارسة التي تمحو الأطلال ، بكل ما في ذلك من أسى وعفاء وجلاء لفاعلية الزمن المدمرة ، بالحصير الحميل المنمتي الذي لونته أصابع الصانعين ، بكل ما في ذلك من حس جمالي ومن جلاء لفاعاية الإنسان المبدعة لأشكال البناء ، ومن تضاد بين الطبيعي والثقافي ، وقد علقت على هذه الصورة في حيضة بطريقة تبدو الآن عاجة إلى تعديل الكن مثل هذا التعديل لا مكن أن يتم إلا بعد استكمال در اسة الصورة في الشعر الحاهلي ، أولا ثم في نص النابغة ثانياً من منظور نقدى جديد هو ما أحاول أن أطوره في هذا البحث .

ثمة عدد كبر من الصور الى تفاجئنا مذا الحس بالمفارقة فى بنيما ، فى تصورها للوجود ، وفى العلاقات بين أطرافها ، الذى نراه فى صورة النابغة . فهذه الصورة نفسها تتكرو فى نصوص أخرى ، كما حدث فى هذا النص لثعلبة العبدى الذى يقول ( المفضليات ، ٧٤ ) :

و فما أحدثت فيها العهود كأندا تلعَّب بالسَّمان فيهـا الزخارف» بل إن هذه الصورة ذائها قد تبرز فى لغة أكثر احتفالية وغبطة ، حين توصم الأطلال من خلال صورة العروس ، كما فى نص عبد الله بن سلمة : ( المنضليات ، ١٩ ) .

و كأنما جر الروامس ذيلها في صحبًا المعفو ذيسل عسروس ا

بين هذه الصور التي تجسد مفارقة ضدية حادة ، الصورة المألوفة في نماذج كثيرة من الشعر الحاهلي والتي كنت قد ناقشتها في دراستي لمعلقة لبيسد ، وهي صورة الطلل الدارس / النص المكتوب . وفي واحد من أدق تجلياتها ، تتنامي هذه الصورة وترز تفاصيل باهرة كما يحدث في هذا النص لثعلبة بن عمرو العبدى (المفضليات ، رقم ٧٤) :

١ - لِمَنْ دَمَنْ كَأَنَّهُ نَ صحائِفَ قِفَارُ خَلا مِنها
٢ - فَما أَحْدَثَتْ فِيها الْعُهُ وُدُ كَأَنَّما تَلَعَ بُ بِاللَّهُ
٣ - أكبَّ عليها كانبُ بدوانه يقيسم يَدَيْنُ
٣ - أكبَّ عليها كان يَصنعُ ساجياً ويَرْفَعُ عَيْنَيْه
٤ - (رَجَا صُنعَه ما كان يَصنعُ ساجياً ويَرْفَعُ عَيْنَيْه
٥ - وشوهاء لم تُوسَم يَدَاها ولَم تُذَلَ فَقَاطَتَ وفي
٢ - وتُعطيك قَبْل السَّوْط مَ لَ وَبَعضَهُمْ
٢ - ومَطَيد فَيناء مَثْل النَّهى ريح ومَ أَعلَهُ مَنْ عَنْ يَعْنَ مَعْنَى مَنْ مَعْنَا وَلَم تُذَلَ مَنْعَام وَفَي عَنْنَهُ
٢ - وتُعطيك قَبْل السَّوْط مَ لَ وَبَعضُهُمْ
٢ - ومُطَيد فَرَاء مَنْ وَلَعَ مَنْ السَّوْط مَ مَنْ عَانَها وَلَم تُذَلَ فَقَاطَتْ وَفَي مَا وَنَعْ عَنْ يَعْنَا وَلَمْ تُذَلَق وَا مَ مَنْ وَقَاطَتْ وَقَاطَتُ وَقَاطَتْ وَقَاطَتُ وَقَاطَتُ مَنْ يَعْنَانِهَا وَالْحَصَار ظَعْ مَا عَنْ يَعْنَانِها وَالْحَصَار عَنْ عَنْ وَقَاطَتُ عَنْ وَقَاطَتْ وَقَاطَتْ وَقْتَعْنَا عَالَ وَالْعَنْ وَقَاطَتْ وَقَاطَتْ وَقَاطَتْ وَقَاطَتْ وَقَاطَتْ وَقَاطَتْ وَقَاطَتْ وَالْعَنْ وَقَاطَتْ مَنْ عَنْ يَ عَنْ يَعْنَانِها وَالْعَالَ وَأَبْعَضَ عَنْ يَعْنَ وَقَاطَتْ وَقَاطَتْ وَقَاطَتْ وَقَاطَتْ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَا وَأَبْعَضَ وَلا عَنْ عَالَ عَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَانَ وَقَالَ عَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالَعْنَا وَالَعْنَ عَنْ عَالَ وَالْعَالَ وَالْعَانَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ عَالَ وَالْعَالَة مَا عَنْ عَالَ اللَّعْ عَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَانَ وَقَاعَانَ مَا عَالَ الْعَالَ وَالَعْنَ مَا عَانَ مَا عَالَ مَا عَالَ وَالْعَالَ وَالَعْلَ وَالَعْلَ عَالَ وَالْعَالَ وَالَعْلَ وَالَعْ وَا وَالَعْلَ مَا عَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالُ مَا الْعَالَ وَا عَالَا وَ وَالَعْلَ الْعَالَ وَا إَنْ إَعْنَا وَ وا

قفارُ خلا منها الكثيب فواحف تلعَّب بالسَّمَّان فيها الزَّخارف يقيسم يَدَيه سارة ويُخالي ف ويَرفَع عَنْيه عن الصَّنع طارف) فقاظت وفيها بالوليد تقادُف فقاظت وفيها بالوليد تقادُف وإحضار ظبى أخطأتُه المجادف يتخب به فى الحي أورق شارف شابيب غيث يحفش الأخم صائيف ويَمضي ولا يَنا د فيما يُصادف

١١ – ( عَتَادُ امْرَىء في الحرب لاوَاهِن القُوى -

ولا همو عمَّا يَقْدِرُ اللهُ صمورانُ اللهُ مسمورانُ ) 14 - ( به أَشْهَدُ الحربَ العَوَانَ إِذَا بَدَتْ نَوَاجَدُها واحْمَرَّ منها الطَّوَائِفُ ) 14 - ( قِتَالَ امرىء قد أَيْقُنَ النَّهْرَ أَنه مِنَ الموتلايَنْجُو ولاالوتُ جَاذِهُ ) 14 - ولو كُنْتُ فى غُمْدَان يَحْرُسُ بَابَهُ أَرَاجِي أُ أُحْبُوسَ وأَسُودُ آلِفُ 14 - إذا لأَنَتْنِي ، حَيْثُ كُنْتُ مَنِيَّتِي ، يَخُبُ بها هاد لإِثْرِيَ قَسائِفُ

- 4

12A

تتجلى المفارقة المصدية هنا فى العلاقة التى تتكون بين الدمن وبين الصحيفة المكتوبة وتفاصيل فعل الكتابة التى يرصدها النص . فالدمن دارسة قذار خلا منها الكثيب فواحف ، وفاعلية الزمن فمها فاعلية تدميرية تمحو وتعفو وتقفر . اكن هذه الدمن تقترن الآن بصورة تناقضها مناقضة كلية ، هى صورة الكاتب الذى لا تتكحب » بالأصباغ ، بكل ما فى ذلك من حضور باهر للحياة والحلق والإبداع الكاتب علا الصحائف بالزخارف التى تمثل آلية للبقاء والدعومة ، وتنشر حسا جمالياً بديعاً مغايراً تماماً لحس الموت والكسابة الذى يفيضى من صورة الدمن الكاتب عد أن الدمن مقفرة ، أما صورة الكاتب وفعل الكتابة فإما تزخر بالحضور جمالياً بديعاً مغايراً تماماً لحس الموت والكسابة الذى يقيضى من صورة الدمن الإنساني الذى يتعمق فى رصد النص الحيوى للحركات التى يقوم بها الكاتب فهو الإنساني الذى يتعمق فى رصد النص الحيوى للحركات التى يقوم بها الكاتب فهو وأمل ، ودواته إلى جانبه تمده بالقدرة على الاستمرار وإ كمال خلقه ، مكذا يطور المما ، ودواته إلى جانبه تمده بالقدرة على الاستمرار وإ كمال خلقه ، مكانا فو وأمل ، ودواته إلى جانبه تمده بالقدرة على الاستمرار وإ كمال خلقه ، مكذا يطور المع مورة لفاعلية الزمن الذى يم عمل الاستمرار وإ كمال خلقه ، مكذا يطور وأمل ، ودواته إلى جانبه تمده بالقدرة على الاستمرار وإ كمال خلقه ، مكذا يطور المع مورة لفاعلية الزمن الذى يم على الديار فيقابها من عران واجباع وحيوية إلى وأمل ، ودواته إلى جانبه تمده بالقدرة على الاستمرار وإ كمال خلقه ، مكذا يطور المع صورة لفاعلية الزمن الذى يم على الديار فيقابها من عران واجباع وحيوية إلى وأمل ، ودواته إلى جانبه تمده بالقدرة على الاستمرار وي كمال خلقه ، مكذا يطور وأمل ، ودواته إلى جانبه تمده بالقدرة على الاستمرار وي ممال خلقه ، مكذا يطور النص صورة لفاعلية الزمن الذى يم على الديار فيقابها من عران واجباع وحيوية إلى وأمل ، ودواته إلى جانبه تمده الما من عران واجباع وحيوية إلى النص مورة ماما هي النصار ور فياما من عران واجباع وحيوية إلى والما ور مناما المي تقررار وتشت ونبول ، لكنه يفعل ذلك من خسائم من عران واجباع فيها أسكالا

وزخارف تتكون وتتنامى لتصبح حضوراً باهراً جديداً (طارفاً) : أى أن عملية التدمير تعاين من خلال عملية البناء والحلق، السكونية من خلال الحركة، والأسى من خلال الغبطة والحس الحمالى ، والانقطاع من خلال الاستمرارية .

Ċ\*

تحفل نصوص أخرى عديدة بصورة الأطلال / الكتابة ، ويلتقى فى يعضها بعد الكتابة بما هى رمز للدمومة بالكتابة بما هى خلق للأناقة والتنميق . وفى هذا التجلى ، تجمع الصورة بين الحس الحمالى الذى حفلت به صورة النابغة وبين حس الدمومة والاستمر ارية الذى حفلت به صورة ثعلبة . وفى هذا النص لمعاوية بن مالك بن جعفر بن كلاب يأتلق هذان البعدان بيهاء ( الأصمعيات ، رقم (٧٦) :

« فسان لهسسا منسازل خاويسات على نَمَلَى وقفت بها الركسابا من الأجسزاع أسفسل من نُمَيْسل كمسا رجَّعست بالقلم الكتسابسا كتساب محبَّر هسساج بصيسسر ينمَّقه وحساذر أن يعسابا ، معمةين الطبيعة الضدية للصورة إلى درجة تكاد تكون فريدة (٢)

وتتجلى هذه الطبيعة الضدية للصورة أيضاً في توحيد متناقضات كأداة الحرب والقتل وأداة الحياة والحصب ، كما محدث في هذه الصورة لعمرو بن كلثوم : « كأَن غضونهسن متون غصصد والمدهش في هذه الصورة هو أنها وصف للدروع ، وهي تبدو شكلياً مهو وسة بالتفاصيل الدقيقة التي ترى ثنيات الدروع المادية في عز لة كاملة عن كل أبعادها الأخرى فتقاربها بالماء الذي يتغضن وجهه حين تمر عليه الريح . لكن للصورة بعداً آخر شمولياً هو طبيعتها الضدية العجيبة ، فهي توحد بين آلة الحرب والقتل ( نبي الحياة ) وبين الماء (مادة الحياة الأولى – خصوصاً في الصحراء) وتعمق هذا التوحد حين تنسب إلى الغدر أن كلمة « متون » التي تنسب أصلا إلى السيوف ( الدروع ) ، و فيا تمثل الدروع رمز الصلابة المادية و الحمود فإنها ترتبط بالرمز

الإسمى للين والرقة المادية والحركية ( الماء في الغدران ). وهكذا تلغى التضادات المعميقة بن الأشياء مادياً ورمزياً لتوحد في صورة ضدية تفور بالمفارقة والالتباس والإثارة . وحين تمونسم هذه المصورة في بنية النص الكلية ندرك أن طبيعتها المصدية هي تجسيد عميق للطبيعة المُصْدية لرؤيا النص نفسها . ذلك أن فعل البطولة في معلقة إ عمرو يتمثل في مواجهة الآخر وسفك دمه (٣) « وإبراد الرايات بيضاً أوإصدارهن حمراً قد روينا» ، لكن هذا الفعل السفاك يأتى تعبيراً عن المنعة والحصانة التي مملكها الشاعر (وقومه) في مواجهة العدوان والاستفزاز . هكذا تكون المنعة ( المتجسدة في صورة الدرع الآن ) مفكاً لدماء العدو وحفاظاً على حياة الذات ، أى أنها ، في آن واحد، فيض بالموت وفيض بالحياة : فهي الدم المهر اق ونبع ماء الحياة العذب . و يتجسد ذلك كله في صورة الدرع / غدير الماء . وتعود هذه الصورة ذاتما إلى البروز في قصيدة أبي قيس بن الأسلت الأنصاري ( المفضليات ، رقم ٧٥ ) التي تأتى في سياق الحرب والجوف والقاق والأرق ، ثم بروز لهجة القوة والصمود : « أعسدت الأعسداء موضونة فضفساضة كالنهسي بالقسساع أحفسزهما عنسى بذى رونست مهنَّسد كالملسع قطَّسساع صحيدق حسام وداقي حصيدتُه ومخبساً أسمحسر قعيدراع ا وتزدحم هذه المصورة مجس المفارقة الضدية ، فالعدة الى يعدها الشاعر الأعداء تجسيد للقدرة على القتل والصمود وحماية النفس ، لكن هذه العدة تتجلى من خلال صور هي رموز للحياة والنعومة والهشاشة . فالدرع كالغدير الراقد في القاع ، و اثقاً ناعماً هادئاً مانحاً للحياة ، والسيف القاطع ذو الرونق مهند كالمالح رمز الهشاشة ومرعة الذوبان والمكون أيضاً للحياة (لأنه يستخدم في الطعام نقط) ، والحسام الحاد يوصف بأنه « وادق » والودق يستثير عشرات النصوص التي بكون فيها بعثاً للحياة والخصب إذ يصف غز إرة المطر ، كما عند لبيد : « رزقست مسرابيع النجوم وصبابها ودق الرواعد جودهما فرهسامها »

وبحدث هذا الربط بين أسلحة الفتك وأدوات الاستسقاء فى هذه الصورة له لامة بن جندل ء فى وضف الرماح :

﴿ زرقاً أُسنَّتها حمسراً مثقفة أطسرافها مقيسل لليعساسيب
﴿ زرقاً أُسنَّتها حمسراً مثقفة أطسرافها مقيسل لليعساسيب
〉
〉

>> المَّحَانَةُ المَّحَانَ المُحَانَ المَحَانَ المَحَانَ مَحَالَ المَحَانَ مَحَالَ مُحَالَ مُحَالَ المُحَانَ مُحَالًا مِحَانَةُ أَن مُحَانَةُ أَن صَلابة ملمسه ونعومته مركزاً على جنبيه:

«كاًن على المتنين منه إذا انتحى مداك عروس أو صلاية حنظل غير مكتف بالربط بين ملمس المتن ومداك العروس بل مستمراً ليربط بينهما وبين صلايه الحنظل ، موحداً هكذا بين رموز القوة والفروسية والحنس و بهجة العرس وبين مرارة العلقم الذي ياق ليشرب . وبمثل هذا الفيض أيضاً تفيض صورة علمة التي يصف فيها صلابة الحديد عن طريق توحيدها بمشاشة الحصاد اليابس :

تخشخش أبسدان الحديد عليهم كما خشخشت يبسَ الحصاد جنوب حيث يتعمق حس الهشاشة واليباس بهذا الإبراز الباهر لصوت الريح فى النعسل « تخشخش » ، وفى تكرارد فى صيغتى الجاضر والماضى ناشراً الجفاف بصرياً وسمعياً.

كذلك تنشحن بهذه الضدية صورة عبدة بن الطبيب في وصف لحظة المتعة إذ يصل ، عالم الحمرة والزخرف المتفنن والحمال فيصف دن الحمرة لا بأنه مترف جميل قوى بل بأنه : « لنا أصيص كجذم الحوض هدمه وط.م العسواك لسديه الزق مغلسول »

عائداً بالصورة من الوجود الحضارى المزخرف المصنع الذى يشغله عالم الحمرة إلى صورة البداوة والصحراء الطبيعية حيث يقوم الحوض ويهدمه وط العراك ، ورابطاً أيضاً بن سياق الحرية الحميل الذى يمثله عالم الحمرة وبين الأمر والقيود فى صورة « الزق مغلول » . وإذا كانت هذه الصورة الأخيرة لا تتشكل فى سياق فاعليه الزمن على المستوى

<sup>%</sup> % 🔊 👌

10.

الضيق فلمنها تزخر بالزمنية حين توضع في سياق القصيدة الكلى . و في مثل هذا السياق تبلغ الصورة عادة ذروة انشحانها بالضدية ، كما محدث في هذه الأبيات للمرقش :

« هل يرجعن لى لمتّى إن خضبتها إلى عهدها قبل المشيب خضابها رأت أقحوان الشيب فوق خطيطة إذا مطررت لم يستكن صُوًابها فان يُظعن الشيبُ الشيابَ فقدترى به لمتى لم يُرمَ عنها غرابها ا

ففى هذه البنية التى تحتشد بوعى الزمن وعبوره وتغييره للأشياء وللإنسان إلى درجة لولبة اللغة فى كل جزئياتها حول مفاهم الشيب والرحيل والتغير ( الشيب يكرر فى كل بيت)وأفعال الحركة والتقدم والرجوع التى تبلغ ذروبها فى الفعل « يظعن » التشيب الشباب، وفى ثبات الغربان التى لاترحل، تيرز هذه الصورة الباهرة التى تعاين السواد فى إطار الغربان والبياض فى إطار الأقحوان . لكن السواد هو سواد شعر الشباب ، هو زمن الزهو والفتوة والحيوية ، ومع ذلك فإنه يتجسد فى صورة الغريان المقيمة ( رمز الشؤم و الفتوة والحيوية ، ومع ذلك فإنه يتجسد فى صورة واعسار الحيوية وحمود الزهو ، ومع ذلك فإنه يتجسد فى صورة واعسار الحيوية وحمود الزهو ، ومع ذلك فإنه يتجسد فى مورة الغريان المقيمة ( رمز الشؤم و الخراب ) ، والبياض هو بياض المشيب ، بياض الذبول رمز الربيع والحمال والتجدد والأمل . هكذا يقلب الزمن صورة الاتحوان ، لائشياء دلالات مناقضة لها ، و مع ذلك فإنه يتسجد فى صورة العالم ، يمنح الأشياء دلالات مناقضة لها ، ومع ذلك فإنه يتسجد فى صورة العالم ، يمنح واعسار الحيوية وحمود الزهو ، ومع ذلك فإنه يتسجد فى صورة الأنعوان ، نرمز الربيع والحمال والتجدد والأمل . هكذا يقلب الزمن صورة العالم ، يمنح الأرض التي لم تمطرين أرضين ممطورتين ... أى أنه يبرز فى سياق يغمره المر ، فروته فى البيت الثانى ، حين يبرز الاقحوان المانيب غيرة في عمره المار ، فروته فى البيت والولادة والنمو والازدهار ، ويوصف من خلال الأثر الذى يمكن ألارض التى لم تمطرين أرضين محلورتين ... أى أنه يبرز فى سياق يغمره المار ، قوة الخصب والولادة والنمو والازدهار ، ويوصف من خلال الأثر الذى يمكن

هذا التضاد العجيب يبرز أيضا فى لمحات تتجاوز المستوى الر مزى إلى المستوى الحقيقى ، أى فى لحظات الموت والقتل ، متخذة هنا شكلا باهراً هو رؤية المتعة والحمال فى فعل القتل وفى الموت نفسه ، وبين تجلياتها الدقيقة صورة عبد الله بن سلمة التى تأتى فى معرض الصيد وتر صد لحظة القتل الفعلية : ( المفضليات ، ١٨ ) ه وأجسرد كالهسسراوة صاعسدى يزيسن فقساره متسن لحيسسب

درأت على أواب لذ ناجي التي يحف رياضهما قضب ولوب فغادرت القناة كان فيه على عبيرا بلك منهما الكعوب هذا ينجرد الحصان الفحل الضامر عترقاً جماعة الحمر الوحثية المطاردة ، وتبرز اللحظة الضدية الأولى فى وصف الأوابد و ناجيات » ، مع أن السياق هو سياق سقوطها طعينة ميتة ، كما تبرز الضدية أيضا فى أن هذا الجرى وهذا الموت يتمان فى سياق من العشب والرياض الزاهية التى تحيط بها أرض سوداء الحجارة ، فهى فى روض آمن ، لكن الصائد و حصانه يخترقان هذا الأمن . بيد أن الالتباس الانفعالى الأكثر حدة ، والضدية الأغنى ، يبرزان لحظة الطعن نفسها ، إذ ينغرز الرمح فى الحسد ويفور الدم فلا يرى الصائد ( الشاعر) فى ذلك إلا « عبرا » يفوح من القناة الطاعنة الخترقة القاتلة . ولقد برزت هذه الصورة عينها فى نص للمهلهل بن ربيعة كنت قد ناقشته فى فصل سابق .

« فــــانى قـــد تركــت بــواردات بجيرا فى دم مثــــل العبيــــر » ٦ –

تبلغ الطبيعة الضدية للصورة الشعرية أحيانا درجة مباغتة من الحدة ، تنفجر معها الصورة فى النص بطريقة تهر متحركة ضد مسار حركته تماما . وبين أروع تماذج هذه العملية صورة لبشامة بن عمرو ( المفضليات ، ١٠ ) فى لوحة كلية للناقة تشغل سبعة عشر بيتا (تعادل صورة ناقة طرفة تقريبا ) تمنح الناقة حضوراً طاغيا فى النص ، بادئة برسم انطباعى عام ثم متجهة إلى بناء التفاصيل الدقية، لأعضائها عضواً عضواً . وفى كل ذلك تقسم الناقة رمزاً للحياة المنفجرة والتكامل والحيوية والصلابة فى إقبالها وإدبارها ، وفى أشكال حركتها الختلفة ، وحين يبلغ النص نقطة وصف بدى الناقة تبرز الخطوط الفيزيائية التالية لحما:

« وإن أعرضت راء فيهما البصير مالا يكلّفه أن يفيمللا يسداً سُرُحماً مائمراً ضبعهما تسوم وتقدم رجلا زجولا وعروجا تناطحن تحت المطما وتهمدى بهمن مشاشأ كهرولا

تعسر المطسى جمساع الطسريق إذا أدلسج القسوم ليسلاً طويلا » و تأتى صورة الليل الطويل لتغير جو القصيدة العام جزئيا ، ثم يأتى البيت التالى خالقا حساً بالضياع والتيه :

٤ كسأن يديها إذا أرقلست وقسد جسرن ثم اهتسدين السبيلا» ثم بكتمل البيت بخبر (كأن » فى انفجار صورة مباغنة عجيبة ، تدمر صياق الحيوية المطلق الذى ثم فيه كل شىء حتى الآن ووصلت فيه الحياة ذروتها ، بانبثاق الموت الصاعق :

• يسلما عسائم حسر فى غمسرة قسد أدرك المسوت إلا قليسلا وتنفجر هذه الصورة ، كما أشرت ، نقيضا لمسار النص بأكمله ، خالقة فجوة هائلة بين نسق نمو النص وبين هذه اللحظة منه . وتبدو حركة الناقة المرحة (أرقلت) ويدمها السابحتينوكأنها لاتملك حضوراً فيزيائيا واضحا ، بل تغرق فى غلالة شبحية هلامية تتحرك فيها حركة صامتة مرعبة :

ويبلغ التناقض بين ما أسميته فى مكان آخر « الفاعلية المعنوية » للصورة وما أسميته « الفاعلية النفسية » للصورة درجة باهرة (٤) . فلا شك أن الحطوط الفيزيائية لحركة يد الناقة السريعة وخبط العائم فى لحة خطوط متطابقة شكلياً ، بيد أن الصورة مشحونة بأيعاد مغايرة تماما تنبع من طغيان حس الموت على البيتين . ولا عكن فهم هذا التركيب الفربد لهذه الصورة وحل التناقض الكامن فيها إلا من خلال وعينا للطبيعة الضدية للرؤيا الحوهرية فى الحياة الحاهلية و لتجسدها فى بفية الصورة الشعرية المورية ذائما . ومن الشبق فى هذا السياق أن القصيدة نفسها بعد هذه الصورة مباشرة تتحول إلى رؤيا ضدية ، إلى وجود بين الموت و الحياة يقدى فيه تعبير يصور هو بدوره حركة باتجاه الموت يصفها بأنها جميلة :

ة فسان لم يكن غير إحسداهما فسيروا إلى المسوت مبيراً جميلا و ممثل الوجود بين مصبرين مؤلمين اللجة أو الغمرة التي يجد فيها الإنسان نفسه ، تماماً كصورة العائم في نحرة يصارع فيها الموت .

- V

نمة تجل آخر للطبيعة الضدية للصورة يتخذ شكلا أكثر رحابة ، هو شكل اللوحة المتكاملة أو الصورة لا بمعناها الاصطلاحى بل بدلالتها العامة على المشهد المرئى ، وفى هذا التجلى تفيض الصورة بالتباس انفعالى حاد وبدلالات مضادة ، و بشكل خاص فى شرحه الأطلال ، فى نصوص كثيرة . ولقد كنت أشرت إلى هذه الظاهرة فى مناقشتى الأطلال فى القصيدة المفتاح ، لكنفى سأتتبعها هنا فى ثلائة نصوص أخرى ، دون أن أقدم دراسة تفصيلية لها .

المرقش الأكبر : « المفضليات ، رقم ٤٥ ) . ع همل بالدبرار أن تجيب صمم لمرو كان رمم قاطقيا كلمرم المدار قفر والرسوم كمما رقش فى ظهر الأديرم قلمرم ديرار أسماء الترى تبلريت قلبي ، فعينى ماؤهبا يسجم ديرار أسماء الترى تبلريت قلبي ، فعينى ماؤهبا يسجم أضحرت خرراد ..... من المقاء والاند ثار والصبت في قفر مرقشة تجمد حالة من الأس العميق الذي يجعل العين تنهم بالدمع لكن ثمة لمحة من بريق مغاير تتجلى فى تسمية الدمع و ماء ، فى سياق من الحفات

والاندثار . وسرعان ما تتحول هذه اللمحة إلى حياة فعلية تذبع من الماء ، هى الحياة النباتية ، إذ تنفجر الزهور ويسيطر حس جمالى منتشى الخاذ يشكر تقيضا كاملا لما تشكل في النص حتى الآن ، ذلك أن اليبت الرابع يستمر ليقول بعد « أضحت خلاء » مباشرة :

د أضحمت خلاء نبتها تشد نور فيهما زهموه فماعتم،

المرقش الأصغر : (المفضليات، ...). إذا كان نص المرقش الأكبر يمتلى، بعد صورة الاقفر ار والحلاء، بالحياة النباتية والزهور والضوء ، فإن نص الرقش الأصغر يزخر بحياة أكثر تفجراً ، يالولادة والتجدد والخصب : « أمن رسم دار ماء عينيك يسفيح غسدا من مقسام ألهامه وتروحوا ترجسي بها خنس الطبساء سيخالها جسآ ذرهسا بالجسو ورد وأصبسح ويمتلىء كلا النصين بالزهو اللوني والحركة والماء ، كاشفا عن التصور الضملى المتخلل للنص أكمله في العبارة الضدية الأساسية « ماء العينين » . ذلك أن الدمع مغاير للماء ، مالح ومجسد للأسي ، أما حين يوصف بالماء فإنه يصبح تعبيراً عن رؤيا ضدية مغايرة.

إذا كانت الطبيعة المصدية للصورة قد تجلت حتى الآن فى نماذج تتناول العالم الخارجى بالدرجة الأولى ، وكانت المصدية تفبع من الاستجابات المنضمنة للتكوين الفيزيائى للصورة ، فإن ثمة نماذج تنتقل من العالم الحارجى إلى العالم الداخلى للذات لتبرز حالاتها وانفعالاتها يلغة صورية . وتتجلى الضدية على هسدا المستوى فى الحالة الشعوريةنفسها التى ينقلها الشاعر. وبين أصفى الصور التى أعرفها وأكثرها ثر اء صورة سلامة بن جندل .، (الأصمعيات ، ٤٢) التالية :

> « وقفت بها ما إن تبين لسائسل فبتُ كان الكنَّس طسال اعتيادهما كريح ذكرى المسك بالليل ريحه ومساذا تيكرى من رمسوم محيلة ٦٥٦

- 7

وهـل تفقه الصم الخوالد منطقـى علـيَّ بصاف من رحيـق مــروَّق يصفق في إبريـق جعـد منطَّق خــلاء كسحـق اليمنة المتمسزَّق

في عالم يفترض أنه عالم الأنهيار والعفاء والتمزق ، حيث تبدو الوسوم فعلا كثوب يمنى متمزق ، وحيث ينبض هاجس البكاء والتساؤل عن جدوى البكاء، وحيث « المحم الحوالد » أز لية الصمت في وجه تساؤلات الشاعر ، تبر ز بنية شعورية متميزة تزخر بالالتباس والضدية : فهي ليست فيض أسى ويأس وأنين ، بل توحد لحالات متضادة يبدو فيها الأسى في ذروته متوحداً بالنشوة ، وصورة الدمع متوحدة بصورة الحمرة الصافية الرائقة . وتحتشد البنية اللغوية نفسها بمكونات تستثير حس البرف والنعمى والحمال «صاف ، رحيق ، مروق ، ذكبي المسك ، يصفق جعد ، منطق » . و تبدو الحالة الشعورية من التعقيد و الالتباس حيث يستحيل أن تسمى باسم و احد مباشر دقيق . فهل حالة النشوة النابعة من دور ان الكأس على الشاعر مرة بعد مرة بهذه الحمرة العطرة الصافية حالة « ذهول » أمام الأطلال الدارسة فقط ، كما يقترح ناشر أ النص ؟ (٥) ، وهل فعل الخمرة الحميلة وربح المسك والليل والغلام الممنطق الجميل فعل خلق للأسى والذهول ؟ أم أن ثمة فيضا للنشوة والتواصل بين الشاعر والساق ، وحسا غامراً بالنعومة والديمومة وحركة للزمن التي لاتهدم هنا بل تزيد الخمرة صفاء كلما مر عليها الزمن، وثراء بالحركة في صمت الأطلال المطبق يتجلى في « يصفق » و في عبور ريح المسلَّك و في تكرار حركة الكأس في « إعتيادها » على الشاعر ؟ وإذا كان هذا البعد مكونا من مكونات النص ، فهل هو الشعو ر الذي بمتلك النفس أمام عالم متهدم دارس ؟ .

من أجل الإجابة على هذه التساؤلات ينبغى وضع الصورة فى السياق الكلى لحركة الأطلال . وحين نفعل ذلك نكتشف أن هذا البعسد الحمالى ، المرتبط بالديمومة كما تخلقها فاعلية الزمن ، والذى يمثل نقيضا للاندثار والعفاء ، كان قد برز منذ بداية النص فى صورة ضدية للأطلال فى وجودها الحارجى ، إذ توصف الأطلال هنا بربطها بصورة الكتابة الأنيقة المتجددة :

«لمن طلل مثـل الكتاب المنمق خـلا عهـده بين الصليب فمطرق أكـبَّ عليـه كاتـب بدواتـه وحـادثه فى العين جـدة مهـرق» الرؤى المقنعة - ٦٥٧

ويشى هذا كله بأن حركة الأطلال وإستجابة للشاعر بأكملها حركة معقدة مشحونة بالالتياس تفيض بالضدية التى كنا قد رأيناها فى صور أخرى كثيرة ويبقى أن يكتنه هذه الطبيعة الضدية فى وجو دها البنيوى ، أى بوصفها مكوناً من مكونات النص بأكمله ، من جهة ، ثم فى علاقتها بالرؤيا الأساسية التى ينبع منها النص وبالرؤى التى ينبع منها للشعر الحاهلى كله من جهة أخرى . بيد أن هذا مستوىمن العمل يحتاج إلى مجال آخر لإنجازه ، والذلك أفضل أن أؤجله إلى المرحلة الثانية من هذا المبحث . غير أنى أو د أن أشير هنا إلى ملاحظة أو لية على قدر وفي نصوص الثقافة المعادة ، خصوصاً نص الصعلكة ، وفى (ب و ش ) بشكل فى نصوص الثقافة المعادة ، خصوصاً نص الصعلكة ، وفى (ب و ش ) بشكل مام ، محذلة جذربا فهى لائمتك الطبيعة الفدية الليئة بحس المفارقة التى تزخر بما الصورة فى نصوص الرؤيا المركزية للثقافة .

وسأتقصى هذه للنقطة في المستقبل بقدر كبير من العناية و

- 4

حين نتقل الصورة الشعرية من مستوى المتحديد الاصطلاحي الذي يعتبرها عملية اكتشاف لعلاقات المشاسمة ، أيا كانت طبيعتها ، بين مكونين أو معطيين فيزيائيين أو مجردين إلى مستوى أكثر شمولية و عمومية تكون فيه الصورة خلقاً الموحة حسبة ( بصرية عادة ) كلية ، نستطيع أن ندرس صورة طاغية في الشعر الجاهلي من المنظور الذي استخدمته أعلاه في دراسة الرؤيا الضدية وتجليها في مكونات جزئية للنص، هي صورة معورد الماء المحاط بالعشب . وتبرز هذه الصورة النمطية العليا ( (archetypal) ) في سياقات متباينة ، فقد تشكل نصاً قائماً بذاته، لاعلية العليا ( (archetypal) ) في سياقات متباينة ، فقد تشكل نصاً قائماً بذاته، كما هي الحال في نص عبد المسيح بن عسلة الذي درسته في فقرة سابقة (٢) . لكنها تظهر بانتظام أكبر في حكاية حمار الوحش أو الذور الوحشي في (ب م ش ) غالباً . ولقد درست عدداً من النصوص التي ترد فيها هذه الصورة – اللوحة ، ويمكن تجميعها في السياق الحاضر لإبراز خصيصة جوهرية لها : هي أن هذه الصورة – اللوحة نفسها هي أيضاً تجميد للرؤيا الضدية للزمن والموت

التي تجلت في الصورة المدروسة قبل قليل. فمورد الماء هو ، في آن واحد ، رمز الحياة الثرة الغنية ، والحصب ، والرواء ومؤشر البقاء في نهاية رحلة البحث القلق المضي ، ومكمن الموت والفناء والمصبر المرعب في مسار الرحلة نفسها . ولا أعرف شخصيا نصا و احداً في مثل هذا السياق يبرز فيه مورد الماء رمز ألماحياة وحسب ، أى وحيد البعد . ومع أنى لا أنوى تتبع هذه السألة الآن فإنني سأو رد نصاً آخر متلك فيه مورد الماء هذه الطبيعة الضدية عينها ، يضاف إلى ما سبقت دراسته من نصوص .

ربيعة بن مقروم : ( المفضليات ، ٣٨ ) .

۸ – « كَانْ أُوشَرِح أُنْسَاعها أقبب من الحقب جأباً شتيمها ٩ - يحلِّ ، مثل القنا ذُبَّلا ثلاثماً عن الورد قد كمنَّ هيمماً بُمَّحُـــولُ التَّنَاهِي وهـــرَّ السَّمُوما ١٠ - رَعَاهُنَّ بَالْقُفِّ حَتَّبٍ ذَوَتْ ١١ - فَظَلَّتْ صوادى خُزْر الْعُيُون إلى الشَّمْسِ مِنْ رَهْبَة أَنْ تَغَيِّمَا ١٢ - فلمَّا تبَيَّن أَنَّ النَّهــار تَوَلَّـــى وآنَس وَحْفَــاً بهيما ١٣ - رَمِسى اللَّيلُ مُستعَرضاً جوزَهُ بهمسنٌ مسزَرًا مشدلاً عَمدُومَما 14 - فأَوْرُدها مع ضَموْء الصَّباح شرائع نطحمم سنها الجميما ١٥ ـ طُــوامِي خُضْراً كُلُون السَّماء يزينُ الدَّراريُّ فيهسا النُّجُوما يُؤْمِّلُهـا ساعَةً أَنْ تَصُومَـا ١٢ - وبالمساء قيش أبسو عَـامر ١٧ – وبالكف زوراء حـرميتــة مــن القُضْب تُعْقِبُ عَزْفاً نئيمَا ١٨ - وأعْجفُ حَشْرُ ترَى بِالرِّصَا ف ممًّا يُخالِظُ. منها عَصِيمًا

١٩ - فأُخط أهما فمضت كُلُّهما نكادُ مسن اللُّعُر تفرى الأديما ۲۰ – وإنْ تَسْتَلْيَنْي فَسَإِنِّي امْسَسُرُو أهينُ اللئيم وأحبُسو الكريما ٢١ – وأبنى المَعـالِــى بالمَكْرُمات وأرضى الخليل وأروى النَّديمَـــا ۲۲ – ویَحْمَدُ بَسَلْلِی لَسَهُ مُعْتَسَف إذا ذمَّ مَنْ يَعتفيدي اللُّشيمَس ۲۳ – وأجُدزى القُسرُوض وفساء بِهَا بَجُوْسَى بَئِيسَى ونُعْمَى نعِيمـــا ۲٤ – وقومًى ، فسڀانْ أنست كَذَّبْتْنِي بقولى فاسئل بقسومي عليما ٢٥ – أليُسُوا الَّذِين إذا أزْمـــــةً ألحَّــــتْ على الناسِ تُنْسِي الحُلُومَا ٢٦ - يُهينُون في الحسقَ أموالهُسمُ إذا اللَّزبساتُ الْتَحَينُ الْمُسِبِمسا ٢٧ - طِــوَانُ الرِّمــاح غداة الصَّباح ذوو نجسدَة يَمْنُعُون الْحَرِيمَسا ٢٨ – بنُو الحرب يوماً إذا اسْتلاَّموا حَسِبْتُهُمُ في الْحَــــدِيدِ الفُروما

الفصل الثاني عشر

اشارة ختامية ملعق النصوص المدروسة

.

## اشارة ختامية

ليس غرضى الآن ، أن أكتب خائمة لهذا البحث بالمعنى التقليدى للكلمة ، أى عرضاً مكتفاً لما أثير فيه من نقاط وللنتائج التى وصلها وللمنهج الذى اتبعه كى يصل إليها . فمثل هذا المسلك سيتطاب إعادة مر د لقدر كبر من المادة بسبب طبيعة البحث و تركيزه على التحليل المتقصى للنصوص الشعرية من جهة ، وبسبب صدور البحث عن تصور جديد اقتضى ارساء المهج و تطوير ه حلقة حلقة بدرجة عالية من الأناة والتوسم ، بل والتكرار أحياناً ، من جهة أخرى .

and the second sec

بيد أن بعداً و احداً استخلاصياً يستحق أن يبرز لأنه على درجة كبيرة من الأهمية ، أولا ، ولأنه لم يكثف خلال للبحث فى صيغة نظرية نهائية ، ثانياً . ولهذا للبعد سأخصص هذه الفقرة الختامية .

إن اكتشافنا لطبيعة البنى السائدة فى الشعر الجاهلى يمكن أن يشكل مصدراً أساسياً لفهم البنية الاجماعية فى أبعادها الثقافية ، و الاقتصادية ( الطبقية بشكل خاص ) ، والسياسية . ولقد غدا جلياً تماماً أن ثمة رؤيا مركزية فى الثقافة تتجسد فى بغية طقوسية طاغية ، وأن ثمة رؤيا مضادة تتجسد فى بنية لا طقوسية ( سأسميا الآن دنيوية ) . والعلاقة بين هاتين البنيتين هى العلاقة بين المركزى و الهامش ، السيطر وفاقد السيطرة أو الخاضع لها ، و الجماعى والفردى . ولذلك فإنها ، فى جوهرها ، ليست علاقة فنية صرفاً ، بل إنها لعلاقة عقائدية ( أيديولوجية ) : اجتماعية ( طبقية ) ، وسياسية . ذلك أن البنية تملك وظيفة أدائية ( function ) تتسامى فوق وجودها الفيزيائى المجرد : ومن حيث هى كذلك ، فإنها تمالك وظيفة تعبيرية ، أولا ، وإيصالية ، ثانياً ، لكنها تمتلك فوق ذلك كله وظيفة

رمزية مرتبطة جذرياً بامتلاك القوة وممارسة السلطة والسعى إلى النأثىر العقائدي ( الأيديولوجي ) بهدف ترسيخ السلطة وتأبيدها : أى أن بنية (ب م ش ) الطقوسية لا تفعل تعبيرياً وإيصالياً فقط ، بل تذار على صبد آخر هو تثبيت العقائدية ( الأيديولوجية ) السائدة ــوهي أيديولوجية القبيلة أو الطبقة المسيطرة اجماعياً – اقتصادياً وسياسياً ضمن القبيلة . ومن الدال جداً أننا في هذا النمط من البنية نرى التلاحم المطلق بين القيم الجماعية والفردية [الذي لا نراه ضمن بنية (ب و ش)] . و تثبيت النظام السائدو ساطة الطبقة المسيطرة و تر سيخ أيديو لوجيتها ممثلان إحدى الوظائف الأساسية للأنظمة الرمزية ، كما كشفها الفكر النقدى مَن ماركس حتى ليثى – شتر اوس . أما البنية المضادة ، بنية نص الصعلكة ونص المتداول اليومي .. إلخ ، فإنها تمتلك وظيفة أدائية مضادة :هي تدمير نظام السلطة السائد ، والقوة المتحكمة، وكشف وهم التلاحم والتجانس واللاتمايز في «الوحدة» الاجماعية – القبيلة ، وجلاء الانشراخ الطبقى والاجماعي والسياسي ضمن هذه « الوحدة » . و يؤدى ذلك كله إلى تعميق المتناقضات بدلا من محاو اة إلغائها. وبللك تكون هذه البنية المضادة، في آن واحد ، تجسيداً لرؤيا مضادة ولعقائدية مضادة هي عمَّائدية الطبقة المحرومة المسحوقة التي تسعى إلى رفض السيطرة ، و الاستغلال اللدين تمارسهما الطبقات السائدة ، أو الفرد المهمش الذي يجد نفسه مدفوعاً إلى خارج الدائرة الأيديولوجية المسيطرة ، أو الفتات التي تحتل مثل . هذا الموقع أيضاً .

وينجسد هذا الصراع على مستوين : مستوى الفعل اليومى ( الصراع المادى بين هذه العقائديات ومستوى الفعل السيائى (semiotic) بنى التعبير الفى التى تستخدمها كل فئة – طبقة – لتأسيس رؤياها . الأولى تعمم وتقدم رؤياها باعتبارها نمو ذجاً إنسانياً كونياً شاملا ، أى باعتباره رؤيا القبيلة بوصفها وحدة متجانسة متكاملة ، والثانية تخصص وتبرز الفروق والتناقضات من أجل نسف عاولة تعميم الأيديولوجيةالسائدة ( التى تتم عن طريق إضفاء طابع الشمولية عليها) وكشف طبيعتها الطبقية – السلطوية . و فى مثل هذا الضوء ندرك دلالة إشارة لبيد في نهاية معلقته إلى شرخ تماسك القبيلة بسبب « لثامها »الذين تميلون مع العدو، في نهاية معلقته إلى شرخ تماسك القبيلة بسبب « لثامها »الذين تميلون مع العدو،

القبيلة وتوحيد هويتهم مهويتها فى عبارته « وهم العشرة. . . » فهذا التوحيد يمثل إضفاء لطبيعة كلية شمولية على فنةمديطرة ضمن القبيلة هى فنة نبلائها وسانى سنها ، و بغير ذلك لا مكن للتعبير « وهم العشيرة » أن يعنى شيئاً ، لأن « هم » تمثل فى الواقع العملي جزءاً والعشيرة هى الكل . ولا معنى لتوحيد الجزء بالكل والكل بالجزء فى هذا السياق إلا ما تجلوه التفسير المطروح هنا . و فى هذا الوضيع أيضاً ندرك أهمية حدة التوتر الذى يطغى على رؤيا امرىء القيس وطر فة اللذين ير فضان الانتها مجمعة من الداخل و محاولات نسفها عن طريق إفراغها من محتواها بهذا الفعل مهاجسان البقية من الداخل و محاولان نسفها عن طريق إفراغها من محتواها الطبقي – الاجتهاعى السيامى السائد وشحنها برؤية مضادة ، و فى هذا الوضيع مهذا الفعل مهاجسان البقية من الداخل و محاولان نسفها عن طريق إفراغها من محتواها الطبقي – الاجتهاعى السيامى السائد وشحنها برؤية مضادة ، و فى هذا الوضع أهمية الانقلاب الذى محدثه شعر عروة ، مثلا ، حين ير فض البنية السائدة الطبقوسية نهائياً و مجلورؤ ياه بأ كملها فى بنية مغايرة - حين ير فض البنية السائدة الطقوسية والثبات والسيادة الطبقية و الاقتصادية منادة ، و في هذا الوضع أيضاً الطقوسية نهائياً و مجلورية بأ كملها فى بنية مغايرة – مضادة – خالية من مكونات الطقوسية والثبات والسيادة الطبقية و الاقتصادية والثقافية التي تحملها (ب م ش) .

حين يصل البحث إلى هذه المنقطة من القدرة على بلورة البنى ووظائفها ، مستنداً إلى التحليل المتعمق للنتاج الشعرى فى وجوده التزامن الصرف، فإنه يذسب الميا إلى مسار آخر يلتقى فيه بأنحاث تتم فى مجالات معر فبة أخرى . ويدخل فى إطار الحهد المبذول لتطوير مناهج الدراسة النقدية التى تهدف فى النهاية إلى موضعة النص الأدبى المفرد والنتاج الثقافى الكلى ضمن البنى الاجتماعية – الاقتصادية السياسية والمتصورية السائدة ، وضمن البنية الأيديولوجية الكلية ، ويعين على تحقيق مثل هذه الموضعة وعى الأطر وحات الحادة التى طورها النقد الماركسى والدر اسات الأنثروبولوجية الماركسية بشكل خاص . وسأشر هنا إلى إحدى هذه الدراسات التى ساعدت على صياغة التطور النهائي المطروح هنا فى المرحلة المائية من تبلوره ، وهى دراسة بورديو (النهائي المطروح هنا فى الرحلة المائية من تبلوره ، المها الآن ، مؤكداً على أهمية دلالة الالتقاء الذى يتم فى هذه المرائية من منها الآن ، مؤكداً على أهمية دلالة الالتقاء الذى يتم فى هذه المرضا منها الآن من مؤكداً على أهمية دلالة الالتقاء الذى يتم فى هذو المائية من منها الآن ، مؤكداً على أهمية دلالة الالتقاء الذى يتم فى هذه الدراسات منها الآن ، مؤكداً على أهمية دلالة الالتقاء الذى يتم فى هذه المرضا منها الآن من عرضة على ألمي الدى المورة منا الذى الموض فقرات التي منها ولان ، مؤكداً على أهمية دلالة الالتقاء الذى يتم فى هذه اللدراسات منها الآن ، مؤكداً على أهمية دلالة الالتقاء الذى يتم فى هذه اللحظة بن المهاغة النظرية الصرف لتحليل من مما مغابريتم فى إطار تطوير نظرية الموفة وعلم الصياغة النظرية المرف لتحليل من معا مغابريتم فى إطار تطوير نظرية المونة وعلم الاحتماع وفى سياق ثقافى مغابر ومرحاة زمنية لاحقة . ذلك أن مقالة بورديو

نشرت عام ١٩٧٧ وترجمت إلى الإنجليزية عام ١٩٧٩ ( وأتيح لى الاطلاع عليها وأنا أضع اللمسات المهائية على هذا العمل عام ١٩٨٤ ) ، أما در اساتى هذه فقد بدأت، كما أشرت، في أو اخر الستينيات ونشر قسمان رئيسيان منها قبل عام ١٩٧٢ .

--- \$

مميز بورديو بن مناهج متباينة في در اسة ما يسمبه « الأنظمة الرمزية » ، مشرر أم إلى « الوظيفية البنيوية » التي تنتمي إلى أعمال دو ركهام { (Durkheim) وراد كليف – براون (Radcliffe – Brown) ، ثم إلى الوظيفية (functionalism) الماركسية التي لاعلاقة لها إطلاقاً بعملي هذين الباحثين ، ويؤكد بورديوعلى تركيز الماركسية على الوظائف السياسية للأنظمة الرمزية . فالمأركسية تفسر الإنتاج الرمزى بربطه بمصالح الطبقات الحاكمة ، ومن هذا المنظور، يفرق بورديو بين الأسطورة ( وهي نتاج جماعي ينتج ويستهلك جماءياً ) ، و بين العقائديات ( أيديولوجيات ) التي تخدم مصالح معينة وتميل إلى أن تبر زها تمظهر المصالح الكونية المشتركة لدى الجماعة كلها . وتسهم التقافة السائدة بخاق التكامل الفعلى للطبقة المسيطرة وخلق التكامل الوهمي للمجتمع ككل . و تؤ دى بذلك إلى خلخلة الطبقات المستغلة الحاضعة للسيطرة وخلق وعي زائف لدمها . و تنتج الثقافة السائدة تأثيرها العقائدي ( الأيديو لوجي) الحاص عن طريق إخفاء وظيفها المؤ دية إلى خاق الانقسامات والتمييز ات تحت غطاء من وظيفتها التواصلية ، وهكذا فإن الثقافة التي توحد ( والتوحيد وسيلة من وسائل الاتصال ) تقوم في للواقع بالفصل والتقسيم ( و تلك أداة من أدو ات التمييز ) و تمنح الشرعية للتمييز ات التي تخلقها عن طريق تحديد جيع القطاعات الثقافية ( التي تعتبرها ثقافات منضوية أو فرعية (sub-cultures) ) في إطار موقعها من النقافة السائدة موحدة هويةهذه النقافة السائدة بالثقافة إطلاقاً (أى بالامتياز والسمو ) (ه) .

محاول بوردو تجاوز ما يسميه « لدائرة ( الكهر بائية ) القصيرة »التي يمثلها التفسير الماركسي التقليدي للعلاقة بين الأنظمة الرمزية ( في الدين ، و اللغة ،

P. Bordieu, «Symbolic Power», trans. by Richard Nice, Critique of (\*) Anthropology, Vol. 4, No. 13814, Summer 1977, pp. 77-85 esp. pp. 97-81.

والفن) ومصالح الطبقات المسيطرة بوضع الإشكالية على مستوى أعلى وأكثر تعقيداً وقدرة على إضاءة هذه العلاقة بالغة التأثير. فيقترح أن العقائدبات ذات طبيعة مز دوجة و أنها تكنسب هذه الطبيعة المز دوجة من كونها تشتق خصائصها الأكثر جذرية ، لامن مصالح الطبقات أو شدر ات الطبقات التى تعبر عنها (ما يسمى الوظيفة البةيوية الاجماعية (sociodicy)) فقط ، بل من المصالح المتعددة لأو لثك الذين يفتجون هذه العقائديات ومن المنطق الحاص فى ميدان الإنتاج (الذي يتشخصعادة بصورة متحولة في عقائدية « الحلق – الإبداع » و « الحالق – المبدع » ).

ويرى بورديو أن الوظيفة العقائدية المتميز قليدان الإنتاج العقائدى تؤ دى بشكل شبه آلى على أساس من التجانس (homology) البه يوى بين ميدان الإنتاج العقائدى (الذى ينظم حول التضاد القائم بين المحافظة (withdox) والخروج (Heterodox) ) وميدان الصراعات الدائرة بين الطبقات من أجل الحفاظ على النظام الرمزى أو خلخلته ونسفه وينظم هذا الصراع حول التضاد بين العقائدية السائدة – وهى وسيطة (medium) مبنينة ومينينة تميل إلى فرض وعى للنظام المؤسس الراهن باعتباره طبيعياً ( الحافظة ) من خلال فرض مقنع ( ومن هنافإنه يدرك إدر اكاً خاطئاً ( insrecognized ) الأنظمة التصنيفيفة والبني الدهنية المعدلة بصورة موضوعية لتلائم البني الاجتماعية ) – وبين الإنشاء ( ascourse ) الحروجي ( أو النقدى ) وهو قوة رمزية على التحريك و الحلخلة والفسف تحقق القوة الكامنة النقدى ) وهو قوة رمزية على التحريك و الحلخلة والفسف تحقق الموة ، وعن الطبقات الحاضعة عن طريق تدمر الأدلة الز ائفة التي تستخدمها الحافظة ، وعن

ويستنتج بورديو أن الأنظمة الرمزية تدين بالقوة المحددة التي تمتلكها إلى كون علاقات القوة المعبر عنها في هذه الأنظمة لا تجلو نفسها إلا في شكل قابل للتمييز الحاطيء (misrecognizable) هو شكل علاقات معنوية ويسمى بورديو هذه العملية الإزاحة (displacement) :

ويتابع بورديوتحليله قائلا إن القوة الرمزية لاتمارس إلا بقدر ما تكون مدركة ومتميزة ( أى بقدر ماتكون اعتباطيّها مدركة ادراكاً خاطئاً ) . وإن

ذلك ليعنى أن القوة الرمزية لا تكمن فى أنظمة رمزية بشكل مفصح عنه بل إنها تحدد بتأثير علاقة مميزة بين أولئك الذين بمارسون القوة (الساطة) وأولئك الذين مضعون لها ، أى فى عين بذية الحقل الذى ينتج ضمنه الاعتقاد ويعاد إنتاجه. إن قوة الكلمات والأوامر – قوة الكلمات على إصدار الأوامر واستدعاء الأوامر – لتكمن فى الاعتقاد بشرعية الكلمات والشخص الذى ينطقها ، وهو اعتقاد لا تستطيع الكلمات نفسها أذ ندجه.

وليس ثمة من شك في أن العلاقة و اضحة بين هذا النمط من تأثير البني الذي يصفه بورديو وبين ما قلته سابقاً عن أنماط البني في الشعر الجاهلي

إننا لنواجه هذا التعارض الحاد في النقافة والحياة الاجتماعية على كل صعيد وفى كل مرحلة تاريخية . ذلك أن الطبقة المسيطرة في الثقافة تسعى دائماً إلى إبراز أيديولوجيُّها السائدة بوصفها ، أولا . أيديولوجية موحدة ( تضم المجتمع بأكمله) وثانباً ، أيديولوَجية متجانسة ، وتجسد ذلك كله في بني رمزية حاملة لهذه الدلالات تكتسب طبيعة طقسية في مرحلة ما من مراحل تشكلها . هكذا تصبح الطبقـــة الأيدبولوجية المهيمنة لافرعاً ، أوجزءاً ، أو مكوناً ضمن بذية كلية ، بل تصبح هي الكل، هي البنية الكلية . وتسعى إلى التعميم الشمولي ونبى التعارض والتناتض والصراع بين المتناقضات والمصالح المتضادة في المجتمع . هكذا يصبح « هم » بلغة ابيـــد ( أى النبلاء و أصحاب السلطة الفعلية ) ﴿ العشيرة ﴾ مِذه اللغة المطلقة . أما الطبقة التي تقع في الهامش ، أو في دائرة الثقافة المضادة ، فإنها تسعى إلى لغم وهم التوحيد والتجانس والتكامل نتؤكد الفرق والتعارض والتضاد في النقافة . ونحن نواجه هذا الانقسام في الشعر الجاهلي . كما وصفته في هذا البحث . ثم نواجهه في شعر صدر الإسلام إلى درجة أكبر حدة بكثير ، بسبب التطورات الجذرية في الحياة لدربية على مستوى مفهومي ومادى (وضمن البنية الإقتصادية بالدات ) وبشكل خاص بسبب اكتساب مفاهيم التوحيد والتجانس والشمولية والتراص البنياني الاجتماعي والاعتقادي طبيعة ذروية مع بزوغ تصورات كالأمة . والمجتمع المتجانس المتعاطف المتناغم ، وشمولة العقيدة والتوحد فيها ويها . ويتعمق هذا الانقسام بسرعة باهرة ليولد مفهوم الجماعة من جهة ( الأيديولوجية السائدة

بإلحاحها على التوحد والتناغم والتجانس ) واعتبارها لنفسها ( الكل = الأمة ) والملل والنحل والمداهب المنشقة (خوارج فعليين أو خوارج تصوريين) •ن جهة أخرى ، ثم يتعمق الانقسام ضمن بنية الفكر الديني مع نشوء التشيع والتصوف وغبرهما وضمن البنية الاجماعية مع هذين الأتجاهين ومع الثورات التي أفرزتها التناقضات الحادة ضمن الحياة الإفتصادية الحديدة ، وما يعنينا هنا ، في سياق دراسة الشعر ، هو أنه كان لكل من هذه الفئات شعر نؤها و كتابها وفنانوها ، ولقد جسد شعرهؤلاء جسيعاً ، من جديد ، الانقسام (الذي عنيت به في هذا البحث ) إلى دائرة الثقافة الرسمية والثقافة المضادة . وإننا أبي حاجة عميقة ، في هذا المفصل من حياتنا الآن ، إلى إعادة دراسة هذا النتاج الشعرى على مستوى الرؤيا والبنية من المنظور الذي حاولت أن أطوره في هذا البحث . وفي يقيني أن دراسة جديدة كهذه ستكون ذات نتائج عميقة الأثر . بعيدة الأهمية ، في وعينا لدواتنا، لكينونتنا في الحاضر ، ولكينونتنا في حاضر الماضي ، و لكينونتنا في حاضر المستقبل. وإلعل إلماحة سريعة أن تنى : أنبس في نفنت البنية الطقوسية في القر نعن الأول والثاني ، وفي الصراع الذي دار بين القوى التي تشبثت بها – بوعي أو دوَّن وعي لدلالاتها الرؤيوية -- وبين القوى التي سعت إلى لغمها وتفجيرها من الداخل من جهة ، أو إلى تدميرها وخاق بني جديدة مغابرة لها ، من جهة أخرى ، إشارات عميمة ، ودلالات غنية ، على طبيعة الصراع الدائر على مستوى أعمق ، مستوى المبنى السياسية والاجتماعية ( الاقتصادية / الطبقية ) والثقافية – الفكرية ؟ أليس هذا الصراع المتجذر في الانقسامات والخلخلة صراعاً ، في الجوهر ، على هذه المستويات الأخبرة وقد تجسد الآن على مستوى التعارض والنضاد بين الأيديولوجية السائدة وبنن فكر للطبقات المهمشة أو المحرومة أو التي كانت مهمشة الأو محرومة ثم بدأت تبحث لنفسها عن دور أكثر مركزية في الوجود ؟ بيد أن ذلك كله يقودنا بعيداً عن الشعر الحاهلي ويلخلنا في مسافات أكثر تشابكاً وتعقيداً و احتداماً بالتناقضات . ومن أجل ذلك على الأقل ، يُغبغي أن تتوقف التساؤلات عند هذا الحد ، وأن ننتظر مجالا أرحب لإعادة طرحها بدرجة أعلى من الدقة ، والعمق والشمولية . عل مستقبلا بأتى فيسمح بتطوبر مثل هذا للتحليل في خت مستقل .

779

أشرت فى أكثر من موضع إلى ضمور العمل التحليلى فى دراسة الشعر الحاهلى ومحدودية المادة التى تستند إليها الأحكام التى أطلقت عليه منذ ابن قتيبة حتى اليوم الحاضر . وقد كشفت الدراسات التى قدمتها فى الفصول السابقة أن وصف ابن قديبة لبذية التصيدة ، مثلا ، لا يصدق إلا على عدد ضمئيل من النصوص الحاهلية ، كما اقترحت أن التصور الشائع لطغيان الأطلال فى الشعر الحاهلى لا أساس له من الصحة وأنه يقوم على تقبل الفكر الموروث أكثر مما يقوم على متنائج الدراسة المتحليلية الحادة . وإنه لمن المدهش أن أمة عنيت بتر أنها الشعرى عناية هذه الأمة وأضفت عليه من العظمة والقداسة ما أضفته هى عليه ، لم تفتيح عناية هذه الأمة وأضفت عليه من العظمة والقداسة ما أضفته هى عليه ، لم تفتيح الضرورى لدراسته المحدانة واحدة شاملة للشعر الحاهلى ولم تبذل الحهد العلمى واحد مكن الاطمئنان إلى نتائجه حين يشاء المباحث استخدام مادة إحصائية تتعلق واحد مكن الاطمئنان إلى نتائجه حين يشاء المباحث استخدام مادة إحصائية تتعلق واحد عكن الاطمئنان إلى نتائجه حين يشاء المباحث استخدام مادة إحصائية تتعلق واحد عكن الاطمئنان إلى نتائجه حين يشاء المباحث استخدام مادة إحصائية تعلق واحد عكن الاطمئنان إلى نتائجه حين يشاء المباحث استخدام مادة إحصائية تنعلق واحد عكن الاطمئنان إلى نتائجه حين يشاء المباحث استخدام مادة إحصائية وتعلق واحد عكن الاطمئنان إلى نتائجه حين يشاء المباحث استخدام مادة إحصائية تنعلق واحد عكن الاطمئنان إلى نتائجه حين يشاء المباحث استخدام مادة إحصائية تنعلق واحد عكن الاطمئنان إلى نتائجه حين يشاء المباحث استخدام مادة إحصائية منعلق واحد عكن الاطمئنان إلى نتائجه حين يشاء المباحث استخدام مادة إحصائية منعليم والما والمين منه من دراسة علمية واحدة المجموعات الشعرية التي واحفظت النا باالنصوص الأساسية منه . وحن ما ذر ال نكر و أحكاماً قاصرة ورثناها المتفلية الم

ملجيق

---- Y

ف محاولة أولية لتأسيس نمط من البحث فى الشعر الحاهلي بمكن الوثوق بالنتائج التى يصلها علمياً و الاستناد إلى ما تبلوره من معطيات ، حاولت أن أوسع نطاق المادة المدروسة فى هذا البحث وإخضاعها لمنهج بجمع بين العمل الإحصائى الشامل وبين العمل التحليلى للدقيق . وكانت لهذه الحطوة المهجية نتائج حاسمة الأهمية تسمح لذا ، للمرة الأولى فى تصورى ، بتجاوز الأحكام النقايدية التى

تعبت من مادة محدودة جداً لا تتجاوز في كثير من الأحيان المعلقات وعدداً من القصائد المشهورة للشعراء البارزين . وبين هذه النتائج مفهوم البني التوليدية وعملية التحولات للتي تخضع لها ، كما أن بينها التصور الحديد لوجود دائرتين متعارضتين في الشعر الحاهة لي دائرة الثقانة المركزية والثقانة المضادة . لكن بين أكثر هذه النتائج إحداثاً للمفاجأة نبي الوهم الذي على بأذهاننا قروناً طوالا عن طغيان الأطلال في الشعر الحاهلي ، ذلك أن المادة المروسة كشفت أن عدد النصوص التي ترد فيها الأطلال قليل ، أولا ، وأن ثمة دلالات عقائدية ( أيديولوجية ) وفنية لورود مثل هذه النصوص في بحموعات معمنة دون أخرى ، ثانيا ، ولدى بعض الشعراء دون غيرهم ، ثالثا .

و قد شكلت مادة المبحث الحالى : ١ – ثلاثة مجموعات أساسية من مجموعات ال الشعر الحاهلي هي المفضليات ، الأصمعيات ، وجمهرة أشعار العرب .

٢ - دواوين شعراء أفراد هم : امرؤ القيس ، زهير ، الأعشى ، طرفة ، عامر بن الطفيل ، عروة بن الورد ، عنترة . وقد أخضع كل نص من النصوص فى هذه المحموعات والدواوين للدراسة ، وسجلت الحصائص التى محملها ، وقورنت مما تحمله النصوص الأخرى من خصائص . وقد أثبتت فى هذا القسم من البحث دراسات لعدد كبير من هذه النصوص ، أسمح لنفسى بالاعتقاد بأنها تمثل أكبر عدد من التصوص الحاهلية يدرس فى أى عمل تقدى حتى الآن ، وستثبت دراسات أخرى فى القسم الثانى منه .

لكن إثبات جميع الدراسات يتطلب مجلدات ضخمة ليس في نبتى للعمل على وضعها وسأكتفى، لذلك ، بإدراج النتائج الإحصائية ذات العلاقة المباشرة . بموضوع البحث فى هذا الملحق وأترك لها ، أولا ، ثم لغيرى من الباحثين ، الإفصاح عما يكمن فيها من دلالات وما تشره من أسئله جديدة .

تكشف الدراسة المقارنة أن جمهرة أشعار العرب هي مصدرنا الأساسي للنصوص التي تبدأ بالأطلال وتمتلك بنية قريبة من التمط للذي وصفه ابن قتببة .

. 7V •

ولا شك أن لهذه الحقيقة دلالنها على فكر المصنف الذي قام باختيار الجمهورة ، ورؤيته الشخصية للبراث الشعرى ، ومنظوره النقلى في التعامل معه وتصنيف مادته إلى أنماط . وقد قسم المصنف المادة الشعرية إلى سبعة أنماط هى : السموط ، المحمهرات ، المنتقيات ، المذهبات ،المراثى ، المشوبات ، الملحمات (۱) . وما تز ال معر فتنا مهذه المصطلحات ودلالاتها محلودة جداً ، كما أن الأسس التى اعتمد عليها المصنف في وضعها و في توزيع المادة عليها ما تز ال مهمة . إضافة إلى ذائ ، ثمة قدر من الشك في أمر المصنف نفسه و في هويته . بيد أن أكثر ما في الحمهرة إثارة للتساؤل مو تاريخ وضعها و تاريخ المحطوطات التى بقيت منها ، وتلك نقطة لم بقدرها أحد ، فما أعلم، حتى قدرها ويبرز درجة خطورتها . فإن أقدم مخطوطات الجمهرة التي نعر فها أعلم، حتى قدرها ويبرز درجة خطورتها . فإن أقدم مخطوطات في السنوات ١٥٠١ هـ ، ١٩٩٠ هـ ، ١٨٨٣ م. كذلك يثبر تاريخ تأليف في السنوات ١٥٠١ هـ ، ١٩٩٠ هـ ، ١٨٨٣ م. كذلك يثبر تاريخ تأليف في السنوات ١٥٠١ هـ ، ١٩٩٠ هـ ، ١٨٨٣ م. كذلك يثبر تاريخ تأليف في السنوات ١٥٠١ هـ ، ما ١٩٩ هـ ، ١٨٨٣ م. كذلك يثبر تاريخ تأليف في السنوات ١٥٠ هـ ، ما الم ما تركن كذلك معرفة واتقة مهذا التاريخ مهما في السنوات ١٥٠ هـ ، ما الم معرفة التريخ الحمورة من ما يثارين الم منهما الم الم

وإذا كانت هذه المعلومات تشير إلى شىء فإلى ضرورة كسر هالة القداسة التى تحيط بمصادر الشعر الحاهلى بشكل عام وبالحمهرة بوصفها أحد المصادر الأساسية له بشكل خاص . فالتصنيف والتقسيات والمصطلحات للتى تتمثل في الحمهرة لا تمثل أكثر من رؤية فردية متأخرة تبتعد عن زمن إنتاج الشعر نفسه بأربعة قرون (فى أحد الاحمالات) وتتشكل فى سياق حضارى لا نعرف الكثير عن تصور التراث فيه وعن الدوافع النفسية والثقافية والنكرية التى أدت إلى امتلاك فرد من الأفراد فيه لصورة معينة للتراث الشعرى يغلب عليها ،ط من المنية محدد . إن أربعة قرون لزمن طويل جداً ، وأن وضع الحضارة العربية بشكل عام فى هذه المرحلة كان قد بلغ من التصدع وبروز التناقضات سياسياً واجتهاعياً واقتصادياً وثقافياً درجة تبعل الحنين إلى اكتشاف رؤيا مركزية فى ثقافة الماضى ، ونمط طاغ من البغية فيها ، دافعاً فعالا للقيام بإعادة قراءة التراث الشعرى من منظور

استرجامى مركزى صرف يؤكد على عناصر الاستمراوية والتكرار والتقليد في هذا المراث بللا من التنوع والتعددية والصراع بين أطراف متضادة منه . كما أن تفتت المركز في الثقافةالعربية في هذه المرحلة وطغيان العناصر غير العربية على الحياة السياسية والاقتصادية والثقافية وانحسار الدو رالعربي وتهديد الهوية العربية على الحياة السياسية والاقتصادية والثقافية وانحسار الدو رالعربي وتهديد الهوية العربية على الحياة السياسية والاقتصادية والثقافية وانحسار الدو رالعربي وتهديد الموية العربية على الحياة السياسية والاقتصادية والثقافية وانحسار الدو رالعربي وتهديد الموية العربية للثقافة ، والتغير العديق الذى طرأ على الشعر ، قد يكونان شكلا دافعا حاداً إلى خلق صيغة للتراث الشعرى العربي يمكن أن تبرز فيها صور الأصل السامق الما سام ويفيقي أن نؤكد هنا أن اختيارات الحمهرة تأتى بعد أني تمام ومسلم وغيرهما ثم شعر المنبي وعشرات من الشعراء الحدثين غيره ، بزمن طويل جداً ، كما ينبغي أن نؤكد أن الحمهرة تركز اهتمامها على شعر المرحلة بزمن طويل جداً ، كما ينبغي أن نؤكد أن الحمهرة تركز اهتمامها على شعر المرحلة و النعبية » أو ما يسميه صاحب مقدمها « الأصل » فكانه بذلك يتجاوز نتاج التغير و الحلحاة والتنوع ليعود إلى التراث باحثاً عن عمود مركزى منه يحسد التغير و الحلحاة والتنوع ليعود إلى التراث باحثاً عن عمود مركزى منه يحسد الأصل أو العصر اللهي أو المنبع ، وهو يصرح بلك دون موارية قائلا:

و هذا كتاب جمهرة أشعار العرب فى الحاهلية و الإسلام الذين نزل القرآن بالمنتهم ، و اشتقت العربية من ألفاظهم ، و اتخذت الشواهد فى معانى الحديث من أشعارهم ، وأسندت الحكمة و الآداب إليهم ، تأليف أى زيد محمد بن أى الحطاب القرشى ؛ وذلك أنه لما لم يوجد أحد من الشعراء بعدهم إلا مضطراً إلى الاختلاس من محاسن ألفاظهم ، وهم إذ ذلك مكتفون عن سواهم بمعرفتهم . و بعد فهم فحول الشعراء الذين خاضوا محره، و بعد فيه شأوهم ، و أتخذوا لمسه ديواناً كثرت فيه الفوائد عنهم، ولولا أن الكلام مشترك لكانوا قد حاز و دون غيرهم ، فأخذنا من أشعارهم – إذ كانوا هم الأصل – غرراً هى العيون من أشعارهم ، وزمام ديوانهم ، و نحن ذاكرون فى كتابنا هذا ما جاءت به من أشعارهم ، وزمام ديوانهم ، ونحن ذاكرون فى كتابنا هذا ما جاءت به

الأخبار المنقولة والأشعار المحفوظة عنهم . . . . و أدل من قال الشعر ، وما حفظ عن الحن . . « (٣) .

ومثلهذا الموقف فى تاريخ الثقافات مأاوف، وهوينثل رؤية الفكر الاسترجاعى من الفكر يطور لنفسه دائماً تصوراً للزمن باعتباره حركة تنيع من أصل ذهبي خالص هو عصر النقاء والصفاءوالعظمة ثم تنآى عنه في مسار منحدر نحو الانحطاط والفساد ، و يميل الفكر ، فى هذه الحالة ، إلى إعادة نصب الماضى نمو ذجا أعلى للكمال ، وإلى خلقه في صورة مركزية متناسقة منسجمة (ينتفي منها التناقض) وتقليدية بمعنى محدد هوأنها متجانسة تزامنياً وتوالدياً : أى أن نماذجها المتعاصرة تكون على قدر كبر من المتجانس وثماذجها المتوالية زمنياً تكون أيضاً على قدر كبهر من التجانس ، وذلك بالضبط هو معنى التقليد وننى التاريخ . ويبدو لى أنَّ ما قدمته الحمهرة لا يعدو أن يكون مثل هذا الفعل الذي أصفه : وأن ذلك اليتجلي في العمق الزمني الذي تبحث عنه ، فهي تعود بالأصل إلى زمن لا تاريخي هو زمن آدم ، وتنسب الشعر الإنس والجن لمنحه هذه الطبيعة الأسطورية التي تعصى على مرور الزمن ومتغيرية الثقافة والإنسان في وجودهما التاريخي . أى أن الزمن الأسطورى الذي تشد الحمهرة أصول الشعر للعربي إليه ليس على الإطلاق زمُنا خرافيا وهميا لا عقلانيا خاليا من الدلالة أوخارجاً على المنطق ، بل أنه لزمن عميق الدلالة ذو دور جوهرى فى تنمية التصورالذى تصدر عنه الحمهرة ومنح التراث الشعرى العربى طبيعةلا تاريخية لا متغبرة راسخة . وإنه لمن الدال جداً في هذا السياق أن الجمهرة لا تخرج على تاريخ الأصل – ما تعتبره هي أصلا – فتقف في اختبر أنما في مهاية المرحاة الإسلامية . كما أن من الدال جداً أنها لا تضم شعر الخارجين ، أوالذين ينتمون إلى الثقافة المضادة . ( رغم وجود نص واحد لعروة ) لأن وجودهم يشكل تهديداً لنجانس عالم الأصل وتماسكه ووحدته كما تريد هي أن تخلقه .

-- 2

رغم ذلك كله ، فإن الدراسة الإحصائية للمجمهرة تكشف عن وهمية للتصور الشائع حول بنية القصيدة وطغيان الأطلال فى الشعر الجاهلى . فالجمهرة تضم 24 نصاً بينها ٢١ نصاً تبدأ بالأطلال و ٢٨ نصاً لاتبدأ بها . أى أن النسبة المئوية لورود الأطلال فيها هى ٤٢، لا ، وهى أي نسبة لورود الأطلال فى المجموعات الشعرية وفي در اوين الشعراء ، ومع ذلك فإنها لا تبنغ النصف .

أما التوزيع الدقيق ضمن الأتماط التي تميزها الجمهوة فهو كما بلي :

| السموط ـــ المعلقـــات : | ۸ نصوص                                           |
|--------------------------|--------------------------------------------------|
|                          | ٢ نصوص تبدأ بالأطلال .                           |
|                          | ا نص يبدأ بالحمرة .                              |
|                          | ۱ نص ببدأ بإنكار سؤ ال الأطلال .                 |
| المحمهـ و أت :           | ۲ نصبوص .                                        |
|                          | ۲ نصوص تبدأ بالأطلال .                           |
| المنتقيبات :             | ۷ نمبروص .                                       |
| *                        | ١ نص واحد ببـــدأ بالأطلال .                     |
|                          | ه نصوص لا تبـــدأ بالأطلال .                     |
|                          | ا نص و أحد فيسه ذكر عابر للأطلال .               |
| المذهب :                 | ۷ نمبسوص                                         |
| •                        | ا نص واحد يبددا بالأطلال .                       |
|                          | ۲ نصوص لا تبــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| المسراثى :               | ۷ نصب وص                                         |
|                          | ۷ نصوص لا تبدأ بالأطلال                          |
| • "*da sti               | ۷ نصب من .                                       |

٦V٥

٤ نصوص لا تبدأ بالأطلال . ۱ نص و احد تر د فیه الدیار بعد البیت الحامس الملحميات : ۷ نصر ص . ٣ نصوص تبدأ بالأطلال . \$ نصوص لا تبدأ بالأطلال . وتشف هذه الإحصاءات عن تضمينات هامة: ١ – أن المعلمات والمجمهرات هي المصدر الأساسي الأعلان ، وإذا حذفت من المقائمة نهائياً فان نسبة ورود الأطلال تتقلص إلى ٧ أى ٢٠ ٪ . ٢ – أن ترتيب الأنماط في الجمهورة بمنح مركز الصدارة للمعلقات والمحمهر ات أى للنصوص التي تطغى فيها الأطلال وبنية القصيدة النمطية تقريباً . ٣ – أن المراثى لا تحوى نصاً طللباً واحداً . ٤ – أن الحمهوة تعاين زمن الأصل باعتباره كتلة متجانسة واحدة ، فلا تفرق بين ما هو جاهلي وما هو إسلامي إطلاقاً ، متجاوزة بدَّلك التقسيم الديني للزمن العربي وقاطعة مفصل ظهور الإسلام دون إسناد أي أهمية له في تاريخ الشممر العمرين . ولا شك أن لهذه النتائج دلالات على مستوى عقائلتي ( أيديو لوجي ) ير تبط بالمصنف ، وعلى مستوى الأجناس الشعربة و دور الأطلال فهما ، ثم على مستوى تارىخى محسدد : المفضليات : إذا كانت الجمهرة تمثل إلى درجة بعبدة إعادة قراءة للراث من أجسل كشف رؤياه المركزية وتناسقه التقليدى ووحدته المماسكة ، فإن المفضليات ، التي تسبقها بقرنين من الزمن على الأقل ، كانت ، في مرحلتها للتاريخية، محاولة لنسف صورة التراث المركزي والانقسلاب خارج أطره . TV7

٢ نصان يبدءان بالأط\_ الال .

ولعل أهم ما يميز المفضليات أنها تتشكل خارج دائرة الشعراء للبارزين ، والمعلقات وأصحابها بشكل خاص ، وتبرز ما يمكن أن نسميه « البراث البديل » أو « نراث الهوامش » . فليس ثمه من معلقة واحدة فها ، أولا ، وليس نمة من نص واحد لشعراء المعلقات ، ثانيا ، باستثناء الحارث بن حدًزة (الذي لم يكن بين شعر اء المعلقات الرئيسين في أي مرحملة من مراحل التاريخ الثقافي العسري ) .

وهى، إضافة إلى ذلك ، تعرز البغية المضادة والقصيدة القصيرة وتجمع نصوصا يقل فمها استخدام الأطلال إلى درجة لافتة . فالمفضليات تحوى ١٣٠ نصا بينها ٣٣ نصا طلليا فقط ، أى أن النسبة المئوية لورود الأطلال فما هى ١٧.٦ ٪ وهى نسبة قليلة جداً تكنى لنسف تصورنا الواهى عنطغيان الأطلال في الشعر الحاهلي .

وتزداد دلالة الحصائص التى مملكها نصوص المفضليات حين ندرك أن عمل المنضل هو أول مجموعة ( نعر فها ) من مختار ات الشعر العربى ، ويعود زمنها إلى حوالى منتصف القرن الثانى الهجرى . كما تتعمق هدنه الدلالة حين ندرك أن المفضل لم يقم وحده باختيار النصوص المدرجة فيها بل شاركه فى الاختيار علماء تخرون أضافو ا إلى عمله الأساسى ، وما يشعر به هذا القول هو احمال وجود توجه عام فى هذه الفترة لدى عدد من الرواة البارزين يتحرك مبتعداً عن المعلقات والتراث الشعرى المركزى ويركز على الأطر اف ليرزها ويؤكد على أهميتها ضمن النتاج الشعرى العربي كله.

الأصمعيات :

يكاد التصور الذي تصدر عنه الأصمعيات أن يكون متطابقاً كلية مع التصور الذي صدرت عنه المفضليات . لكن عمل الأصمعي أكثر ابتعاداً عن القصيدة – النمط كما حددها ابن قتيبة فيا بعد ، ومختار انه أقل المختار ات عناية بشعر الأطلال . فهي تحوى (٩٢) نصاً بينها مسه نصوص فقط ير دفها ذكر الأطلال ، ومنها نصان لا ترد الأطلال منهما في المطلع مباشرة . بل بعد البيت الرابع في

أحدهما والسمادس فى الثانى ، وعلى هذا تكون نسمية نصوص الأطلال فى الأصمعيات ٤,٥ ٪ فقط . وهى تكشف عن منظور متميز جداً ينأى تماماً عن القصيدة النمطية والرؤيا التى تجسدها ويبحث عن الإبداع الشعرى فى مدى يقع خارجها ونقيضاً لهما .

وحين نضيف نصوص المفضليات إلى الأصعميات يكون العدد الكلى للنصوص التى ترد فهما هو ٢٢٢ نصاً مهما ٢٨ نصاً يرد فهما ذكر الأطلال ، أى أن النسبة المثوية للأطلال فى المحموعتين هى ١٢,٦ / ، ويلاحظ أن هناك نصوصاً مشتركة بين المجموعتين يبلغ عددها ٢٠ نصاً . أى أن مجموع النصوص الأصابية الفعاية فى المجموعتين ٢٠٢ بينهما ٢٦ نصاً يرد فهما ذكر الأطلال ، فنكون النسبة الدقيقة لنصوص الأطلال فى المجموعتين هى ١٢,٨ / ، وهى نسبة ضئيلة جداً لا يمكن أن تسوغ الانطباع الشائع حول طغيان الأطلال فى الشعر الحاهلى .

وحتى حين نجمع نصوص المجموعات الثلاث – المفضليات ، الأصمعيات ، والحمهوة . فإن النسبة المئوية تظل منخفضة ولا تير رالاعتقاد الشائع الذى تو ارثناه جيلاعن جيل وقر ناً عنقرن . ذلك أن مجموع النصوص فى المجموعات المذكورة هوا ٢٧ نصاً ، منها ٤٧ نصاً يرد فيها ذكر الأطلال فنكون النسهة المئوية لهذه النصوص ١٧.٣٪ ، وبين هذه النصوص ما يتكرر فى المجموعات النلاث .

فالأصمعيات تكرر عشرين نصاً من نصوص المفضليات بينهما نصان طلايان ، أى أنها تضيف ٧٢ نصاً جديداً فقط ، أما الجمهوة فإنها تكرر خمسة نصوص من المفضليات وثلاثة نصوص من الأصمعيات ، وبن ما تكرره من المفضليات نصان طلايان وثلاثة نصوص لا ترد فها الأطلال .

أما ما تكرره من نصوص **الأصمعيات فجميعه لا ترد فيه الأطلال . وهكذا** تكون **الحمهرة** قد أضافت ٤١ نصاً جديداً فقط . وحين نلغى المشترك بين هذه المجموعات يكون مجموع النصوص :

٢٤٣ + ٢٧ + ٤١ ( وبينها نص يرد بصورتين فى المفضليات ) = ٢٤٣

ومن هذه النصوص يبلغ عدد التي ترد فها الأطلال ٤٥ نصا ، فتكون النسبة المثوية للنصوصالتي ترد فها الأطلال في المجموعات الثلاث: ١٨,٥ ٪ . ويعود ارتفاع النسبة بعد إلغاء التكرار إلى كون الحمهرة تكرر عدداً أكبر من النصوص غير الطللية (٦ نصوص) ممسا تكرر من نصوص طللبة ( نصان فقط ) . لكن النسبة تظل أضأل بكثير من أن تسبح لنا دالقول أن الشعر الحاهلي شعر تطغي فيه الأطلال .

دو او بن الشعر اءالأفر اد

| النسبة المئوية | لا تذكر<br>الأطـــالال | نصوص<br>تذكر الأطلال | عدد النصوص                                 | الشراعر          |
|----------------|------------------------|----------------------|--------------------------------------------|------------------|
| %.\o,V         | ٤٨                     | 9                    | ov .                                       | امر ۋ القيس (\$) |
| 7.87,A<br>7.78 | 17<br>47               | 14                   | ۲۸ نصاً طو بلا<br>۵۰ نصاً متفاوتة<br>الطول | زهـبر            |
| % <b>\£</b> ,V | 44                     | 0                    | ٣٤                                         | طرفة (٥)         |
| 1.4            | VV                     | 0                    | ٨Y                                         | الأعشى (٢)       |
| 1              | ٣٧                     | لا شىء               | ٣٧                                         | عروةبنالو رد(٧)  |
| %1,7           | ٦١                     | 1                    | 44                                         | عامر بن الطفيل   |
| %17,0          | ٣٢                     | 0                    |                                            | عنــترة (٨)      |

إذا كانت الدراسة المتحليلية الإحصائية للشعر الجاهلى تكشف عن وهمية الإيمان الشائع بأن الأطلال مكون تقليدى طاغ فى النص الجاهلى ، فإن مثل هذه الدراسة تكشف أيضاً وهمية الإيمان بأن للنص الجاهلى بنية ثابتة أو طاغيــة

وأن هذه البنية تتشكل من عدد من الحركات أو الموضوعات التي تترتب بالطريقة التي وصفها ابن قتيبة في نصه المشهو والذي أضل قرونا من النفكير بالشعر الحاهلي . ولقد قمت ، خلال السنوات التي استغرقها إعداد هذا البحث ، بتحليل مثات من النصوص الحاهلية ، وكانت النتائيج المقدمة في الفصول السابقة ، كما قام طلبتي في درجة البكالوريوس والدر اسات العليا في جامعة اليرموك بن سنوات دام طلبتي في درجة البكالوريوس والدر اسات العليا في جامعة اليرموك بن سنوات دواوين الشعر اء الأفراد تبعاً لحطة دقيقة حدد فيها عدد واسع من الوحدات الدلالية المتميزة يغطي معظم ما أظهرت القراءة الدقيقة احتمال ورودفي الشعر الحاهلي ، فو ما يظن أنه عدت في الشعر الحاهلي . ثم نسقت هذه الوحدات الدلالية أو ما يظن أنه عدت في الشعر الحاهلي . ثم نسقت هذه الوحدات في ترتبب نظرى مددي، وكان المحلل يقر النصريد قد ثم يشير إلى ورود وحدة ما فيه بوضع إشارة (+) مقابل اسم الوحدة ، ويشير إلى عدم ورودها بإشارة (--) مقابل اسمها ، وكانت مقابل اسم الوحدة ، ويشير إلى عدم ورودها بإشارة (--) مقابل اسمها ، وكانت مقابل اسم الوحدة ، ويشير إلى عدم ورودها بإشارة (--) مقابل اسمها ، وكانت مقابل اسم الوحدة ، ويشير إلى عدم ورودها بيشارة (--) مقابل اسمها ، وكانت مقابل اسم الوحدة ، إذ أظهرت أن نسبة النصوص التي تمتيك ما يقترب من أن مقابل اسم الوحدة م ويشير إلى عدم ورودها بإشارة (--) مقابل اسمها ، وكانت مقابل اسم الوحدة ، ونشير إلى عدم ورودها بإشارة (--) مقابل اسمها ، وكانت مقابل اسم الوحدة ، ويشير إلى عدم ورودها بإشارة (--) مقابل اسمها ، وكانت مقابل اسم الوحدة ، ونشير إلى عدم ورودها بإشارة (--) مقابل اسمها ، وكانت مقابل اسم الوحدة ، ونشير إلى عدم ورودها بإشارة (--) مقابل اسمها ، وكانت مقابل اسم الوحدة ، إذ أظهرت أن نسبة النصوص التي تمتك هذه عدم عن أن تسبة النصوص الطلاية .

لكن الدراسة كشفت أيضا ميلا حاداً إلى الارنباط بن ورود الطلل فى النص وبن وجود الوحدات التقليدية الرئيسية فيه . وليس من المعقول أن أدرج هنا جميع الحداول التى قام الطلبة بتنظيمها ، لذلك سأكتنى بإيراد ٣ ماذج يصف كل منها نصاً لشاعر جاهلى .

## اشارة تقنية Technical

استخدم في هذا البحث رموزاً تحتاج إلى توضيح . لدى شعور ، قد لا بكون مبرراً ، بأن الجوانب المتعلقة بكيفية كتابة البحث ، والرموز التي تستخدم في ذلك لم توحد بعد في العالم العربي . ويتما تو حد طرق البحث المختلفة ، أستخدم ما أراه شخصياً نافعاً وموضحاً : (را . –راجع) ، (ت . – تو فی ) ، (سا . – المصدر الذي وردذكره في الحاشية السابقة ، وقد تكون الصفحة ذاتها ) ، قبس - مقتبس فى ) ، (د. تا . - دون تاريخ) ، ( ذات . بعد اسم المؤلف أو ذكره ، تشير إلى الكتاب ذاته الصفحة ذانها) ، (قا – . قارن مع)، (ورد، بعد اسم المؤلف تشير إلى الكتاب نفسه ، دون الصفحة . قد يأتى بعدها ذكر الصفحة ) ، (عد – عد إلى كذا )، (حا . – حاشية ) ، ( يلى . فما يتلو فى هذه الدر اسة ، صفحة تأتى ) ، ( أعلى . فيما سبق من هذه الدراسة ) ، (خصو .) ــ خصو صاً ) ، (تحو . – تحرير) ، ( تر . – ترجمة ) ، ( مج . – مجلد ) ، ( ع – عدد من مجلة دورية ) ، ( تح – . تحقيق ) ، ( وآخ – وآخرون بالاشترك مع محققين أو مؤلفين آخرين ) ، (كلمة « فقرة » تشير إلى فقرة من هذا البحث ) ، (عين - حين بكون للمؤلف كتابان ذكر كلاهما سابقاً ، بعد عنوان أحدهما تعنى المكان نفسه أو الصفحة ذاتها ). تسهيلا للتمييز ، يطبع عنو ان الكتاب والمجلة بحرف محميز ويوضع بين أهلة « . . . » ، ويطبع عنوان المقالة بحرف عادى ، موضوءاً بين اهلة .

١٣ – وهو مهذا العمل يستبق التصور الجوهري الذي كان لرومان يأكوبسون أن يطـوره إلى مداه الأبعد ، أعنى مفهوم التراضي (Syntagmatic) والمحور الإشيارات إشمارات تمهيد لدراسة الأطر التصورية والمهجية : ٢- ١, كتابه : The Morphology of the Folktale, Eng. trans., 2nd Ed., U.O. Texas Press (Austin and London, 1968), Ibid., p. 21 \_\_ 7 1bid., p. 19 \_ 7 ٤ - را موريس أبو ناضر : الألسنية والنقد الأدبي. دار النهار ( بيروت ، ١٩٨١ ) الفصل الأول . ه ــــ لكن بروب يناقش حالة استثنائية واحدة تتطلب تفسيراً خاصاً ، را . لورد . ص: ۱۰۷ . ٦ يلاحظ هذا أن بروب لا يتابع منهجه في إعطاء تسمية محددة للوظيفة بل يكتني بإعطاء العلامة ، وقد يعود ذلك إلى نقص في النص الروسي . إش\_ارات 4 Myth and Meaning, Routledge and Kegan Paul (London, 1978), p. 13. ٨ ـ را . الفصل الأول ، يلى ٩ ـ وهي نقطة بحاجة إلى تأكيد ويبدو لى أن دارسي تشومسكي لم ينتبهوا إلهما إطملاقاً . ١٠ - را . موريس أبو ناضر ورد ، ص ٥١ . ١١ – وهي سمة ملازمة لعمل ليثى – شتر اوس أيضاً . بل لعمل عدد كبير من المحالين في هذه المحالات . ١٢ – فما ترتب وظائف أخرى في مجموعات . كالمجموعة التي تمثل تعقيد الحكاية وثبتني وظائف قليلة قائمة بدائها (التغييب العقاب الزواج) .

JAY.

· ( Paradigmatic ) ١٤ – الأرقام المتسلسلة الواردة إلى اليمين هي أرقام الحكايات في مجموعة أفانسييف الأصلية إلى اعتمد عليها بروب واختار حكاياته المائة مها Albert B. Lord, The Singer of Tales. Atheneam (New York, 1) - 10 1974) esp. ch. 2. ١٢ - يشير بروب في هذا السياق إلى أن الدر اسة العلمية قد أدت إلى و صف

المعادن والنباتات ، والحيو ان، وتصنيفها تبعاً لبناها ، فما ظلت دراسة الحكاية مجرومة من ذلك :

۱۷ – يشير بروب إلى العمل الذي قام به شكلو فسكى (Sklovskii) وأظهر فيه عبثية ما أسمى بالدراسات التكوينية (genetic) ، وهو مصطلح سابق على استخدام لوسيان غولدمان لمصطلح البنيوية التكوينية (Genetic Structuralism) يعقود ولا علاقة وثيقـــة له به ــ للحكاية في مغالاتها في تتبع الأصول دون أى عنابة بالأشكال ويقدم شكلو فسكى مثلا شيقاً على ذلك تستحق مر اجعته فى اقتباس بروب له . ورد . ص ص : ٣ – ١٤ .

الفصــل « ( » أبعاد أو لى للتحليل البنيو ى

٢ – را . الشعر والشعراء . تح . أحمد محمد شاكر . دار المعارف (القاهرة، ۱۹۳۱ ) ، ص ص ۲۶ - ۷۷ :

٢ – قا . الملاحظات الذكية التي يبدمها إحسان عباس حول مقطع ابن قتيبة فى ، تاريخالنقد الأدبى عندالعرب ، دارالأمانة – مؤسسة رسالة ( بهر وت ، ١٩٧١) ص ص ١١١ - ١١٤

K. Abu-Deeb, Al-Jurjani's Theory فأه النقطة في K. Abu-Deeb, Al-Jurjani's Theory

of Poetic Imagery. ، أطروحة دكتوراه ، جامعة أكسفورد . ۱۹۷۰ . مج ۲ ، ص ص ٨٤ – ٢٠٢ ، حيث تناقش إحدى المحاولات القليلة الواعدة ، وهى محاولة مصطنى بدوى . إلا أن آراء بدوى حول الوحدة فى معلقة لبيد آراء سلبية .

A Literary History of the Arabs, Cambridge U.P. (Cambridge, 1956) p. 76.

ه – را . خصوصاً ، الفصل الحادى عشر ، « الدراسة البذيوية للأسطورة » في : (Structural Anthropology, Eng. trans., Doubleday (New York, 1967

وسيشار إلى هذا الكتاب من الآن فصاعدا فى كتابه بـــ SA وكتابه : The Raw and the Cooked : Introduction to a Science of Mythology, Eng., trans., vol. I, Harper and Row (New York, 1970).

وسيشار إلى هذا الكتاب بعد الآن بـ RC

٢ – حول الشعر الحاهلى بشكل عام ، لأعمال محمد النومهى وأدوميس أهمية خاصة . را . النومهى ، الشعر الحهلى : منهج فى دراسته وتقويمه ، الدار القومية ، ( القاهرة ، . . د . تا ) ، ويشكل عمل أدونيس إعادة اكتشاف وتقييم فذة للشعر الحاهلى . را . ديوان الشعر العربى ، الكتاب الأول ، المكتبة العصرية ،

(بيروت ، ١٩٦٤ ) المقدمة ، وكتابه مقدمة للشعر العربي ، دار العودة : ` ( بيروت ، ١٩٧١ ) .

۷ – را . لیٹی – شتر او م RC استہلال ، ص ص . ۱ – ۳۲ .

. i\_\_\_\_ A

 $l_{k_i}$ 

۹ را . النصوص المدروسة في هذا الحزء وستورد نصوص أخرى في الحزء الثاني وهو قيد الإعداد .

١٠ - سيكون أكثر دلالة أن تؤخذ قصيدة من شعر لبيد نفسه مثلا على
 ذك را . القصيدة رقم (٣٠) فى ديوان لبيد . را . أيضاً القصيدة رقم (٣) فى ديوان عدى بن زبد العبادى ، نح . عمد المعبد ، وزارة الثقافة والأعلام ،
 ( بناد ، ١٩٣٥ ) ص ص ٣٥ - ٣٦ .

 ١١ ـــ را القصيدة فى المفضليات المفضل الضبى ، تح . أحمد محمد شاكر وعبد السلام هارون ط، ٣ دار المعارف القاهرة ١٩٦٤ . رقم ١٢٦ ، ص ص ٤١٩ ــ ٤٢٩ .

١٢ يقصد بـ « الوحدة المشكلة » هذا الحقل الدلالى لذات معينة ، مثلا ، الحصائص التي تنسب إلى الأطلال ، أو كل شيء يقال عن الناقة .

١٣ - يستعار المصطلح حزم من العلاقات من ليثى - شتر اوس ليدل على جانب محدد من تحليل الأسطورة . را . ( SA ) ، ص ص . ٢٠٦ - ٢١٢ .
١٤ - را . ، مثلا ، تعليق الخطيب التبريزى على معلقة لبيد فى شرح القصائد العشر ، تح . فخر الدين تباوة ، المكتبة للعربية ( حلب ، ١٩٦٩ ) م ص ص . ١٩٩ مالتحيائد العشر ، تح . فخر الدين تباوة ، المكتبة للعربية ( حلب ، ١٩٩٩ ) م ص ص . ١٩٩ مالتحيائد العشر ، تم ح ديوان لبيد بن م م م م . ١٩٩ مالتحيية العربية ، على التمروح ، التحليدية ، على القصائد العشر ، المحمدة نفسها فى تحقيق عباس للديوان ، شرح ديوان لبيد بن ربيعة العامرى ، سلسلة التراث العربى ، وزارة التقافة والإعلام ( الكويت ، ربيعة العامرى ، ص ص . ٢٧٩ - ٢٢١ .

١٥ - في (SA) ، ص ٢٠٦ ، كذلك في RC ص ص ، ١٦ ١٢ .
 ١٦ - النسخة التي استخدمت أصلا في هذه الدراسة هي نسخة الديوان ،

تم إحسان عباس . را . ه . ١٤ أعلاه . إلا أن عدم توفر هذه النسخة الدى أثناء إعداد الترجمة العربية اضطرنى إلى الاعماد فى النص المثبت للقصيدة على نسختها فى شرح القصائد السبع الطوال لابن الأنبارى ، تح . عبد السلام هارون ط ٢ دار المعارف (القاهرة، ١٩٦٩) ص ص ١٧٥ ٩٩٥ والاختلاف بين النسختين من الضآلة حيث لا أظنه بسبب إشكالا فى الدراسة المقدمة هنا .

الا – وصف ح . س كارلايل ، مثلا ، القصيدة بأنها ((مرثية . . . . موضوعها موضوع لا بد أن يكون دائماً شيقاً من وجهة نظر العقل الحساس – موضوعها موضوع لا بد أن يكون دائماً شيقاً من وجهة نظر العقل الحساس – وهو عودة المرء ، بعد غياب طويل ، إلى المكان الذي كان قد قضى فيه سنوات ممره الأولى . وهي في الحقيقة المعادل العربي ل ل والقرية المهجورة) . قبس آربري في الحقوف : The Seven Odes : The First Chapter in Arabic Literature, Allen آربري في ما لاسان المعان المعان المعان المعان المعان المعان المعان المعان المعان العربي ل المكان الذي كان قد قضى فيه منه المعان المعان المعان الذي كان قد قضى فيه منه العان الذي كان الذي كان قد قضى فيه منه العان الذي كان الذي كان قد قضى فيه منه العان الذي كان الذي كان قد قضى فيه المعان الذي كان الذي كان قد قضى فيه العان الذي كان الذي كان قد قضى فيه المعان الذي كان الذي كان قد قضى فيه المعان العربي المعان الذي كان قد قضى فيه المعان الذي كان الذي كان قد قضى فيه المعان الذي كان الذي كان قد قضى فيه المعان الذي كان الذي كان قد قضى فيه المعان المعان الذي كان الذي كان قد قضى فيه المعان المعان العربي المعان الذي كان الذي كان قد قضى فيه المعان الذي كان قد قضى فيه المعان الذي كان الذي كان قد قضى فيه المعان الذي كان الذي كان قد قضى فيه من إلى المعان الذي كان الذي كان قد قضى فيه المعان الذي كان الذي كان الذي كان الذي كان الذي كان قد مع مالي المعان الذي كان الذي كان قد معان المعان الذي كان الذي كان قد معان المعان الذي كان الذي كان الذي كان قد معان المعان المعان الذي كان قد المعان الذي كان قد مع من المعان المعان المعان الذي كان ال والد مع مالي مع مالي كان الذي كان ال

العربي ، ألن أندانوين ، ما كميلان ( لندن – نيويو رك ، ١٩٥٧ ) ص ١٣٤ . ٨ – على طريقة الشراح التلقيديين ، العرب مهم و المستشر قبن ، حين واجهت الشارحين صورة معقدة كهذه ، من الواضح أنهم غضوا النظر عن تعقيدها و « أولوها » بطريقة عقلانية ، مجبرين إياها على أن تعنى شيئاً . لا تقو له هى . وإن بعض التأويلات المقدمة لتجذب المرء بذكانهما وحدلقتها، (لا بدلا لتها هى . وإن بعض التأويلات المقدمة لتجذب المرء بذكانهما وحدلقتها، (لا بدلا لتها الحقيقية على الصورة ) ، كما يفعل شرح الحطيب التبريزى ، مثلا ، الذى يأتى بفكرة أن الأطلال تبدو بالية عارية مثل الكتابة على الحجر حين ينظر إلها المرء من بعيد ( ورد . ص ص . ١٩٢ – ١٩٧ ) أما آربرى فإنه يترجم الصورة إلى الإنجليزية مما معناه أن مدافع الريان عريت وما تز ال تظهر الآثار ، وقد نعمت مثل الحروف التي سجلت منذ زمن طويل على حجر ( سبق . ص . ١٤٢ ) . ويخفق أ. و و. بلنت في فهم الصورة – أو يتجاهلا ما – مترجمين البيت بما معناه « سجلت في خطوط مثل الكتابة التي تركتها مياه الطوفان » ( قبسي في معاد ) . ولا يترجم الصورة بدقة إلا إثنان من المترجمين اللدين يشير إليهم أربرى ( ر ا .

وهكذا ينثى المعلقون اللغة نفسها ودورها فى الحلق الشعرى ليركزوا على

الفكرة المحردة التي ممكن انتزاعها من الصورة والتي يعتقدون أن الصورة تعير عنها أو أنها بجب أن تعبر عنها ، وقد يوضح هذا المثل الآلية التي أصبحنا من خلالها نتصور الشعر الحاهلي بالطريقة التي نتصوره بها الآن . 19 ـ درس كلينت بروكس لغة المفارقة في الشعر دراسةلامعة في كتابه

The Well Wrought Urn, Harcourt, Brace (New York, 1947). ماركت ، بريس أند وورك ( نيويورك ، ١٩٤٧ ) ص ص ٣ – ٢١ . ومن The Language of Poetry. ، حصوصا ، , Allen Tate, (ed.), Russell and Russel (N.Y., 1960).

٢٠ - را . ، مثلا ، در اسة جيمس مونر و للصيغ الحاهزة في الشعر لبيد ،
 «Oral Composition في تطبيقه لنظرية بارى – لورد في الصيغة على الشعر الحاهلي Oral Composition in Pre-Islamic Poetry» Journal of Arabic Literature, vol. III (Leiden, 1973)
 pp. 1-53, esp. p. 47. الأطلال عند مونر و والثنائيات في وحدة الأطلال .

٢١ ــ هذه نقطة مهمة غالباً ما تهمل : يثير ألبرت . ب : لورد نقطةمشامة
 ٤ مناقشته للتأليف المشفهى ودور الشاعر الفرد ، را . مغى لحكايا ، أثيم :
 ( نيويورك ، ١٩٦٥ ) ص . ٨٨ .

٢٢ - را . وجهة النظر المتطرفة التي تتبناها ماري كاثرين بيَّسن في

Structural Continuity in Poetry, Mouton (Paris — The Hague, 1970). p. 27. تقول بيتسن « إن الشاعر «ضم » القسمين الأولين (النسيب – الذي تعتبر الأطلال جزءاً منه ، وهذا خطاً – والرحلة ) باعتبارهما شيئاً رسمياً شكلياً ضرورياً ، تماماً مثل الشكل الصحيح اللائق للتحية » . ولا مكن لوجهات نظر كهذه إلا أن تنزل الضرر بدراسة هذه الحوانب من الشعر الحاهلي ، لأنها تخفي دور الحيال الفردي وتثبط محاولات دراسة هذا الشعر دراسة جديدة طرية .

٢٢ ـ يمكن أن تحلل لغة القصيدة على أكثر من مستوى ، بما فى ذلك المستوى الصوى ، بما فى ذلك المستوى الصوى الصوف . ويقدم عمل بيتسن نفسها بعض الأمثلة الشيقة لتحليل الشعر الحاهلى . إلا أن أحد أهم الأمثلة على تكاثر مستويات التحليل هو دراسة ليفى ---

| الذى يمسك الإنسان بزمام مرخى طرفه فى يد الموت يقبض علبسه بقوة ، ثم<br>يتابع قائلا :<br>«إذا شاء يوماً شـــده بزمامه ومن يك فى حبـــل المنية ينفد » .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | شتر اوس و رومان ياكويسن البنيوية لقصيدة بو دلبر ( سونيت ) « القطط » ،<br>(Res chats) في : Introduction to Structuralism, ed. by Michael Lane, Harper في : Torchbooks (New York, 1970), pp. 202-21.<br>Torchbooks (New York, 1970), pp. 202-21.                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۳ ــ ذات .<br>۳۵ ــ مونر و ۵ ورد ۵ ص. ۶۲ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٢٥ – يستعار المصطلح « وحدة مكونة إجمالية » من ليثى – شتراوس ،<br>را . (SA) ص . ٢ .                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣٦ – ورد ، ص ص ٢٠ - ٧٧ .<br>٣٧ – هى ذكر الديار، النسيب ، الرحيل ، والمديح .<br>٣٢ – ٣٠ .<br>٣٢ – ٣٢ ، ص ص ٣٤ – ٣٤١ .<br>٤١ – كما فى الأبيات : ٢٤ ، ٢٥ ، ٢٢ ، ٣٩ ، ٤٧ ، ٥١ ، ٥٢ . را.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٢٢ – الوحدات الأولية هى أبسط العلاقات ضمن كل وحدة مشكلة .<br>ويصاغ هذا المصطلح هنا لخدمة أغراض الدراسة الحالية .<br>٢٧ – بعض هذه الثنائيات تلك الى أشير إليها بالعلامة ؟<br>٢٨ – را . البيت ٢٩ .<br>٢٩ – را . (SA) ص عن ٢٠٢ – ٢٠٢                                                                  |
| ابع ـــ لاما مي الوبيك ٢٠ ، ٢٩ من أجل تعابير مشامة لها الوظيفة البذيوية ذائمها .<br>أيضاً الأبيات ٢٠ ، ٢٩ ، ٨١ من أجل تعابير مشامة لها الوظيفة البذيوية ذائمها .<br>٢٢ ــ كما في الأبيات : ١ ، ٧ ، ٨ ، ٩ ، ١٥ ، ١٦ ، ٣٧ ، ٤٢ ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٣٠ – فا . حول هذه المنقطة رأى هاميلتن جب في تناول الشاعر لقسم<br>النسيب في :                                                                                                                                                                                                                       |
| <ul> <li>٢٥ ، ٥٢ .</li> <li>٢٥ ، ٥٥ .</li> <li>٢٥ ، ٥٥ .</li> <li>٢٥ ، ٥٥ .</li> <li>٢٥ ، ٥٠ .</li> <li>٢٥ ، ٥٠ .</li> <li>٢٥ ، ٢٥ ،</li> <li>٢٥ ، ٢٥ ، ٢٥ ،</li> <li>٢٥ ، ٢٥ ، ٢٥ ، ٢٥ ،</li> <li>٢٥ ، ٢٥ ، ٢٥ ، ٢٥ ، ٢٥ ، ٢٥ ، ٢٥ ، ٢٥ ،</li></ul> | Arabic Poetry : An Introduction, Clarendon Press (Oxford, 1963) pp. 21-22.<br>مع رأى مونرو . الذى يستقى من دراسة التأليف الشفهى . ورد ، ص ص :<br>٤٣ – ١٤ .<br>آخر هو تميم بن مقبل . « لو أن الفتى حجر » ، قبس أدونيس ، ديوان الشعر<br>العربى ، المقدمة ، ص ١٥ .                                    |
| Indiana U.P. (Bloomington, 1955), p. 32.<br>33 – قا . ملاحظات ليثى – شتر اوس حول أغراض الأسطورة (SA) ،<br>ص ٢٢٦ .<br>33 – أن البرهنة على كون وحدة الأطلال تجربة تخيلية ذات وظيفة رمزية ،<br>تفتح أمامنا احتمالات وإمكانيات جديدة للبحث : هل هذا صحيح فما يتعلق<br>بالبقرة الوحشية والثورالوحشى ؟ هل تمثل هاتان الوحدتان فاعلية للخيال الخلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۲۲ مثلا ، مرثية متمم بن نويره فى أخيه مالك . خص . البيتين :<br>۲۱ ، ۲۲ ، فى المجانى الحديثة ، ط ۲ . المكتبة الكاثوليكية ( بيروت . ١٩٦٢ )<br>ص ص ٢٢ – ٢٦ .<br>٣٣ – يعبر طرفة عن هذه الفكرة بشكل أكثر حدة و كابوسية فى صورة<br>مركزية فى معلقته ، حيث يصور الإنسان حاضراً حضوراً أبدياً فى حيز الموت |
| يدلا منأن تكونا تعبيراً عن ولع الشاعر بوصفمناظر الصحراء وحياة الحيوان<br>الرؤى المقنعة – ٦٨٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

شتراوس ورومان ياكويسن البنيوية لقصيدة بودلير (سونيت) « القطط » ، الذي يمسك الإنسان بزمام مرخى طرفه في يد الموت يقبض عليهه بقوة ، ثم Introduction to Structuralism, ed. by Michael Lane, Harper : 3 (les chats) يتابع قائلا : Torchbooks (New York, 1970), pp. 202-21 ومن يك في حبط المنية ينفد » . راذا شاء يوماً شهده بزمامه ٢٤ - را . فقرة ٣ - ٢ أعلى . ۲۶ ـ ذات. ٢٥ – يستعار المصطلح « وحدة مكونة إجمالية » من ليثى – شتر اوس ، ٣٥ - مونرو، ورد، ص ٢٠ ٢٠ را. (SA) ص: ۲: ۳۲ - ورد، ص ص ۲۲ - ۷۷ . ٢٦ – الوحدات الأولية هي أبسط العلاقات ضمن كل وحدة مشكلة . ٣٧ ـ هي ذكر الديار، النسيب ، الرحيل ، والمديح . ويصاغ هذا المصطلح هنا لخدمة أغراض الدراسة الحالية . : - \*\* ٢٧ – بعض هذه الثنائيات تلك التي أشير إليها بالعلامة ؟ : WE1 - WE . 00 . RC - M9 ۲۸ – را . البيت ۲۹ . . YYY . . SA - E. ٤١ - كما في الأبيات : ٢٢ ، ٢٥ ، ٢٢ ، ٣٩ ، ٢٧ ، ٥١ ، ٥١ . را : ۲۹ – را . (SA) ص ص ۲۰۲ – ۲۰۸ . أيضاً الأبيات ٢٠ ، ٢٩ ، ٨١ من أجل تعابير مشامة لها الوظيفة البذيوية ذاتها . ٣٠ ــ فا . حول هذه النقطة رأى هاميلتن جب في تناول الشاعر لقسم ٢٢ - كما في الأبيات : ١، ٧، ٨، ٩، ١٠، ١٢، ٢٠، ٢٢، ٢٢، النسيب في : Arabic Poetry : An Introduction, Clarendon Press (Oxford, 1963) pp. 21-22. 10 : 01 مع رأى مونرو . الذي يستقى من دراسة التأليف الشفهي : ورد ، ص ص : · 1.0, p, p 6 (SA) - 54 ٤٤ ـ قا . تعميم فون غرونبادم السطحى فى قوله : « إن القصيدة تكتسب : 24 - 24 وحدمها بشكل رئيسي عير شخصية الشاعر الذي يصمم كل جزء من أجز اثما ٣١ – أو ، كما صيغت بطريقة أكثر حدة وكثافة من قبل شاعر جاهلي الرئيسية لعكس ولاءانه وشجاعته ولباقته إلخ مباشرة أو بصورة غير مباشرة» . آخر هو تميم بن مقبل . « لو أن الفتى حجر » ، قبس أدونيس ، ديوان الشعر «Arabic Poetics,» «Indiana Conference on Oriental Western Literary Relations, العربي ، المقدمة ، ص ١٥ . Indiana U.P. (Bloomington, 1955), p. 32. ٣٢ – قا . مثلا ، مرثية متمم بن نويره في أخيه مالك . خص . البيتين : دي قا . ملاحظات ليثي – شتر اوس حول أغر اض الأسطو رة (SA) ، ٢١ ، ٢٢ ، . في المجاني الحديثة ، ط ٢ . المكتبة الكاثوليكية ( بير وت . ١٩٦٢ ) · YYY .... ص ص ٢٢ - ٢٢ . ٤٢ ـ أن البرهنة على كون وحدة الأطلال تجربة تخيلية ذات وظيفة رمزية ، تفتح أمامنا احمالات وإمكانيات جديدة للبحث : هل هذا صحبح فما يتعلق ٢٣ – بعبر طرفة عن هذه الفكرة بشكل أكثر حدة وكابوسية في صورة بالبقرة الوحشية والثو رالوحشي ؟ هل تمثل هاتان الوحدتان فاعلية للخيال الخلاق مركزية في معلقته ، حيث يصور الإنسان حاضراً حضوراً أبدياً في حيز الموت بدلا منأن تكونا تعبيراً عن ولع للشاعر بوصف مناظر الصحراء وحياة الحيوان 144 الرؤى المقنعة - ١٨٩

ه ــ الرواية المستخدمة هنا هي رواية ابن الأنباري لهذه المعلقة (را. سا.). فمها ؟ وإذا كان هذا صحيحاً ، فهل عكن أن يقترح أن البقرة الوحشية أو النور وهناك رواية أخرى ، ما تزال مخطوطة ، تختلف اختلافاً أساسياً عن الرواية الوحشى لهما لا وظائف رمزية فقط بل ، أيضاً ، تر ابطات أسطورية ؟ أمن المستخدمة هنا وتزيد عليها بواحد وثلاثين بيتاً . وتشكل الرواية الأكثر طولا أساس المحتمل أن يكون الشاعر، قد استخدم ذواتاً كهذه بوصفها قوى أسطو رية أو دراسة للمعلقة آمل أن أفرغ منها في و قت قريب . « شخصيات » أسطورية تبتعث القوى الحَيوية الغضة للحياة بطريقة لاتختلف ٣ – حرل هذا الحانب في القصيدة ، الفصل الأول ، فقرة ١٢ ، وانظر كذلك كثيراً عن الطريقة الحديثة في استخدام أساطير كأسطورة « وحيد القرن » ، كلود ايثى – شتر اوس (Lévi-Strauss) حول طبيعة الزمن غير القابلة للانعكاس و « العنقاء » . من الشيق جداً في هذا المعرض أن نلاحظ أن الشعر الحادلي نفسه يحتوى على إشارات إلى الشمس بوصفها غزالة ذات قرون ، أو معزى ذات في الأسطورة في (SA) ، ص ٢٠٥ . ٧ ـــ لمناقشة هذه النقطة الفصل الأول ، فقرة ٤ - ١ ، ٤ - ٢ . قــرون 🗄 ٨ ـ على الرغم مما يكنسبه تحليل التضادات والثنائيات من أهمية كبيرة في بالإضافة إلى ذلك ، فإن وحدة الناقة نفسها قد تمتلك وظيفة رمزية ، والوصف القصيدة كلها ، إلا إنني لن أقوم بتسجيل هذه التعارضات كلها هذا ، على حين المتقصى للناقة فى عدد كبير من القصائد مكن ، هكذا ، أن يعتمر وحدة مشكلة أنني أؤكد أن هذه التعارضات لا تقل انتشاراً في هذه القصيدة عنها في القصيدة ذات دور أساسى فى تشكيل الوحدات المكونة الإجمالية فى القصيدة . وقد يكون للناقة في الواقع طبيعة ثنائية : الحيوان المستخدم في الحياة اليومية من جهة ، المفتاح . ( را . الفصل الأول ، فقرة ٧ – • ) . إن اهتمامي بتطويع المنهج البنيوي وصقله يبيح إغفال ذكر نقاط بعينها في الدراسة والشخصية ﴿ الأسطورية ﴾ التي تبرز في الشعر صورة نمطية عليًا (archetype) من جهة أخرى ، وهكذا يمكن أن يكننه وصف طرفة المتقصى للناقة بوصفه الجالية وذلك بهدف التركيز على نقاط أخرى لم تسبق مناقشتها . وآمل أن أقدم هذا المنهج في صورة أكثر كمالا عند مايتم تحليل مستفيض للمعلقات كلمها بالإضافة فرضاً لا واعياً لكائن صلب ، قوى ، وفوق كل شي ، كائن ثابت ، على الواقع الزائل المرهى والحياة الهشة التي تتحرك في سياف الموت كلَّي الوجود الذي إلى مجدوعة من القصائد الأخرى . كان طرفة واعياً لــه وعياًماساوياً في عنفه وسوف يتابع هذا المنحني في الدر اسة ٩ ـ وا. ، على سبيل المثال ، ابن الأنباري ، ورد ، ص ص ٢٠ ـ ٢١ في فصرل لاحقة : ١٠ - ١١ ، الملاحظة التي جاءت على هذا المصطلح في الفصل الأول . الفصحل «٢» · 1 - ٣ 5, \_ 23 الرؤية الشبقية (معلقة امرئ القيس » ١١ - را. ، أذونيس ، « ديوان الشعر العربي » ج ١ ، ص ١٥ . ١ - را : الفصل الأول ، أعلى : ٢ - سما . فقرة ٢ ، ٧ : ۱۳ – نقل سیمور تشاغان Chatman فی مقاله : ٣ - أنظر ، على سبيل المشال ، وصف آربرى Arberry للمعلقة في «Towards a Theory of Narrative», in New Literary History : A Journal of Theory and Interpretation : Vol. VI, 1974-1975, p. 296. The Seven Odes. و أنظر كذلك فيكتو ر إيراخ ( Brlich ) في : ٤ – انظر حول هذه النقطة : عبد السمادم هارون في مقدمته لكتاب ابن Russian Formalism : History Doctrine Mouton (The Hague, 1965). الأنباري 1 شرح القصائد السبع الطوال ٢ ، ص ص ١٢ – ١٣ : 

و أعمال بارت Barthes وتودوروف Todorov على وجه الخصوص . 14 ــ ذلك هو تعريف توماتشيفسـكى Tomashevski للحبكــة كما نقله تشاتمان فى الموضع السابق .

S.

Å

١٥ – انظر تعريف فلاد تمبر بروب (Propp) اوظائف الحكاية الحرافية وتحليله لبغيتها في ورد ، خصو . الفصل الأول والثالث .

١٧ - كما ، على سبيل المثال في ، و إذا السماء انشقت »
 ١٨ - ذكرها أدونيس (ديوان الشعرالعربي) ج١ ، ص ٥٧ . وتعد دراسة ادونيس لهذه النقطة واحدة من أهم المقولات التي ترتبط بالشعر الحاهلي .
 ١٩ - حول التأليف الشفاهي وتطبيقالتحاليل الصيغي (formulaic) على الشعر الحاهلي .
 ١٩ - حول التأليف الشفاهي وتطبيقالتحاليل الصيغي (formulaic) على الشعر الحاهلي .
 ١٩ - حول التأليف الشفاهي وتطبيقالتحاليل الصيغي (formulaic) على الشعر الحاهلي .
 ١٩ - حول التأليف الشفاهي وتطبيقالتحاليل الصيغي (formulaic) على الشعر الحاهلي .
 ١٩ - حول التأليف الشفاهي وتطبيقالتحاليل الصيغي (formulaic) على الشعر الحاهلي .

وخصوصاً الملحق – وهو بعنوان : Formulaic Analysis of The Mu'aliaqa of : وهو بعنوان Imra'al Qayss د Imra'al Qays ونجد أن كثيراً من التكرار الذى ورد ذكره هنا قد وصف على أنه صيغ. ولم أستطع الحصول على العمل المهم الذى ألفه ز قتلر إلا فى المراحل المهائية من إعداد هذه الدراسة ، ولكنى آمل أن أستحدمه باستفاضة فى المهائية من إعداد هذه الدراسة ، ولكنى آمل أن أستحدمه باستفاضة فى المستقبل. وترجع أهمية هذا العمل فى أحد جوانبه إلى طبيعته التحيلية ، كما ترجع ، من جانب آخر ، إلى أنه يقدم الحاولة الأولى ، فيا أعلم ، لتطبيق نظرية بارى الورد Parry-Lord على الشعر الحساهلي . ولا ترجع الإشارة عنا إلى الدراسة التطبيقية الوحيدة لهذه النظرية ، وهى دراسة جيمس منرو ، وذلك سبب أن الدراسة الأخيرة لا تقدم تحليلا مفصلا للقصيدة الشبقية فضلا عن أن عمل ز قتلر قدتم قبل دراسة مثرو :

٩ - حول النبر في الشعر العربي والدور الاية اعي في أنواع النبر الثلاثة ،
 را ، كمال أبو ديب و في البنية الإيقاعية للشعر العربي » دار العلم للملايين،
 ( ببر وت ، ١٩٧٤ ) ، خصوصاً الفصل السادس .
 ٢١ - سا . ، الفصل الأول .

٢٢ - هذاك نقطة أخرة تستحق الذكر وهى أن استخدامى للمصطلح : و الرؤية الشبقية ٤ يوسع الحقل الدلالى لكلمة Eros ليشتمل على ( الشهو انية ٤ ومن هذا يختلف هذا المصطلح عن استخدام نور ثرب فراى (Frye) للمصطلح نفسه ليشير إلى « صعود الروح . . صعود الإنسان من عالم طبيعته الهاوية إلى شى ا أقرب ما يكون إلى بيته الأول ، وهو ما يعرف عادة بالفر دو م الأرضى أو جنات عدن م . را .

The Stubborn Structure : Essays on Criticism and Society, Cornell U.P. Ithaca, New York, pp. 257-258.

الفصل ( ٣ ) البذية متعددة الشرائح .. ١ – عد إلى المقارنة الأولية بين القصيدتين فى الفصل الأول من ٩ – ١ إلى ٩ – ٣ ٢ – ٩ ١ – ٣ ١ – ٣ ١ – ٣ ١ – ٣ ١ النص و ٧ – ٢ . ٣ – ١ النص مقروء قراءة غير دقيقة من قبل الحققين اللذين يقولان فى التعليق ٣ – النص مقروء قراءة غير دقيقة من قبل الحققين اللذين يقولان فى التعليق ٣ – النص مقروء قراءة غير دقيقة من قبل الحققين اللذين يقولان فى التعليق ١ أن الفارس الأول يسقط فقط . وسلامة التفسير الذى أقدمه هذا تتأكد حين أن الفارس الأول يسقط فقط . وسلامة التفسير الذى أقدمه هذا تتأكد حين أن الفارس الأول يسقط فقط . وسلامة التفسير الذى أقدمه هذا تتأكد حين أن الفارس الأول يسقط فقط . وسلامة التفسير الذى أقدمه هذا تتأكد حين ١ أن الفارس الأول يسقط فقط . وسلامة التفسير الذى أقدمه هذا تتأكد حين أن الفارس الأول يسقط فقط . م خيفت ذيول الريح بعد عليهما والدهر يحصد ريبة ما يزرع ٤ ط ١ ( بولاق ، ١٣٠٨ ه ) ص ١٣٣ ، أعادت نشره دار المسيرة ط ١ ( بولاق ، ١٣٠٨ ه ) ص ١٣٣ ، أعادت نشره دار المسيرة

( بىروت ، ١٩٧٨ ) ..

٤ - را . ، أابهر كامو الغريب تر . عايدة مطرجى إدريس ، ط ٢ ، دار الآداب ( بيروت ، ١٩٧٩ ) . و قا . مع جاك شورون ، الموت في

| (بیروت ، ۱۹۸٤) الفصل السادس .<br>٥ ـــ و بمثل عمل لیثی ـــ شتر اوس تی جوهره محاولة متدیزة للسف هذا التصور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | معلقة طــر فة<br>١ ــ الإشارة إلى بيت امرىء القيس :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤ ــ را . ، كمال أبو ديب ، جداية الخفاء والتجلى ط ٣ ، دار العلم للملايين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٤ – قا . مع هذه النقطة في دراسة الرؤيا الشبقية ، الفصل الثانى ، أعلى .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣ – وتبدو لى هذه المقطة جديرة ببحث مستقل لا كتناه دلالاً بها العميقة في<br>بنية الوجود الجاهلي ورؤيا الإنسان فيه العالم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الأول ، أعلى .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ر - را . ، الفصل الحادي عشر ، يلي .<br>۲ – را . ، الفصل الحادي عشر ، يلي .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <ul> <li>٢ – و لبس غرضى هذا التعميم المطلق ، بل أقصد إلى انما ذج المألو فة التي عملت علها .</li> <li>٣ – و قا . ، هذه العــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| باحتوائها الجلى على عنصر الدلالة وبتفرد صيغتها إلى درجة تمنع الالتباس ،<br>وتصلحهذه الصيغة النادرة فى تقديري لترجمة مصطلحات عديدة: « الأصووت<br>له «phoneme» و « الأسطور » الـ «mytheme» ، ومكذا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <ul> <li>١ - را ، الروايتين فى ، أبو بكر الأنبارى ، ورد ، ص ٢٩٤ ، وجهرة</li> <li>أشعار العرب ،</li> <li>الباب الثالث « المجمهرات ) ، حيث يرد قبل هذا البيت بيتان .</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ا_ « الأدلول » ترجمة مبدئيــة اقترحها لمصطلح «morpheme» تمتـــاز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | معلقة عنترة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <ul> <li>« وتسمعت رز الأنيس فراعها عن ظهرغيب ، والأنيس سقامها ».</li> <li>٤ - على عادتهم ، حاول الشراح اللغويون حصر الدلالة فى أضيق حد ممكن ففسروها بالفلاة محماً عن المعنى الواحد والوضوح . ورا . دراستى « الواحد من المعنى الواحد والوضوح . ورا . دراستى « الواحد ، مالمتعدد : فى الأصول التصورية للشعر الحديث » كالمات ع ٢ ، (اابحرين ، ١٩٨٤) ص ص ٣٤ - ٥٠ .</li> <li>٥ - را . ، مناقشة الاستجابة السيدورية فى الفصل «٢٢» ، بلى .</li> <li>٥ - را . ، مع دراسة كلودلنى – شتر اوس للمغالاة فى تأكيد أهمية علاقات القرابة فى أسير من ٢٤ - ٥٠ .</li> </ul> | وجمال شحيد ، في البنيوية التكوينية ، دار ابن رشــد ( بيروت ، ١٩٨٢ )<br>وقد ورد العنو ان على صفحة الــكتاب البنية التركيبية بسبب خطأ وقع أثناء<br>طباعة الكتاب .<br>الفصـل « ٤ » البلية وحيــدة الشريحة<br>الفصـل « ٤ » البلية وحيــدة الشريحة<br>الفصـل « ٤ » البلية وحيــدة الشريحة<br>المعارف ( القاهرة ، ١٩٦٩ ) .<br>٢ - را . ، من أجل طريقة التحليـل والرموز الستخدمة ، كتابي في البنية<br>الإيقاعية للشمو العربي الفصل السابع .<br>معلقة عترة |
| <ul> <li>٢ - في دراسة أكثر تفصيلا يستحق نظام التقفية وتوزيع الألفاظ المشددة تحليلا</li> <li>يعادل في دقته التحليل الذي قدمته في دراسة معلقة أمرىء القيس ، لكننى</li> <li>لن أقوم بمثل هذا التحليل في المعرض الحالي .</li> <li>٣ - را . ، بيته :</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الفكر للغربى ، قر . كامل يوسف حسين ، سلسلة عالم المعرفة (الكويت ،<br>أبريل ١٩٨٤ ) خصوصاً للفصل ٢٦ .<br>٥- را . ، مثــال<br>Cultural Creation in Modern Society, Eng. Trans., Telos Press (Saint Louis,                                                                                                                                                                                                                                             |

,

۲ - قا . ، مع رولان بارت في مقالته «L'Activite Structuraliste» في : Essais Critiques, Seuil (Paris, 1964) pp. 213-220. وقد نشرت ،رجمتي للمقالة تحت عنوان « الفاعلية البنيوية » ، في مواقف ٤١ ، ٢٢ ( بيروت ، ربيع- صيف ١٩٨١ ) ص ص ص ٩٢ - ١٠٤ . ٧ - را. ، دلائل الإعجاز ، نشر محمد رشيد رضا ، مطبعة المنار، ط ٣ ، ( القاهرة ) ، ١٣٦٦ هـ ١٩٤٦ م ) . ص ص ٢٠٢ - ٢٠٣ . وقا . ، مع مناقشي المفصلة للموضوع في . . K. Abu-Deeb, Al-Jurjani's Theory of Poetic Imagery, Aris and Phillips (London, 1979) esp. pp. 75-77, 241-243 وكنت قد أشرت في مكان سابق إلى هذا العمل قبل نشرة في كتاب أي . في صيغته كأطروحة دكتوراه ، بسبب إدخال تغييرات جزئية دخلت على الصيغة المنشورة كتارأ . Semiotics of Poetry, Indiana U.P. (Bloomington and London, 1978),  $1 - \Lambda$ esp. ch. 1. ٩- را. ديوان بدر شاكر السياب ، دار العودة ( بير وت ١٩٧١ خصوصاً قصائد « المسيح بعد الصلب » « العودة لجيكور » « مدينة السندباد » ١٠ - را . أدونيس ، الأعمال الكاملة ، دارالعودة ( بيروت ، ١٩٧١ ) ج ١ ، ص ص ٢٤٩ – ٢٧٢ ( قصيدة ﴿ البعث والرماد » ) . ١١ - فى در اسة كتبت أصلا بالإنجليزية وآمل أن تنشر بالعربية قريباً . ۱۲ - را. ، محشه. «Two Aspects of Language and Two Types of Aphasic Disturbances» الله نشر في : Jakobson and M. Halle, Fundamentals of Language, 2nd Ed. Mouton, (The Hague, 1971), Part II. ۲۰ «Hamlet» ، مقالته «Hamlet» ، Selected Essays, 3rd ed. Faber and Faber (London, 1951)

797

و قد نشرت ثرجمتى للعربية لها فى المهدع ٣ ــــ ٤ ( عمان ، صيف ـــ خويف ١٩٨٤) ، ص ص ٣١ ــ ٣٦ ، و فى كلمات ع ٤ ( للبحرين ، ١٩٨٤) ص ص ٦٦٦ ـــ ١٧٢ ١٤ ــ ديو ان ذو الرمة تح : عبد القدوس أبى صالح ، مطبعة طرين ( دمشق ، ١٩٧٢ ـــ ١٩٧٢) .

١٥ – ومن طبيعة الصيغة أنها تفقد قدراً كبيراً من الشحنة الانفعالية بل أن ، هذا من طبيعة كل نظام ترميز ( Code ) .
 ١٦ – را . القصة فى، ابن رشيق ، العمدة ، نح . محمد محى الدين عبد الحميد طـ ٢ ، مطبعة السعادة ( القاهرة ، ١٩٥٥ ) ص ٢٢٢ .

ورا . ترجمتها العربيـــــة في ، منح خورى ، الشعر بعن نقاد ثلاثة ( بير وت ، ١٩٦٦) ص ص ٧٤ – ٨٧ .

١٨ - را . الفصل السابع ، يلي.

١٩ – وقد يكون دالا في هذا السياق أن و ايتين كالأصمعي والضي لم بعنيا بالنصوص الطالمية ، بل جمعانصوصاً ذات طبيعة مختلفة . وقد كان الأصمعي بالنصوص الطالمية ، على الأقل كما يبدو من عمل الرجلين في المفضليات و الأصمعيات . را. الإحصاءات الواردة في الملحق ، يلي .

۲۰ – تو فير أ للمكان والوقت سأكتنى بالإشارة إلى نصوص الرثاء في المفضليات. والأصمعيات ، مثلا لاحصراً ، وهي جميعا تخلومن الاطلال .

الفصل «Y » استجابات جـــندرية

١ – را . النص في ملحمة جلجامش تر . فراس السواح ، ط ٢ دار الكماة ( بيروت ، ١٩٨٣ ) ص ١٣٥ . وقد اعتمدت على هذه الترجمة في جميع النصوص المقتبسة من الملحمة باستثناء النص الحالي لأن الترجمة الحاضرة تبرز نقاطاً محددة بصيغة تخدم غرضي بشكل أفضل .

٢ – را . القصة الكاملة في الكتاب المقدس ، العهد القدم ، سفر التكوين : ٣ ـ را . الدراسة كاملة في الفصل الخامس ، ٢ ، أعلى . ع ـ في أدونيس ، ديوان الشعر العربي . ج ١ ، ص ١٠٢ . ه في فخطوط مسالك الأبصار العمري ، المتحف البريطاني ( المكتبة البريطانية. الآن ) ، رقم Add. 9589 . ٢ - را . الفقرة المخصصة لمناقشة كوننة التجربة في الفصل الحالي ، رقم ٣ . ٧- را. الفصل الرابع ، أعلى .. المتعلم مع مع المرابع ٨ - ومن هذا المنظور، يبدو البيت الأخير في القصيدة خارجاً على روح التجربة وجوهرها لأنه يعود إلى حركة الموت مغلقاً دائرة الحيوية والتفجر التي أكتملت يصورة الناقة ومسطحا القصيدة تسطيحا يضحى بالتوثر الحاد الذي نخلقه ثرك الدائرة مفتوحة بطريقة تشكل معها القصيدة ثنائية ضدية حادة بين مُطلِّعها وأبياتها الأخيرة ، والبيت المقصود هو : « فإذا وذلك لأمهاه لذكره والدهر يعقب صالحـــــاً بفســـاد ». وجدير بالذكر أن البيت يرد في مخطوطتين نقط من مخطوطات المفضايات وفي منتهى الطلب ولدى المرزوق . ٩- را . البحرى ، الحماسة تر ، لويس شيخو اليسوعي ، ط ٢ ، ( دار الكتاب اللبناني ( بيروت ، ١٩٦٧ ) الباب التاسع والأربعون . ١١ – ورا . أيضاً قصيدة لبيبد بن ربيعة : ه أو لم تسرى أن الحوادت أملكت » ١٢ – أو العالم الطبيعي ٤ كما عند لبيد : و بلينا و ١٠ تبلى النجوم الطوالع و تبقى الجبال بعد ثا و المصانع »

وما المرء إلا كالشهاب وضوئه بجور رماداً بعد إذ هو ســـاطع »

c fo

8.

-

١٣ – ســـا : 18 – ســا . ١٩ – را : كتاب الحيوان ، تر . عبد السلام هارون ، مطبعة الحابي ( القاهرة ، ١٩٣٩) ، ج ٢ ، ص ٢٠ .

17 – الذي آمل أن ينجز ، ليشكل مجلداً مستقلا ، في المستقبل القريب.
18 ـ مع الصراع الحيواني في الأطلال المدروس في الفصل السادس ، فقرة ٤
18 ـ في رواية عن بوذا أن امرأة جاءت إليه وقد فقدت ولدها تطلب منه أن يعيد ولدها إلى الحياة وتندب وتبكى فتال لها سأعيد ولدك إلى الحياة لي المياة الم على بمرط أن تذهبي وتجدى لى إنساناً لم تحل به مصيبة فمضت المرأة تسأل الناس ، ولكنها حيثما سألت وجدت بشراً فقدوا أبناءهم أو أخوة فلم الناس ، ولكنها مالت وجدت بشراً فقدوا أبناءهم أو أخوة لم أو عنوة لم الناس ، ولكنها حيثما سألت وجدت بشراً فقدوا أبناءهم أو أخوة لم أو عرفوا مصائب أعظم . ولم تكد تنتهى من التساءل حتى أدركت أنها لم كل به مصيبة في مضت المرأة تسأل الماس ، ولكنها حيثما سألت وجدت بشراً فقدوا أبناءهم أو أنخوة لم أو عرفوا مصائب أعظم . ولم تكد تنتهى من التساءل حتى أدركت أنها من الناس ، ولكنها حيثما سألت وجدت بشراً فقدوا أبناءهم أو أنخوة لم كغيرها من البشر فعادت إلى بوذا الذي سألها : هل وجدت من لم تنزل به مصيبة يه مصيبة ينه من التساءل حتى أدبا الماس ، ولكنها حيثما سألت وجدت بشراً مقدوا أبناءهم أو أنخوة لم أو عنوي أم على بن التساءل حتى أدركت أنها الماس ، ولكنها حيثما سألت وجدت بشراً فقدوا أبناءهم أو أنخوة لم تكد تنهى من التساءل حتى أدركت أنها الماس ، ولكنها مرابة عظم . ولم تكد تنهى من التساءل وجدت من لم تنزل أو عرفوا مصائب أعظم . ولم تكد تنهى من الماء . هل وجدت من لم تنزل أم الماس ما من البشر فعادت إلى بوذا الذي سألها : هل وجدت من لم تنزل به مصيبة ؟ فقالت لا . الحميع أصابتهم مصائب وإنى الآن لأدرك أنى كغيرى من البشر وأشعو بقدر كبير من الراحة .

۱۹ - اختار من النص ما هو ذو علاقة بالنقطة المثارة هنا :
 ۲۰ - را . من أجل تحديد المحورين الثراضي و المنسى ، كمال أبو ديب ، في الشعرية ، دار العلم للملايين ( بير وت ، ١٩٨٥ ) ، وقا . مع استخدام بارت و يا كوبسن لهما في تحليل ، كما يوضحه جو ناثان كار (Culler)
 Structuralist Poetics RKP (London, 1975), chs. 2, في روما مع المعاد الم

٢١ - را . الإشارة السابقة .
 ٢٢ - را . الفصل الثامن ، فقرة ٢ ، بلي .

۲۰ مثلة ، تعليق محقى الأصمعيات ، ض ١٩٠ ، هانش ٥ . ٢٤ ـ را . ، مشلا، وصف عمرو بن الأهم المفصل لذبحه الناقة من نوقه لإطعام خيف أن المفضليات ، ٢٣ : ٢٥ – را . الفصل الرابع ، ٢ ، أعلى ، ٢٢ - را . النص كاملا في الأصمعيات ، ٢٥ . ٢٧ - مسالك الأبصار ، مُطوط را . إشارة ٥ ، الفصل السابع ، أعلى . · - YA ٢٩ ـ قــا . مع صورة شبيب بن البرصاء : ر الما ربذات بالنجماء كأنها دمحائم أرز بينهسن فسروج ا (الغضليات ، ٣٤) ٣٠ ـ را . تعليق محقق المنضليات على قطعة ٢٤ ، هامش . ٣١ ـ في النص و من بعد ، و و من ، تخل بالوزن . ۳۲ – را. ملحمة جاجامش ، ص ۲۶ . الفصل «٨» البنى المولدہ ومفھوم التحولات – ۱ ١ - في هذا السياق بالذات تكتسب در اسات بارى ولورد أدمية خاصة ، را. مثللاً ، دراسة لورد للعلاقة بين الإبداع الفردى والتقليد في ، ورد ، الفصل ٢ - را. الفصل الأول، فقرة ( ، أعلى. ٣ - فـا ، مع العنصر الحمالى الذي يكشف عنه بروب في « المتغبر » في بنية

۲ – فـا ، مع العنصر الحمالى اللى يختف عنه بروب فى « المتعبر » ق بنيه الحكاية ، ورد، ص ص ١٠٩ – ١١٣ ، ومع دراسة لورد للزخرفة فى التأليف الشفهى ، ورد ، الفصل الثانى والحامس .

٤ ـ وأود أن أؤكد من جديد أنى أستخدم الزخرف هنا بالمعنى الذى يقصده بروب ولورد ، لا بالمعنى الشائع لنكلمة فى العربية .

٥- لعل ندرة أسماء المكان فى نصوص المرقش التى توردها المفضليات أن تكون سية مميزة لهذه النصوص، فى القصائد رقم : (٤٥ ، ٤٦ ، ٤٧ ، ٨٨ ، ٥٩ مية معيزة لهذه النصوص، فى القصائد رقم : (٤٩ ، ٤٦ ، ٤٧ ، ٤٨ ، ٤٩ مع هميزة لمام) ، وفى (٤٩ ) ترد ثلاثة أسماء لمواضع محددة ، وفى (٤٢) اسم واحد ، وفى (٤٩) أسم واحد ، وفى (٤٩) ثلاثة أسماء ، ومن الشيق أن (٨٨) و (٤٩) هما أكثر النصوص (٤٥) ثلاثة أسماء ، ومن الشيق أن (٨٨) و (٤٩) هما أكثر النصوص المرقب النعالية وتركيز أعلى صورة الطلل والاندثار ومرور الزمن

٣ ـ را . النص في المفضليات ، ٥٥ .

۷ - را . فقرة ۲۲ ، يلى :

e h

#.)

٨ - وتجدى الإشارة هذا إلى هذا التوحيد المنكرر في النصين المدروسين (وفي الشعر الحاهلي عامة) بين الذاقة والثور الوحشى ، أى بين الأنثى والذكر ، ونادراً ما تقارن الناقة - الأنثى بالبقرة - الأنثى ، وينبغى أن تدرس هذه النقطة دراسة بنيوية تحدد المواقع التى يتم فيها كلا تمطى التوحيد والوظيفة التى يؤ دما كل مبما في بني النقرة - الأرثى فيها يرد (قا. ، مثلا ، بين البقرة المحرة في التي يقم فيها كلا تمطى التوحيد والوظيفة التى يؤ دما كل مبكان بن المناقة - الأرثى في التوحيد والوظيفة التقطة دراسة بنيوية تحدد المواقع التى يتم فيها كلا تمطى التوحيد والوظيفة التي يؤ دما كل مبهما في بفية للنص التى فيها يرد (قا. ، مثلا ، بين البقرة التي يقم فيها كلا تمطى التوحيد والوظيفة ولله والتي يؤ دما كل مبهما في بنية النص التى فيها يرد (قا. ، مثلا ، بين البقرة التي يؤ دما كل مبهما في بنية النص التى فيها يرد (قا. ، مثلا ، بين البقرة التي يؤ دما كل مبهما في بنية النص التى فيها يرد (قا. ، مثلا ، بين البقرة التي يؤ دما كل مبهما في المعاد والثور الوحشى في قيلية ألي أي ذورب ) .

The Poetics of Prose, Eng. trans. Blackwell (Oxford, 1977), ch. 5. وقد نشرت ترجمة موريس أبى ناضر للدراسة فى هواقف ، ٢٢٤ ، ( بيروت ، تموز – آب ، ١٩٧١ ) ص ص ١٣٧ – ١٥١ . • استخدام الرمز حبه / للدلالة على علاقسة توليد بين الحركة الأولى وحركة ثانية مضادة لها (مع أنها نابعة منها فى الوقت نفسه) . ١١ – وعلى هذا المستوى تقترب قصيدة ربيعة من القصيدة – المفتاح وتصبح

صورة الفارس والفرس فيها نسخة معدلة عن صور تهما لدى لبيـــد ، وكلا القصيدتين تأكيد لتوحيد الدات الفردية بالذات الحهاعية .

Vel y

١٢ - كَأَنَّهَا تَجسد انحباس الدَّات الفردية في دائرة القبيلة نذراً لها مطلقاً :

١٣ - را . من أجل دراسة لهذه الثنائية ليثى - شتر اوس RC استهلال ، والفصل الأول .

١٤ - وفى هذا السياق بالضبط تبدو أهمية زجر القداح لا مجرد تقديم الطمام للضيوف أو للجائعين ، وهى صورة طاغية فى هذا الموقع من النص فى الشعر الحاهلى . فلماذا زجر القداح ؟ هذا سؤ ال شيق محتاج إلى قدر كبير من التأمل والتحليل للإجابة عليه .

١٥ – را . الفصل الثاني ، فقرة ١٥ ، أعلى .

١٣ – را . الفصل الثانى عشر وملحق النصوص المدروسة والإحصائيات المتعلقة بهـــــده النقطة .

١٧ - را . القسم التمهيدي من هذا البحث ، أعلى .

١٨ - في النص ٥ من بعد طول » ولا يستطيع وزن البيت مع ٥ من ».

الفصل «٨»

¥•8

البنيسة المولدة ومفهوم التحولات ٢ -

١ - ثمة دراسة و احدة دقيقة أعرفها لقصيدة المديع تستحق الذكر هنا رغم أننى لم أستطع الإفادة منها بسبب إطلاعى عليها قبل دفع هذا البحث إلى المطبعة مباشرة ، هى دراسة وهب رومية ، قصيدة المدح حتى نهاية العصر الأهوى، وزارة الثقافة والإرشاد القومى ( دمشق ، ١٩٨١ ).

٢- را ، فى هذا المعرض محاولة الطيب تيزينى الحادة لدراسة المرحلة السابقة الإسلام مباشرة إنطلاقاً من فهم البنى الاقتصادية والاجهاعية السائدة فى ، مشروع رؤية جديدة للفكر العربى فى العصر الوسيط ، دار دمشق ( دمشق ، ١٩٧١ ) . خصو . ص ص ١٣٧ - ١٧٥ .

٣ - قا. مع دراسة ليثي - شتر اوس لوظيفة الأسطورة في SA ، الفصل
 ( ١١ ).
 ٤ - را. فقرة ١ - ١، من هذا الفصل ، أعلى .

الفصمل (۹ ) النية المسادة ١ – را . در اسة لور د للتقليد و الإبداع الفر دى ، ورد ، الفصل الثالث . ٢ – را . ، بشكل خاص ، الفصل السابع ، فقرة ٥ . ٣ ــ يبدو لى أن صورة المقامرة بكل أشكالها تستحق دراسة مستقلة من زواياها المتعسدة ، ورا . الإشارة رتم (١٤ صنة في الفصل ٨ – ١) . ع – أن يُدرة ورود الأطلال في متنصف النص ظاهرة من الطغيان إلى درجة أن المرء قد يغريه أن يفترض أن نص المرار المنبت في المفصَّليات قد يكون جمعًا لنصبن معًا . لكننى سأدرسة باعتباره نصاً واحدًا لغياب الدَّليل العامي على أى افتر اض مغاير ، ويصدر موتفى هنا عن قبول للفاهيم بارى – لور د حول الرواية وانتفاء مفهوم النص الأصلى قبولا مبدئياً . ه ـ قا . مع الدر اسة المتقصية للبنية المصوتية في معلقة امرى القيس ، الفصل الثاني ، أعلى . ٣ – ثمة نص شبيه بالنص الحالى دوقصيدة سويد بن أبى كأمل ( المفضليات ، ٤٠ ) التي تبدأ بلحظة الوصل وتستمر حتى البيت ( ٤٤ ) منمية وحدات مُختلفة ، ثم تبدأ في البيت (٤٥ ) بالخيال المؤرق و نأى الحبيبة ، ومن الشيق أن البيت ( 20 ) برَّد فيه تصريح (هو عادة مؤشر على البداية ) . . . . . ٧ - من أجل تحديد هذه المواقع ، را. كمال أبو ديب ، في البنية الايقاعية للشعر العربى ، الفصل السامع . ٨ ـ ر ١. أيضاً نص التداول اليومي المتمثل في قصيدة « رَجل من عبد قيس » ، الفضليات ، ١٣٠٠ وي و ٢٠ الفضليات المنه مع و ٢٠٠٠ ٩ - مسالك ابصمار ، مخطوط : A R. F. B. C. S. Maria . ۱۰ – را: ، مشالا:

The Order of Things, Eng. trans. Vintage Books (New York, 1973). Power/Knowledge, ed. by Colin Gordon Harvester Press (Brighton, 1980).

V•5.V

۱۱ – ر ا . یشکل خاص ، کتابه : Unequal Development, Eng. trans. Harvester Press (Brighton, 1976). ١٢ – أناقش الدلالات العميقة لهذه النقطة بتفصيل أكبر فيما بعد . ١٣ – قا . مع أدونيس و ظرف العالم ، الأعمال الكاملة ، ج ١ – ص ٤٨٨ ، و و رياح النهار ٢٠ ج ١ – ص ٣٥٠ ، ومع نازك الملائكة في كثير من شعرها ، ومع السياب في شعره . ١٤ – را. ديوان عروة بن الورد ، . عبد المعين الملوحي ، وزارة الثقافة والإرشاد القومي ( دمشق ، ١٩٦٢ ) ، ص ٢٨ . ١٥ - را ، المفضليات ، ١ - ، ۱۲ – دیوان ، ص ۹۱ . . ١٣١ من ١٣١ . ۱۸ – سا . ص ۲۹ . ١٩ - مسا . من ص ٢٠ - ٧١ . : ۲۱ - مسا . ص ۲۹ : ٧١ - را . الحسلات في اسمه ونسبه في حاشية المفضليات ، ٧٢ . ٢٢ - النص ( المفضليات ، ٧٣ ) . د وعازب قدعلا الهويل جنبته لا تنفع النعل في رقرافه الحساق صبحته صاحبا كالسيد معتدلا كأن جؤجؤه مداك أمسمداف باكرته قبل أن تلغى عصافره مستخفيا صاحى وغيره الخساق لا ينفع الوحش منه أن تحذره كأنه معلق منهسا بخطساف إذا أواضم منمه مرمنتحيا مرالاتي على برديسه الطساق . .

- 11 ا ـ يا كعُب إِنْكَ لو قَصَرْت على حُسْب النَّدام وقلَّة الجُبَبِ رُم ٢ - وسماع مُدْجنة تُعْلَنُن حتَّى نؤُوبَ تناوَمَ الْعُجِسِم ٣ - لصحَوت والنَّمَرِيُّ يَحْسَبُهُما عَمَّ السَّماك وخسالة النَّجسم ٤ - هلهل لكعب . بعدد ما وَقعَتْ فحوق الجبين بمعضم فغمم ٥ - جَسَلَيه نَضْحُ الدِّماء كما فسأت أنامِلُ قاطف الكــــرم ٣ – والخمر ليست من أخيك ولـ مسكن قد تخُونُ بآمن الحِلْسم ٧ - وتُبَيِّنُ الرَّأي السَّفِيهِ إذا .. جَعلتُ رياحُ شُمُولهما تَنْمِي ٨ – وأنا المروَّ من آل مُسرَّة إِنْ أَكْلِمَكُمُ لا تُرْقِئُموا كَلْمِمْ الفصـــل « ١٠ » البنية والزمن : ١ – را . أيضاً دراستي لمعلقة عنترة حيث تتبعت حركة الزمن في الوحدة الأولى دصورة جزئية . ٢ – وكنت قد قمت بهذا التمييز أصلا في دراسة للرواية . را . كمال أبو ديب ، «ألف ليلة وليلتان ، نحو منهج بنيوى في تحليل الرواية » ، الموقف الأدى ، ع ۱۱۰ ( دمشق ، تشرین الثانی ، ۱۹۸۰ ) ص ص ، ۵۱ – ۸۳ . ٣ - را. ما يورده أبو بكر الأنباري ، مثلا ، تعليقاً على البيت : \* قال أبو جعفر : قوله « تبصر خليلي » معناه إنه هو شغل بالبكاء فتمال لخليله : تبصر أنت لأنى أنا مشغول بالبكاء عن النظر ، قال : وكذلك قول إمرىء القيس : « أعنى على برق أريك ومضــه كلمع اليدين في حـــي مكلل » به ورد، ص ٢٤٤. ٤ – را . ، مشـلا ، دراسة جيرار جينيت للزمن في الرواية في : Narrative Discourse, Eng. trans., (Blackwell Oxford, 1980) chs. 1, 2. ۳۳۸ ... ورد ، ص ۳۳۸ .

¥•\$\*``

الرؤى المقنعة \_ ٧٠٥

٦ - را . أيضاً جهد يوسف خليف لتحديد الأمكنة في معلقتي امرىء التميس وزهير وغيرهما في ، در اسات في المشعر الحاهلي ، مكتبة غريب ( القاهرة ، امرا ) ص ص 179 - ١٣٦ . ويبلغ من يقين يوسف خليف بكون الوقوف على الأطلال واقعا فعليا أنه يرجح أن لبيداً على خلاف مع زهير مئلا لم يقف بالأطلال حين نظم معلقته و إنما قلد الوقوف بما رآه في مقدمات غيره من الشعراء الدين وصلت إليه نماذجهم الفنية . ص ١٤٢ .

٧ – وهكذا يبدو أن الإشارة إلى المستقبل في هذا النمط تكون دأتماً إشارة إلى
 المصحير الإنساني : الموت ، كأنما الإنسان لامستقبل له إلاالزمن المدمر
 – الفنساء .

- ٨ استخدم في در اسة المعلقة نص الحمهرة ط١ المطبعة الأميرية الكبرى ( بولاق،
   ١٣٠٨ هـ )
- ٩ في دراسة تفصيلية للمعلقة عكن أن يلاحظ كيف تتجه حركة الصهر الكلية هذه إلى اختفاء اللهجة الفردية (أنا المتكلم) تماماً في المفصل الذي يتم فيه التوحد . وعلى مثل هذا المسلر تتحرك مكونات النص الأخرى ، وستبرز هذه الحركة في الحزء الثاني من هذا البحث ، وهو قيد الأعداد .
- ١٠ يكثر في الشعر الحاهلي استخدام ضمير المؤنث العاقل للإشارة إلى الديار ، وهذه الأنسنة للمكان المندئر الحاضع لفاعلية الزمن التقـــديرية تستحق در اسة خاصة
- ١١ أما في رواية المفضليات فإن النص يعود إلى الحاضر في البيت (٢٥) ثم إلى
   المستقبل في البيت الأخير

١٢ – را . در اسة مفصلة للنص في الفصل التاسع ، القصيدة خارج الزمن (٣) .

. The Poetics of Prose, Ch 8. : . 1, - 17

A State State State

## الفصــل « ۱۱ » آفــاق للارتبــاد

١ ـ ودراسة الصورة عالم غنى بذاته ومجال رحب من مجالات التحليل النقـدى . وقد ناقشت جو انب من الصورة قى معلقه امرىء القيس فى للفصل الثانى ، أعلى ، كما درس عدد من الباحثين الصورة فى الشعر الجاهلى در اسات بعضها متخصص وبعضها . تم فى معرض أكثر شمولية را . ، مثلا ، در استى نصرت عبد الرحمن ، الصورة الفنية فى الشعر الجاهلى ، مكتبة الأقصى نصرت عبد الرحمن ، الصورة الفنية فى الشعر الجاهلى ، مكتبة الأقصى القرن الثانى الهجرى ، دار الأندلس (بروت ، ١٩٨٠) .

وهناك عدد لا بأس به من المقــالات التي اهتمت بالموضوع في الدر اسات العربيــة المعاصرة ، ومن أجل مناهج در اسة الصورة في النقد الحديث را . كتابي : Al-Jurjani's Theory of Poetic Imagery

٢ – را. ، أيضاً صورة الكتابة فى قصيدة عبد الله بن عنمة الضيى ( الأصمعيات ،
 ٨٥ ) .

فلم يبنى إلا دمنة ومنازل كما رد فى خط الدواة مسدادها ...
 وصورة الكتابة لسلامة بن جندل ( الأصمعيات ، ٤٢ ) ...
 لمن طلل مثل الكتاب المنمق خلا عهسده بين الصليب فمسطرق أكب عليه كاتب بهدواته وحادثة فى العين جهدة مهرق ...
 ٣ من عليه كاتب بهدواته وحادثة فى العين جهدة مهرق ...
 ٣ ما من جيه قيس بن خفاف ( الأصمعيات ، ٨٨ ) .
 ٣ وسابغة من جيساد الدروع تسمع للسيف فيها صليلا
 كماء الغسدير زفنه الديور بجر المدجج منهما فضولا .

٤ – را. ، كمال أبو ديب ، جداية الخفاء والتجلى ، الفصل الأول.

٥ ــ را . ، الأصمعيات ، ص ١٣٣ .

٦ – را . الفصل التاسع ، البنية المضادة – ٣ ، فقرة ١ ...

|        |   |        |       |       | 6      | Jonua  |       | لفهم  | l.     |       |        |         |         |        |
|--------|---|--------|-------|-------|--------|--------|-------|-------|--------|-------|--------|---------|---------|--------|
| الصفحة |   | ÷      |       |       |        |        |       |       |        |       | ·      |         | للتوع ا | المتوة |
| r.Υ    |   |        | •     | •     | •      | •      | •     | ٠     | •      | ٠     |        |         | شداء    | اه_    |
| 0      | • | ٠      | •     | •     | •      | •      | •     | ٠     | •      | ٠     |        |         | الم الم | e^     |
| \ 0    | • | ÷      | •     |       | •      | بة     | لمنهج | ة وا. | ويريا  | لتص   | لأطر ا | امتلة ا | بد الدر | تحهي   |
|        |   |        |       |       |        |        |       |       |        |       |        |         | ىل الأو |        |
| 111    | • | •      | ٠     | •     | .•     |        |       |       |        |       |        |         | ىل الثا |        |
| 5.0    | • | المعدا | حنباء | ار و. | ، ألته |        |       |       |        |       |        |         | مل آلثا |        |
| 54V    |   |        |       |       |        |        |       |       |        |       |        |         | ىل الرا |        |
|        |   |        |       |       |        |        |       |       |        |       |        |         | ل الخا  |        |
| 709    | • |        |       |       | •      |        |       |       |        |       |        |         |         |        |
| 719    |   |        |       |       |        |        |       |       |        |       |        |         | بل الس  |        |
| 507    | • | •      |       |       |        |        |       |       |        |       |        |         | ل الت   |        |
| ٤٠٩    | ٠ | •      | •     | •     | ت      | حولا   | م الت | مفهو  | لدة و  | المول | البنى  | من –    | ل الثاه | الغص   |
| ٥١٧    | • |        | •     | •     | •      | •      | ٠     |       | فنادة  | 11    | البنيا | سنع -   | ل التار | الفح   |
| ٥٧٣    | • | •      | •     | •     | •      | •      | ٠     | •     |        | لزمر  | نارج ا | يدة خ   | الفصب   |        |
| oVo    | • |        |       | •     | •      | •      | ٠     | ٠     |        |       | _علكة  | الصب    | نص      |        |
| 095    | • |        |       |       |        |        |       |       |        |       | ادة    |         |         |        |
| ٦.١    | • |        |       |       |        |        |       |       |        |       |        |         | ل العاذ | القص   |
| • 754  | • |        | *     | نص    | ت ا    | کمو نا | فی ۵  | ياد   | اللارا | فاق   | س _ آ  | ی عث    | ل الحاد | الأع   |

15.

| لكتاب  | العامة ل | لصرية | يئة ا | لمابع اله | 2A  |
|--------|----------|-------|-------|-----------|-----|
| 1917 / | 2777     | الكتب | بدار  | الايداع   | رقم |
| ISBN   | _ ٩٧١    | /_ ·  | ۰ _   | 1.74      | ٤   |